
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 3 (1923-1924)

Heft: 9

Artikel: C.F. Meyers Bild im Spiegel literaturwissenschaftlicher Erkenntnis

Autor: Corrodi, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


442 Hans dorrodi

C. F. Meyers Bild im Spiegel literatur-
wisienschaftlicher Erkenntnis.

Von Hans Corrodi, Zürich,

Ich sehe, wie er sitzt und sinnt
Und kenne seine Seele, das genügt.

/Ao spricht Michelangelo in C. F. Meyers Gedicht „Jl Pcnsieroso",
^»»^ in dem er daran geht, das Bildnis eines Mediceers aus dem Marmor
herauszumeißeln. Gilt, was hier der Künstler von seiner Gestaltung sagt,
nicht auch von dem Bildnis, das Literatur- und Kunstgeschichte von ihm
selber, dem Künstler, entwerfen? Hier sein Leben, in Erinnerungen,
Briefen, Zeugnissen der Freundschaft tausendfältig aufbewahrt, hier
seine Seele, in seinen Werken unvergänglich kristallisiert; was leichter
als all das zu einer Einheit zu schauen, das Rätsel der Persönlichkeit
zu lösen? So mag es dem naiven Leser scheinen, die Erfahrung
beweist das Gegenteil. Nicht nur das Werturteil, das ja auf Erleben
beruht, notwendigerweise subjektiv ist und mit Zeit, Geschmack und
Mode wechselt, auch die scheinbar objektive Erkenntnis des Wesens der
menschlichen und dichterischen Individualität, der Zusammenhänge von
Leben und Werk, der Interpretation des Werkes, der Unterscheidung des
Geleisteten und des nur Gewollten ist in Wirklichkeit den größten
Schwankungen unterworfen.

Unter den Dichtern deutscher Zunge und neuerer Zeit bietet wohl
keine der literaturwissenschaftlichen Erkenntnis ein schwierigeres und
interessanteres Problem als unser Landsmann Conrad Ferdinand Meyer.
Obwohl wir in diesen Tagen die 25. Wiederkehr seines Todestages
(28. November 1898) feiern dürfen, obschon Jahrzehnte seit dem
Erscheinen seiner letzten Werke vergangen sind, zeigen sich bei der
Bewertung und Interpretation seines Werkes wie bei der Zeichnung seiner
Persönlichkeit noch heute die heftigsten Gegensätze. Vor wenig Jahren
noch begleitete eine gewisse Richtung der Kritik die „Henkersarbcit" eines
jungen Ästhetikers, der (nach ihrer Meinung) „die einstürzenden
Gipsfiguren" der Meyer'fchen Dichtung noch „ganz in den Sand streckte"
mit selbstgefälligem Hohnlächeln — gleich darauf wurden Meyer wieder
als „klassischem Dichter", als Vertreter des „großen Stils", der „großen
Kunst" Kränze gewunden. Ein Blick über die verschiedenen Versuche hin,
diese Dichterpersönlichkeit zu fassen und zu enträtseln, genügt, um über
die Schwierigkeiten des Problems Aufschluß zu geben.

Die ersten Versuche, diese dichterische Erscheinung zu deuten —
sie erschienen z. T. noch zu Lebzeiten des Dichters — tasten im Dunkeln;
neben Richtigem finden fich Urteile, über die wir baß staunen. So findet
Anton Reitler (1885, Skizze zu des Dichters 60. Geburtstag) über allen
Novellen C. F. Meyers den „Blütenstaub der Naivität" — eine spätere
Zeit wollte in ihm den Typus des verstandesmäßig schaffenden Artisten
sehen — und eine „Seelenmalerei voll höchster psychologischer Wahr-



C, Meyers lZild im Spiegel literaturwissenschastlicher Erkenntnis. 443

heit", während die Personen in Kellers Sinngedicht „als eine Art
unkörperlicher Nebelbilder, von der Phantastik des Dichters konstruierte
Gestalten" charakterisiert werden... Ungefähr das Gegenteil, aber auch

zu Kellers Ungunsten, behauptet Lina Frey (Gedichte und Novellen,
1892): „Meyer verfährt (in der Charakteristik) viel realistischer als Keller;
seine Menschen sind vielseitiger und gemischter, während die Kellers meist
auf einen Zug aufgerichtet sind." Gemeinhin wird Meyers plastische
Gestaltung und gemäldeartige Komposition seiner Szenen mit
Realistik, die sast „skulpturale Behandlung" seiner Gestalten, die plastische

Charakteristik mit „divinatorisch feinfühliger", die „primärsten und
geheimsten Elemente der Menschenseele" erschließender Psychologie
verwechselt. Sachlicher und auch kritischer ist Hans Trog; er geht den

Zusammenhängen nach und steigt zu den Quellen hinunter, für die er
feinen Spürsinn beweist; vieles von dem, was Trog gebracht hat,
erwies sich als richtig und ist geblieben.

Die Grundlage für die Erkenntnis unserer Dichterpersönlichkeit
aber hat Adolf Frey mit seiner Biographie (erschienen 1900) gelegt.
Es ist das Werk eines Künstlers und eines Freundes.
Tiefgehende Einsicht in das Wesen der menschlichen und dichterischen
Persönlichkeit, Kenntnis der Zeit, der Gesellschaft, des Milieus, Einsicht in
den Schaffensprozeß und künstlerisches Urteil vereinigen sich mit
Gestaltungskraft und seltener Kunst der Schilderung. Adolf Frey hat uns
ein altmeisterliches Porträt geschaffen, vergleichbar etwa den damals noch
hochgeschätzten und populären Bildnissen Lenbachs. Alles Persönliche
und Individuelle ist bis ins Detail Plastisch und anschaulich dargestellt,
die Lebensähnlichkeit ist überraschend, — und doch ist das Porträt etwas
überhöht, liegt eine gewisse Pose vor. Frey steigert die positiven Züge,
die negativen unterdrückt er nicht ganz, aber er zeichnet sie gleichsam auf
ein über das Bildnis gelegtes Seidenpapier, fo daß sie dem Auge des

nicht näher Zusehenden leicht entgehen. Meyers erbliche Belastung und
seine zweimalige Erkrankung wird nicht verschwiegen, aber nur gestreift;
schon hier wird angedeutet, daß seine Dichtung nicht aus dem Leben
heraus, sondern als Kontrast zum Leben geschaffen wurde, aus Sehnsucht
und Phantasie heraus. Aber so meisterlich alles Individuelle in diesem

Porträt gezeichnet ist, — es ist auf dunklem Grunde gemalt, Wohl
finden sich am Rande ein paar prächtig hingeworfene Charakterköpfe

— wie man es etwa auf Radierungen sieht —, aber die
geistesgeschichtlichen und stilgeschichtlichen Beziehungen bleiben im Dunkeln.
Frey schreibt als Künstler, nicht als Literarhistoriker. Er sucht Meyers
historische Quellen nicht, er verhüllt sie; ebensowenig verfolgt er
eingehender die geistesgeschichtlichen Beziehungen; am ehesten wird er noch
dem Einflüsse Jakob Burckhardts gerecht. Frey vermeidet es, das
kritische Messer an Meyers Kunst zu legen; feine Novelle hat „Ton und
Gang der hohen Tragödie", es ist die „große Kunst", der „große Stil"
schlechthin. Je bedeutender die Werke, umso kürzer Freys Kommentar:
der Idylle „Engelberg" widmet er eine Einzeluntersuchung von zehn
Seiten; das „Leiden eines Knaben", das vielen heute als Meyers



444 Hans Lorrodi

menschlich wahrste und ergreifendste Prosascyöpfung gilt, wird nur
erwähnt.

Zur Ergänzung dieser Biographie schrieb Betsy Meyer ihr
köstliches Büchlein „C. F. Meyer in der Erinnerung seiner Schwester"
(1903). Es ist eine ohne Plan und Methode hingeworfene Skizze, warm
noch von der Lebensnähe und durchzittert vom Schlage des Herzens,
oft intimer und unmittelbarer als Freys kunstreiches Porträt, Die
zeitlichen und geschichtlichen Bedingtheiten der Kunst ihres Bruders zu
überblicken, war nicht Betsy's Aufgabe; doch erkannte sie klar die
revolutionierende Bedeutung der Kunst Michelangelos und der Venetianer
für die Ausbildung der Meyer'schen Manier, für „die Komposition
figurenreicher Bilder in großem Stil".

In den Kreis um Adolf Frey gehört auch Eduard Korrodi mit
seinen C. F. Meyer-Studien (1912). Er hat gleichsam auf Freys
altmeisterlichem Porträt mit unzähligen, fein erlauschten Einzelzügen die
Hände gemalt, indem er Meyers Kampf um den Stil verfolgte und
sein Stilethos wog. Und wie man oft aus den Händen auf den
Charakter der Leute schließen möchte, so erscheinen überall hinter diesen
kunstreichen Arabesken von Einzelzügen die tiefgreifenden Probleme,
mit denen sich die Forschung vor- und nachher abgemüht hat. Korrodi
hat auch als erster erkannt, warum C. F. Meyer trotz all seinen
Versuchen kein Drama schrieb: „Die Erkenntnis der stärkeren Wirkung
führte ihn zur Novelle"; er hätte im Drama auf seine „epischen
Herrlichkeiten", die Kunst der mimischen Schilderung, der Darstellung von
Landschaft, Gruppe, Szene verzichten müssen.

Adolf Freys Biographie stellt in ihrer Vergeistigung immerhin
gewisse Ansprüche an den Leser; August Langmesser aus Berlin machte
es den guten Leuten leichter. Er tilgt vollends alle düstern und
unheimlichen Züge und zeichnet ein so idealisches Dichterporträt, daß es,
die Namen abgeändert, eigentlich auch den schönen Paul oder den noch
beliebteren Emanuel unter den Münchener „Krokodilen" vorstellen könnte.
Er spart nicht mit Beiwörtern, die jedes kunstbegeisterte Herz höher
schlagen lassen, weder mit „sophokleisch" noch mit „shakesPearisch";
besonders in der „Richterin", vor der sich die Geister scheiden, ist alles
„abgrundstief" und „überwältigend groß". Als besondern Zug der
Meyer'schen Dichtung erkennt er „die große Gedankenfülle" und — hören
mir ihn selber: „Psychologische Vertiefung war das eigentliche Gebiet
seiner Dichtung." Als ein Prüfstein für viele Kommentatoren hat sich

Meyers Gedicht „Der römische Brunnen" erwiesen. Im Bestreben, es

auszulegen, haben sie ihm etwas unter- und sich selber damit hineingelegt.

Jeder, der Meyers Gedichte kennt, erinnert sich an jenes Gleichnis

der überfließenden und überwallenden Schalen:
„Und jede nimmt und gibt zugleich
Und strömt und ruht."

Meyer hat selber eine mögliche Deutung gegeben in der „Angela
Borgia": „Werdet arm und ärmer, damit ihr empfangen und geben
könnt, wie ein Brunnen, der Schale um Schale überfließend füllt", —



d. (Devers IZild im Spiegel literaturwissenschaftlicher Erkenntnis. 445

er ist das Symbol ewig empfangender und schenkender Liebe. August
Langmesser aber ist er „das Symbol vou des Dichters eignem Schaffen",
von Meyers mühseligem Ringen mit den Stoffen, dem endlosen
Umgießen und Aufbauen seiner zuerst so farblosen und schemenhaften
Entwürfe! Als hätte Meyer noch fein eutsagungsschweres und von der
Melancholie des Unvermögens leise überschattetes Ringen (er weiß, daß
er Dinge leistet, die „über seine Ncituranlagen gehen") in selbstgefällig-
philologenhaftem Gleichnis „besungen"! Langmessers Biographie ist ein
mit» öerblasenem Idealismus und dilettantenhaster Hand nachgezeichnetes
Bild, — sie fand von allen Büchern über Meyer die meisten Leser.

Alles, was Langmesser in seinem dicken Buche nicht brachte, sagte
Otto Stößt in künstlerischer Form in seinem dünnen Büchlein über
C, F. Meyer (in „Die Literatur", 1906). Stößl bringt auf dem kleinsten
Raume wohl das beste, was damals über Meyer überhaupt gesagt
werden konnte. Jene Züge, die Langmesser verwischt, sind hier klar
herausgearbeitet: Zum ersten Mal wird hier der tiefe Grundton aller
Meyer'schen Dichtung ersaßt, die von Melancholie überschattete Lebens-
stimmung eines mit „hohen und edlen Kräften ausgerüsteten Schaffenden,
der an sich selber eine dunkle Grenze fand, vor der er sein Haupt
verhüllte, ohne sie zu überschreiten"; znm ersten Mal seine Dichtung als
„ein Sich-verbergen hinter der Form, eine Flucht der Persönlichkeit
hinter die gelassenste Gestaltung" gedeutet; diese scheinbare Objektivität
aber, „diese Ruhe und Gelassenheit ist einer mühsam verborgenen Leidenschaft,

einer vor sich selbst zurückschauernde» Natur abgerungen".
Abgesehen von einigen subjektiven Urteilen gehört dieses Bild noch heute
zu den besten, die von Meyer entworfen worden sind; es enthält schon
viele jener Züge, die später mit mehr Geschrei und grelleren Farben —
aber weniger Liebe und Gerechtigkeit — aufgetragen wurden. —

Das kleine, aber in psychologischen und künstlerischen Fragen so

tiefschürfende Büchlein war das Signal zum Einsetzen einer herben
und im wesentlichen negativen Kritik. Zum ersten Mal wird des Dichters
große Abwehrgebärde, die Flucht des im Tiefsten verwundeten Dichtergemütes

hinter die scheinbare Objektivität der historischen Novelle
negativ gewertet, als „völliges Versagen" vor der „gemeinen, aus Edlem
und Niedrigem wunderlich gemischten Prosa des Lebens. Meyer
vermochte allen massiven Eindrücken der Wirklichkeit gegenüber die
poetische Umfchmelzung nicht zu vollziehen" (F. Ohmann, 1907). Wir
denken an C. F. Meyers aus persönlichstem Erleben heraus geborene
Lyrik; aber wir werden über diesen Punkt belehrt: „Im allgemeinen
steht C, F. Meyer seinen subjektiven Empfindungen hilflos gegenüber;
er weiß nicht was er sagen soll"...!

Die entscheidenden Schritte in der kritischen Analyse der Meher-
schen Dichtung hat Erwin Kalischer getan (C. F. Meyer in seinem
Verhältnis zur italienischen Renaissance, 1907). Er irrt gegenüber dem
Menfchen Meyer, wenn er meint, daß das ihn umgebende Leben
überhaupt nie so nahe auf ihn eingedrungen fei, nie ihn so umgeworfen und
durchtrieben habe, daß es ihm zum Problem und zum Stoff seiner



446 Hans dorrodi

Arbeit werden konnte; aber er erkannte mit zersetzendem Scharfblick die

Technik seiner Dichtung, die Manier Meyers. Zum ersten Mal wird
der Einfluß Roms und Michelangelos klar erfaßt: Meyer
erkannte, „daß der grenzenlose Inhalt der Welt auf ein paar sichtbare
Formen zurückgeführt werden könne", das führte ihn zu der
„konsequenten Darstellung des Innern im Sichtbaren", zu
seiner Kunst der Mimik und Gebärde, zu der „skulpturalen Behandlung"

— Meyer hat diesen Ausdruck selber gebraucht — seiner Stoffe.
Und scharf wird der Charakter seiner Novelle gekennzeichnet: Meyer
zerlegt seine Stoffe in Szenen und gestaltet diese wie Bühnenbilder,
„vom Standpunkt des Zuschauers" im Theater aus. Diese
plastische Ge taltung, diese Verbildlichung des seelischen Prozesses führt
bei komplizierten Vorgängen zu Dunkelheit, — oder verdeckt sie eine

Lücke? Und Kalischer braucht das scharfe Wort von einer nur
„rhetorischen Bewältigung des Seelenzustandes". Er legt das schärfste Messer
an die psychologische Motivierung, und er findet, daß gelegentlich
„überschwengliche tragische Lust" und dunkles Schicksalswalten die

Fäden der Geschicke leiten. Er betont auch den positiven Einfluß
Fr. Th. Wischers (der vom Dichter „vollkommen plastische Bestimmtheit
der Form und Umrisse" verlangte) und erkennt, daß Meyers Jronisierung
der geschichtlichen Stoffe nichts anderes ist als die altbekannte „Ironie"
der Romantiker.

Auf diese zersetzende Analyse, die gleichsam Schnitte durch das
Wesen der dichterischen Persönlichkeit legt, folgte eine geistesgeschichtliche
Synthese: „C, F. Meyer als religiöser Charakter" von Walter Köhler
(1911). Das Buch bringt die wesentlichste Darstellung der Stellung
Meyers zu „den ewigen Dingen". Köhler verhüllt die Grundlagen nicht:
Meyers Weltanschauung ist verankert in seiner physischen Konstitution
(später beachtet er freilich den wechselnden Einfluß von Gesundung und
Wiedererkrankung zu wenig). Er, der die Schicksalsmacht innerlich
erlitt, der an den Ketten gerüttelt, glaubt an ein waltendes Schicksal.
Köhler weist aber sehr sein auf den Unterschied hin zwischen diesem
ergebenen Glauben an ein höheres, rätselhaftes, aber nicht sinnlos
zermalmendes Schicksal, eine göttliche, allem Geschehen immanente
Gerechtigkeit und dem orientalischen dumpfen Fatalismus wie dem

calvinistischen Prädestinationsglauben, der lebendigsten Quelle ethischer
Aktivität. Ethos und Religion sind (Köhler sagt zu ausschließlich

„die") Grundmächte der Dichtung C. F. Meyers. Die Geschichte

gibt nur den toten, kalten Stoff, die Sonne der Persönlichkeit durchglüht

dieses Eis, „und nun strahlt es im wundervollen Firnelicht —
das große, stille Leuchten!" — In psychologischen und künstlerischen
Fragen steht Köhlers Urteil leider nicht auf gleicher Höhe; insbesondere
wird er der Lyrik wenig gerecht. Meyers Lyrik hat von seinen Werken
zuletzt die gerechte Würdigung erfahren, gerade weil sie seine schöpferischste

und originellste Tat war.
Adolf Freys Biographie war in allem Synthese; der dritte Versuch,

Meyers Leben und Werk als Ganzes zu fassen, ist durchaus



d. Mevers Vild im Spiegel literaturwissenschaftlicher Erkenntnis. 447

Analyse, als Verfasser zeichnet der Franzose Robert d'Harcourt (Paris,
1913). Es ist gleichsam die Skizze eines Naturforschers mit Einzeich-
nung der innern Organe, mit Quer- und Längsschnitten durch das
Objekt der Forschung. Was Frey vorsichtig eingezeichnet, Köhler
angedeutet hatte, enthüllt d'Harcourt schonungslos. Er schleppt einen

ganzen Band voller Zeugnisse über Meyers erste Erkrankung (im Jahre
1852) herbei; Briefe von Meyer und über Meyer; der Einfluß der
erblichen Belastung und die Überschattung der Psyche durch die drohende
Krankheit wird durch das Leben verfolgt. Köhler zeichnete die
Weltanschauung, Harcourt bestimmt das Lebensgefühl Meyers, es ist
das Gefühl der Lebensunsicherheit, „I'ättsnte osrpswelle äs l'imprsvu st
äu träAi'cnis". Er verfolgt dieses Lebcnsgefühl durch die verschiedenen
Perioden, die er in Meyers Leben abgrenzt, wird aber selber zum
Doktrinär, wenn er in dem Meyer der sechziger und siebziger Jahre (bis
1875) den ethischen Doktrinär, den Verkünder der Reformation, in dem

Meyer des Jahrzehnts von 1875—85 hingegen den Ästheten erkennen
will, den Künstler des ,,1'art pcmr l'urt", der das Leben mit freiem
Geist und glücklichen Sinnen betrachtet, „oomins nn« seims, ctont I'ämu-
«unts biAgrrurs se «ersit tout ö. conn rsvsles ü lui" (Meyer schrieb in
diesen Jahren u. a. die tief tragischen und persönlichen Werke „Der
Heilige" und „Das Leiden eines Knaben"). Bon 1885 ab bemerkt er
sehr fein das Eindringen eines fantastischen und irrealen Elementes,
eine Trübung der Atmosphäre in der „Richterin", Todesverherrlichung
im „Pescara" (1887) und endlich ein „mystisches Helldunkel", eine fast
katholische Weihestimmung (die auch schon von Kalischer wahrgenommen
worden war) in der „Angela Borgia" (1891). Als Franzose betont
Harcourt natürlich die französischen Einflüsse; der Boden der
Westschweiz ist für Meyer ein „slsrneiit vital«; zum ersten Mal wird Merimee
als poetischer Lehrmeister Meyers hingestellt. Als Katholik erkennt er,
wie viel Hugcnottentum selbst in Meyers „Renaissancemenschen" steckt,
aber auch wie viel Nordisches, Germanisches, Schweizerisches und —
Kleinbürgerliches. Das ganze „Leiden eines Knaben" ist ihm ein
großer Anachronismus, Fagon ist ein „Oberlehrer nuriekois", die Szene
Ludwigs XIV. bei Mme. de Maintenon „uv eoossil äs tsmills äs pstits
KourAsois eontömvoräills avant, lä roiss SN psnsion äs Isur tils "!
Er bemängelt in dieser Umgebung die kleinen, menschlich allzu menschlichen

Züge der Alltäglichkeit, Und das ist charakteristisch für seine
Kunfteinstellung! Während unser germanisches Gefühl bei Meyer eher
die Fülle dieser Züge vermißt (wenn wir an Gotthelf, an Keller denken!),
sieht er in der Vereinfachung, in der Stilisierung nicht eine Schwäche,
sondern gerade die Stärke Meyers. Trotzdem kommt er zu einem
Gesamturteil, das einer Verwerfung nahe kommt: Meyer „tut rm äitists
«t risn an'mi arrists". Er möchte über Meyers Werk als Motto das
Wort Huttens an Erasmus setzen: „Du bietest Gold und wir bedürfen
Brot." Dürfte man dieses Wort nicht auch seiner Biographie entgegenhalten?

Wir suchen die Seele des Dichters in seinem Werke, und diese,
den menschlichen, persönlichen Gehalt der Dichtung, hat



448 kZcms dorrodi

Harcourt entscheidend verkannt! Man lese sein nichtssagendes Kapitel
über Meyers Lyrik, wo er diesen Gehalt hätte finden müssen und
vergleiche es mit dem entsprechenden Baumgartens und man wird
erkennen, was noch zu leisten blieb.

Harcourt arbeitet als Analytiker und Psychologe, Franz Ferdinand
Baumgarten (Das Wert C. F. Meyers, 1917) als Synthetiter und als
Künstler. Er bringt, abgesehen von dem Kapitel über die Lyrik, fast
nichts Neues: aber er faßt all das Charakteristische (und besonders das
Negative!), was von Stößt, Kalischer, Ohmann, d'Harcourt u. a,
vereinzelt vorgebracht worden war, zusammen, schaut in ihm die Einheit

und gibt ihr die geschlossene und künstlerische Form, Längst war
der Einfluß Burckhardts erkannt, Baumgartcn aber erfaßt die ganze
europäische Strömung, gekennzeichnet vor allem durch die Namen
Semper, Burckhardt, Nietzsche, Meyer und prägt den Begriff des „R e-
n ai s s an ei s m u s". Schon Betsy hat Michelangelos Einfluß erkannt,
Baumgartcn formuliert: „Die Renaissance offenbarte ihm das Wesen
der synthetischen Monumentalkunst. Ihr verdankt er die Gestalt
seiner Werke." S ch i ck s a l s st i m m u n g ist der Grundzug seines
Wesens und der Grundton seiner Dichtung (so schon Köhler u. a.), Meyers
wahrste Menschenschöpfungen sind sein Abbild: Einsame, Fremde und
Kranke, Aristokraten; „sie sind verfeinerte Menschen mit dem Adel des
Geistes und der Empfindlichkeit der immer wachen Sinne.. Sie sind
späte Enkel. Sie sind ein Ende" (Rohan, der „Heilige", Pescara u. s. w.).
Die Grundtatsache der Meyer'schen Seele ist das Gewissen, und
zwar das künstlerische Gewissen: die Verpflichtung zur Leistung,
zur Vollkommenheit. Meyer legt dieses Problem des verfeinerten
Kulturmenschen in archaistische Formen, in historische Anekdoten und sie decken

sich nicht: „Die Fassadengeschichten behalten ihr Eigenleben und das
intime Problem wird nicht lebendig. Der Geist hat kein Relief und dem
Gesicht fehlt die Seele," (Thomas Wecket war historisch ein wirklicher
„Heiliger", Meyer legt das Motiv der Rache für die Schändung seiner
Tochter hinein und nun weiß der Leser nie, ob Wecket als „Heiliger"
oder als „Rächer" handelt.) „Der Zauber des Geheimnisvollen
vertritt die Suggestionskraft des Klar-Ausgeprägten." Meyer bringt die
auseinanderklaffenden Teile zu scheinbarer Einheit, indem er sie vom
Zuschaucrstandpunkt als perspektivische Einheit sieht. Er baut
darum seine Novellen in szenisch-plastischen Bildern auf (s. Kalischer)
und läßt diese durch einen Augenzeugen beobachten (Hans der
Armbruster z. B,), oder er nimmt selber einen ideellen Z u f ch a u e r st a n d-
punkt ein. Nur in seinen gebrochenen, leidenden Menschen sitzt Meyer
im seelischen Zentrum und gestaltet sie von innen heraus; die aktiven,
leidcnschaftsbewegten „Renaissancemenschen" sind Hintergrundsfiguren,
zweidimensional, sie haben Gestalt und Gebärde von den Kunstwerken
der Renaissance entlehnt, er gestaltet sie nicht durch Tat und Wort,
sondern durch Mimik und Geste; sie haben nur „sinnliche Plastik",
nicht aber innere Plastik (im Gegensatz zu Gotthelf, der seine Menschen

nie beschreibt, sie nur sprechen läßt, worauf wir sie leiblich zu



E. Mevers Dild im Spiegel literaturwissenschastlicher Erkenntnis. 449

scheu glauben). „Meyers Novellen haben keine organische Gestalt, nur
dekorative Form," — Das alles ist mit schmerzender Klarheit
gesehen und mit fanatischer Unerbittlichteit ausgedrückt. Baumgarten
feilt und feilt an seinen Sätzen, spitzt sie zu — bis die Spitze bricht.
Er beginnt ein Kapitel mit einem vorsichtigen „Die Vertiefung ist

nicht ganz durchgeführt" und endet es mit völliger Verwerfung:
„Dem Gesicht fehlt die Seele," ^ Wer nun aber glaubt (man erinnere
sich an jenes Wort von den „einstürzenden Gipssiguren"!), Baumgarten
verkenne den Wert Meyers, würde sich schwer täuschen! „Meyers Werk
krönt als höchste Leistung den europäischen, nicht nur den deutschen
Renaissancismus. ..," schreibt er und stellt „Jürg Jenatsch" als „sicher
beste Darstellung des Wesens eines dämonischen Staatsmannes" über
Schillers „Wnllenstein" u. s, w. Das Buch kann wohl überhaupt nur
verstauben werden als unerbittliche Abrechnung einer Meyer verwandten
Natur mit sich selber, — Herrlich ist Baumgartcns Kapitel über Meyers
„Lyrik", selbst ein mit der doppelten Wollust der Erkenntnis und der
künstlerischen Formulierung hingeschriebenes Kunstwerk: Zum ersten Mal
wird Meyers Lyrik positiv gcwertet, wird ihr nicht zum Vorwurf
gemacht, daß sie nicht liedmcißig, sangbar, eichendorffisch sei, sondern
hierin das Neue, das Originelle gesehen, das Schöpferische. „Meyers
Lyrik steht am Ausgang der musikalischen Erlebnislyrik und am
Eingang der plasti s ch c n und symbolischen Lyrik von heute.,
Er schuf den Gefühlen Symbole, statt sie zu beschreiben,,. Die
Gedichtsammlung ist ein Buch der Bilder und kein Liederbuch. Hinter dem
klaren, milden Glänze der Gedichte steht ein verrauschtes Gewitter,
stehen Kämpfe und Leiden, dehnt sich ein Abgrund, über den der Dichter
hinausweist mit stiller, abwehrender Gebärde. Als ob Marmor tönen
würde, ist der Gcsühlston der Gedichte,,." Man muß Baumgarten
zitieren, um ihm gerecht zu werden.

Mit Baumgartens Kritik war alles gesagt, was ein Geschlecht, das
sich an Kellers Lebensfülle berauscht, und in Dostojewskis Analyse mit
seelischer Erkenntnis gesättigt hatte, gegen Meyer vorbringen konnte.
Nun galt es, für Meyer zu sprechen und die positiven Werte, die
ein fremdes Rassecmpfinden vielleicht nicht immer genügend gewürdigt
hatte, ins Licht zu stellen. Es galt, den persönlichen Gehalt, die
Erlebnisnähe, den Anteil am Zeitgeschehen, das Schweizerische zu betonen.
Mit Glück versuchte dies Max Nußbcrger (C, F. Meyer, Leben und
Werke, 1919), Nußbergers Buch ist nicht eine eigentliche Biographie,
sondern eine Abhandlung über Meyers Gedichte; die Kapitel über Leben
und epische Werke sind angefügt und graben nicht tief genug.
Nußbergers unleugbares Verdienst liegt in der Betonung des Einflusses der

Vaterstadt, des aristokratischen und politischen Zürich, in der Hervorhebung

der (von Ausländern mehrfach angezweifelten) Liebe Meyers zur
schweizerischen Heimat; mit gewissem Recht nennt er Meyer den „Ent-
decker dichterischen Neulandes": den „lyrischen Eroberer der hochalpinen
Natur". Er verfolgt Meyers Stellung zum Zeitgeschehen und dessen /

Reflex im Werk (Deutschlands Einigung im „Hutten", „Jenatsch", Kul-



450 lZans Corrodi

turkampf im „Heiligen" u. s.w.); er sucht in Lyrik und Epik nach
der Erlebnisnähe und glaubt Modelle nachweisen zu können.
Unleugbar geht er aber hierin viel zu weit. Sehr erstaunt ist man vor
allem, zu lesen, daß Meyer in seinem Gedichte „Thibaut von
Champagne" eine Spiegelung seines „ehelichen Glückes" auf Kilchberg
gegeben habe! (S. 177). Der „zart-barocke Ritter" (um Nußbergers
Ausdruck zu brauchen) bringt nämlich seiner Gattin vom Kreuzzuge einen
Wald von Rosen heim, worüber die Gattin, die Anderes erwartet hat,
vcrdrußvoll das Mündchen verzieht... — Es kann Nußbergers Arbeit
der Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit in einigen Fragen nicht erspart
werden. So verschweigt er durchaus die Grundtatsache des Meyer'schen
Lebens: seine mehrmalige Erkrankung, redet von der Katastrophe von
krötm-Aisr (1852) als von einer „Reise nach der Westschweiz", einer
„gesundheitlichen Krise", die er — welche Psychologie! — unter
Verhüllung der erblichen Belastung, auf einen zufälligen Freundes- und
Liebeskonflikt zurückführen will; ebenso verschweigt er den Namen und
den Einfluß Merimees und daß Meyers „Amulett" eine bloße
Nachdichtung, eine Variation eines Romans des französischen Dichters ist
u. s. w. Schwerer wiegt die wiederholt zu Tage tretende Unsicherheit
seines künstlerischen Urteils,

Auch Walther Linden (C. F. Meyer, Entwicklung und Gestalt, 1922)
will das „Lebendige" in Meyer erweisen, den „leidenschaftlichen Untergrund

der Meyer'schen Dichtung" vor Augen stellen, ihn „als Dichter
der Subjektivität und der Gegenwart" auffassen. Aber statt dem
subjektiven Erlebensgehalt der Werke nachzugehen (bezeichnenderweise wird
das „Leiden eines Knaben" bloß erwähnt), bringt er Meyers Wesen auf
eine abstrakte Formel und untersucht nun die Werke in Hinsicht auf diese.
Es ist ein „Weltanschauler" und Schematiter am Werk. Er findet in
Meyer eine „Polarität": „Psychologisch betrachtet handelt es sich um
den allgemeinen Gegensatz des Konkreten und Abstrakten, d. h. der
unmittelbaren Sinnesempfindung einerseits, der mittelbaren Vorstellung
(Erinnerungsbild und Begriff) anderseits." (Man staunt ob dem
Tiefsinn!) Die Formel selber lautet „Gegensatz eines ästhetisch-konkreten
und eines ethisch-abstrakten Prinzips", was bedeuten soll „Widerstreit
eines in sich selbst gegründeten, amoralisch-gewissenlosen, weltfreudig-
leidenschaftlichen Individualismus und einer ethisch-gewissenhaften, ge-
dankenhaft-scheuen, jenseitig-gebundenen Schicksalsfrömmigkeit". Was ist
mit dieser adjektivgesegneten Formel Neues gesagt? Nichts — als daß
Linden übersieht, daß die eine Seite wirklich Meyers Wesen bezeichnet,
die andere aber das Komplement desselben, Sehnsucht, Traum, Vision
ist. Wie Nußberger untersucht er den Einfluß des Zeitgeschehens und
vergewaltigt auch da die Tatsachen. „Er war Massenmensch
er ging mit den großen Verbänden der Menschheit und findet sich an
sie gebunden, ihr Schicksal war seines." Er redet von einem „religiösen
Miterleben der Tagesgeschichte" und will Meyers Krisen von 1852,
1870 und 1890 mit „den Wendepunkten der geistigen Entwicklung des

Jahrhunderts" zusammenfallen lassen: 1848, 1870, 1890. Was hat



d. (Devers lZild im Spiegel literaturwissenschastlicher Erkenntnis. 451

Meyers Erkrankung (1852!) mit 1848 zu tun? Wir werden belehrt:
„Die krankhaften Äußerungen seines Seelenlebens sind keine
Ursachen, fondern nur Begleiterscheinungen," Die Frage, warum
seine künstlerische Entwicklung so spät zur Reife führte, „fällt im Grunde
mit derjenigen zusammen, warum die Einheit Deutschlands nicht schon
1848, sondern erst 1870 gegründet wurde. Dieser Schicksalsmensch
vermochte nichts ohne sein Jahrhundert" (S, 61). Seien wir also froh,
daß 1870 der Krieg endlich kam „und der Tataufschwung des deutschen
Volkes"! Denn: „Der göttliche Geist, der in der Geschichte waltet,
hatte seine Einwilligung gegeben, Gnade war ergangen, mit seinem(!)
ganzen Volke tat Meyer den Schritt zur Gegenwart und zur Tat,
zur Wirklichkeit und damit zur Einheit" (S. 48). Man muß auch Linden
zitieren, um ihm gerecht zu werden! Was Linden über Meyers
Weltanschauung schreibt, war von Köhler besser gesagt worden; bei der
Darlegung der gcistcsgcschichtlichen Einflüsse hat er ein gewisses
Verdienst durch den Hinweis auf Wischers positiven Einfluß (der aber auch
schon von Kalischcr bemerkt worden war); — aber dem Schema zuliebe
muß dafür ein anderer zurücktreten: Jakob Burchhardt, „er beeinflußte

ja nur den Stoff, die Verkleidung, die Hülle" (S. 176). Von
Lindcus künstlerischem und psychologischem Scharsblick erhält man einen
Begriff, wenn man mit Beziehung auf Meyers Lyrik, die „dem Tag,
dem Augenblick angehört" (weil hier die Formel oersagt!), liest: „Nur
die großen Novellen enthalten Wahrheit"..., wenn man Astorre (den
haltlosen Mönch der „Hochzeit") als Verkörperung der Energie, des

Persönlichkeitswillens, Stemma, die Richterin, als „von blühendem Leben
erfüllte Gestalt" hingestellt sieht (S. 51), wenn Linden ernsthaft eine

Parallele zwischen dem Kunstschaffen Michelangelos — das Wirklichkeit,
Gegenwart, Leidenschaft, Erlebnis, organische Gestaltung bedeutet —
und dem Meyers — das Sehnsucht, Bision, Ergänzung und Kontrast
zum Leben, dekorative Gestaltung ist — zieht u. s, w. Schematik und
Phrase charakterisieren dieses Buch; das Bild Meyers erscheint
verwirrter als je,

Angesichts derartiger Verwirrung der Linien im Bilde Meyers war
der Versuch wohl nicht ungerechtfertigt, dieser komplizierten Dichter-
Persönlichkeit auf einem neuen, noch nicht beschrittenen Wege nahe zu
kommen. Der Verfasser des Vorliegenden versuchte dies auf dem Wege
über die dramatischen Fragmente des Nachlassest) In diesen Bruchstücken

belauschen wir den Dichter über der Arbeit, sehen wir die schöpferischen

Kräfte in einer Richtung tätig, die zu keinem Ziele geführt hat.
Die entsprechenden epischen Parallelen aber lassen eine so bedeutende
Bereicherung erkennen, daß diese einen entscheidenden Rückschluß auf
das Wesen der dichterischen Begabung Meyers gestattet. Über meiu
Buch zu urteilen, muß ich andern überlassen; man erlaube mir, einige
der wichtigsten Ergebnisse der Untersuchung hier anzuführen, „Damit
sind die Komponenten genannt, die C. F. Meyers Stellung zu Gott,

') Hans Corrodi, C, F. Meyer und sein Verhältnis zum Drama. Leipzig, 19S3.



452 fzans dorrodi

zur Welt, zur Gegenwart, zur Dichtung bestimmen: ein von den
Borfahren ererbtes hohes Ethos als immer lebendiges und durchgehendes
Grundgefühl, eine leidenschaftliche Sehnsucht nach allem Großen,
Heroischen und Schönen, die nie tätige Auswirkung, Befriedigung findet,
ein geschwächtes Nervensystem und frühe Keime von Melancholie, eine
zarte und leicht erschütterte Gesundheit" (S, 87). „Meyers Erleben
ist ein Erleben an sich selber und in sich selber. Der Kampf seines
Lebens ist ein Kampf gegen die Hemmungen und Belastungen seiner
Natur, der Sieg seines Lebens die Überwindung dieses schwachen,
leidenden und unzulänglichen Selbst. Es ist ein ganz nach innen gewendetes
Erleben — das Erleben eines Lyrikers" (S. 95)... „Sehnsucht und
Trauer ist der tiefe Grundklang, der sein Wesen und seine Dichtung
durchzieht. Diese Sehnsucht aber ist die Sehnsucht eines Edlen; nicht
auf das gewöhnliche „Glück", nicht auf die Genüsse des Daseins ist sie

gerichtet, sondern vor allem auf das bleibende Werk, auf die „hohe"
Kunst, auf die große Tat, — auf das Heroische. In dieser Richtung
auf das Heldische, auf das auch äußerlich Große, nach der Atmosphäre
der Staatslenker und Feldherren hat diese Sehnsucht etwas Jüngliug-
hastes behalten, es ist die Sehnsucht einer nicht verwundenen Jugend"
(S, 99).. Die heroische Sehnsucht eines nie gestillten Lebens- und
Tatendranges in Verbindung mit der Schicksalsstimmung eines von
Schwermut und Todesahnungen überschatteten Lebens machen C. F.
Meyer zum Tragiker (S. 100). Er ist im tiefsten Grunde seines
Wesens Lyriker. Als Lyriker hat er begonnen und Lyriker ist er
auch in seiner Epik geblieben. Er gehört in die lange Reihe jeuer
deutschen Lyriker, von denen Hermann Hesse schreibt: „Die Erzählung
als verkleidete Lyrik, der Roman als erborgte Etikette für die Versuche
poetischer Naturen, ihr Ich- und Weltgefühl auszudrücken, das war
eine spezifisch deutsche und romantische Angelegenheit," Während aber
ein Eichendorff als reinster Vertreter der musikalischen Lyrik sich
eine gleichsam musikalische Novelle schuf, in der sich sein Lebensgefühl

in klingenden Lyrismen ausspricht, gestaltete Meyer, der Schöpfer
und hervorragendste Vertreter der plastischen Lyrik, sich seine

plastische Novelle, in der sein Lebensgefühl als trauervoll gefärbter
tiefer Grundton alle diese bis zur höchsten Schaubarkeit gestalteten
Formen durchdringt,.. Von der Ballade aus ist C. F. Meyer zu
dieser seiner Form gekommen, und was das Wesen dieser Novelle
ausmacht: großes, ungewöhnliches Geschehen, mächtige, dunkle Gestalten
auf einem von Schicksalsschauern umwitterten Hintergrunde, scharfe
Beleuchtung der äußern Gestalt und geheimnisvolles Dunkel über dem
innern Leben, Unausgesprochenes, Unaussprechliches, Schicksalsahnungen:
das ist das Wefen der Ballade: Meyers Novellen sind gewissermaßen
breit ausgeführte, in allen Einzelheiten plastisch gestaltete Prosaballaden"
(S. 118).

So geht der Kampf der Erkenntnis weiter; des Dichters Werk
aber schwebt in rätselvoller Schönheit hoch darüber; neue Generationen
werden kommen und ein neues Gesicht darin sehen, vielleicht ein ge-



E. 5. (Devers lZild im Spiegel litecaturvvissenschaktlicher Erkenntnis. 453

wohnte« missen — enträtseln werden sie das Geheimnis genialer
Schöpfung niemals ganz.

Politische Rundschau
Schweizerische Umschau.

Um den Austritt aus dcm Völkerbund. — Die Wintersession der Bundesversammlung.
— Der Ausgang des Zonenkonflikts. — Aus Genfs politischem Leben. —

Der Lausanner Fchlspruch.

Die Sorge um die weitere Zugehörigkeit der Schweiz zum Völkerbund
treibt heute Beflissene im Lande herum. In 18 Vorträgen will Prof. B o v e t,
der Generalsekretär der schweizerischen Bölkerbundsvereinigung, wie wir der
letzten Nummer der „Mitteilungen" dieser Vereinigung entnehmen, zwischen dem
10. Oktober und 2. Dezember das Schweizervolt in seiner Liebe und seinem
Glauben zum Versailler Völkerbund bestärken. Ein beinahe heroisches, beinahe
auch lächerliches, sicherlich aber aussichtsloses Unternehmen, In diesen
Vorträgen kann man viel von dem ,,Weltgewissen" hören, das sich in Genf
jeweils rege, zwar weniger unter den Völkerbunds-Delegierten als auf den
Tribünen, unter dem zuschauenden Publikum, insbesondere in Herrn Bovet, dem
unermüdlichen Tribünenbesucher selbst (wann endlich wird ein Amt für Herrn
Bovet im Völkerbund frei?). Politisch von Bedeutung an Herrn Bovcts Tätigkeit

ist seine Stellungnahme zu unserer Neutralität. Herr Bovet hat in einem
Vortrag in Zürich hervorgehoben, wie wenig Verständnis in Genf die Vertreter
beispielsweise Frankreichs, Italiens, Englands u. s. w. dafür hätten, daß die
Schweiz dem Völkerbund angehören, seiner Vorteile teilhaftig, aber trotzdem
neutral fein wolle. Er, Bovet, sei der Überzeugung, daß unsere Außenpolitik
künftig nicht mehr die gleiche sein könne wie vor 1914, sondern auf vollständig
neue politische Grundsätze gegründet werden müsse.

Daß die Großmächte des Völkerbundes unsere Neutralität nicht gerne
sehen, braucht uns Herr Bovet nicht erst zu versichern. Die Note des Obersten
Rates vom 2. Januar 1920 ist uns noch zu gut in Erinnerung; die Bölter-
bundsgroßmächte hatten darin zu verstehen gegeben, daß sie eine unter dem
Vorbehalt des Weiterbestehens der immerwährenden Neutralität abgegebene
Beitrittserklärung der Schweiz nicht als gültig anerkennen könnten. Erst unter
der Drohung, daß die Schweiz dann überhaupt nicht beitreten könne, ließen
sie sich in der sog. Londoner Deklaration zu dem Zugeständnis einer „difse-
renzierten" Neutralität herbei, über deren Auslegung und Tragweite aber
anläßlich des sranzösischen Truvpcndurchzugsbegehrens vom Februar 1921 zwischen
der Auffassung der Schweiz und des Bölkerbundsrates bereits eine sehr große
Verschiedenheit zu Tage trat. Wir meinen nun, es liege im Interesse unseres Landes,
wenigstens noch das Wenige zu behaupte», was uns die Londoner Deklaration
zugestanden hat. Herr Bovet, sich völlig mit dem Völkerbund solidarisierend,
neigt zu der Auffassung — natürlich ohne böse Absicht und ohne sich der
Tragweite seines Bestrebens bewußt zu sein —, wir sollten unsere schweizerischen

Interessen den Großmachtsinteresfen opfern und freiwillig auch auf den
uns noch verbliebenen Rest unserer Neutralität zugunsten des „Völkerbundes"
verzichten.

Einer Politik, die in ihren Folgerungen zum gleichen Ergebnis führen
müßte, redet als Abgesandter der „Neuhelvetischen Gesellschaft" heute auch D r,
Oeri, der Auslandsredaktor der „Basler Nachrichten", das Wort. Zur Zeit
des Beitritts im Jahre 1920 eine Einmischung der kleinen Neutralen in die
Großmachtspolitik der Völkerbundsmächte noch mit dem „Herumhüvfen eines
Hundes im Kcgelries" vergleichend, erwartet Herr Oeri hente die Rettung der


	C.F. Meyers Bild im Spiegel literaturwissenschaftlicher Erkenntnis

