
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 3 (1923-1924)

Heft: 7

Artikel: Der Geist des modernen Wirtschaftslebens im Urteil Jakob Burckhardts

Autor: Bächtold, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Zayrgang Oktober l923 kZeN 7

Der Geift des modernen Wirtschaftslebens
im Nrteil Jakob Burckharbts.

Von
Hermann Bächtold.

(?>ie Versuche der neuesten Zeit, den überlieferten Disziplinen der all-
geineinen Kulturphilosvphie auch eine ausgebaute Wirtschafts«

Philosophie anzufügen, d. h, die wirtschaftliche Seite des sncnsch-
heitlichen Wesens zum Gegenstand systematischer weltanschciuli.,^r
Verarbeitung und Durchdringung zu machen, also insbesondere Ärt und
Rang der Wirtschaft im Ganzen der Kulturwerte zu bestimmen, sind,
so lebendig das Interesse nach dieser Richtung ist, bisher in Anläufen
stecken geblieben. Vorderhand ist der Hauptgewinn verstärktes historisches

Interesse an der Ergründung der (ja auch immer fragmentarischen)

früheren wirtschaftsphilosophischen Anschauungen, der
Feststellung der Beeinflussungen, die das Wirtschaftsleben von anderen
Sphären des geistigen (namentlich religiösen) Lebens her erfahren hat,
der Bewertung, die ihm im Rahmen der verschiedenen philosophischen
und wirtschaftstheoretischen Systeme zu teil geworden ist. Diesem
Interesse schließen wir uns an, wenn wir im Folgenden aus denjenigen
Weltanschauungsschichten des 19. Jahrhunderts, die sich dem
Wirtschaftsgeist dieser Zeit entgegensetzten und die zwischen dem
vorherrschenden Wirtschaftssystem mit seiner Technik, seinem Jndustrialismus
und Kapitalisinus einerseits und wahrer Geisteskultur anderseits eine
unüberbrückbare Kluft aufbrechen sahen, eine Persönlichkeit herausgreifen,

die von dieser Spannung und diesem Antagonismus zwischen
Wirtschaft und Seele besonders tief erschüttert wurde. Jakob Burckhardt,
den wir meinen, der große Basler Historiker, hat zwar seine Anschauung

Uber das Wirtschaftssystem seiner Zeit nirgends im Zusammenhang,

geschweige denn in philosophisch-systematischer Form dargelegt.
Wir müssen ihren Zusammenhang aus einzelnen Aussagen, die in
geschichtlichen Werken und in Briefen zerstreut sind und selten bei einem
Gedanken länger verweilen, vielfach ihn bloß andeuten, zu gewinnen
versuchen.

Es handelt sich bei diesen Aussagen und Beobachtungen Burckhardts
erst recht nicht um eine fachmännisch-nationalökonomische Analyse und
Kritik der Formen und Gestaltungen des Wirtschaftslebens, seiner
Institutionen und Instrumente, sondern lediglich immer um Geist und G e-

sinnung der wirtschaftenden Menschen. Auf den Menschen, nicht auf
die objektiven Gebilde des menschlichen Wirkens, geht sein Blick. Und da
erhalten wir doch ein annähernd deutliches Bild von dieser Seite des



322 lZermann lZSchtold

geistigen Antlitzes des bedeutenden Mannes. Denn so wenig sein Wesen
wirtschaftlich und wirtschaftspotitisch orientiert war, vielmehr seinen
Mittelpunkt im Ästhetischen und Wissenschaftlichen hatte, so fällt doch

auf, daß er sich über die geistesgeschichtlichen Erscheinungen seines
Jahrhunderts konkret und im einzelnen seltener ausgesprochen hat als über
die wirtschaftlichen und politischen. Das hängt mit der Tatsache
zusammen, daß er das Politische und Oekonomische im Wesen des Menschen

seiner Zeit in verderblicher Wucherung um sich greifen und eine

verhängnisvolle Einengung und Zersetzung der wahren geistigen Dinge
mit sich führen sah. Stati daß Staat und Wirtschaft sich in den Grenzen
der Sicherung der elementaren Lebensnotwendigkeiten und
Bedürfnisse hielten, wie der Kelch der Blume Blüte und Frucht tragt und
schützt, wuchsen sie sich hypertrophisch selbst zu Blüte und Frucht aus.
Und außerdem, daß sie edleren Levenswerten Luft und Licht raubten,
nahm die Struktur von Wirtschaft und Staat selbst verderbliche Formen
au. Dabei handelt es sich bei Burckhardts Kulturkritik am System des
modernen Kapitalismus und Jndustrialismus nicht um das Problem
des Gegensatzes von (Privat-) K a p i t a l i s m u s und
Sozialismus. Er hat den Sozialismus verurteilt; aber der herrschende
Kapitalismus (auf mehr oder weniger liberal-individualistischer Grundlage)

— in dessen kontinentalen Gründerjahren er ja gelebt hat — war
ihm ebenso „entsetzlich", wenn er auch zweifellos, in die Notwendigkeit
versetzt, praktisch im Falle eines Durchbruchsversuches des Sozialismus
Stellung zu nehmen, gegen diesen Partei ergriffen hätte. Das, was er

am Wirtschaftsleben seiner Zeit vielmehr verurteilte, war in der Hauptsache

beiden Wirtschaftsverfafsungen, der herrschenden kapitalistischen
und der theoretisch erdachten und erhofften sozialistischen, gleichermaßen
gemeinsam. Seine Kritik reichte nicht nur in d i e Schichten des

wirtschaftlichen Wesens und Geistes, wo sich die Gabelung in Privatkapitalismus
und Sozialismus vollzieht, sondern hinunter in die

Gemeinsamkeiten moderner Wirtschaft überhaupt. Aber in einen
praktisch-politischen Kampf gegen diese Dinge hat er sich nicht eingelassen.
Denn in den wirtschaftspolitischen und wirtschaftstheoretischen
Auseinandersetzungen seiner Zeit handelte es sich ja schon gar nicht mehr
um die Dinge, die Burckhardt beunruhigten. Die Problematik des

Wirtschaftswesens war für ihn eben von ganz anderer Ausdehnung als
für das vorwaltende Zeitbewußtsein. Und er hätte überdies die mit
praktischer Betätigung unvermeidliche Partei- und interessenhafte Dienstbarkeit

nie ertragen. Am allerwenigsten stand seine Hoffnung auf regulierenden

Eingriffen des Staates — dem stellte sich sein Individualismus
entgegen — und dazu eines Staates, der durch die Demokratisierung
inzwischen seines Erachtens in ganz falsche Hände geraten war. Seiner
negativen Stellung zur Wirtschaft der eigenen Zeit aber das positive
Gegengewicht und die Beruhigung einer ökonomischen Jdealtheorie
oder Utopie zu geben, war bei der geistigen Struktur Burckhardts
ausgeschlossen; denn es war ihm wildfremd, rationalistisch, d. h. aus
vernunftmäßigen, abstrakten menschlichen Begriffen oder Wesenselementen



Oer Seift des modernen Wirtschattsiedens im Urteil ^cikcw IZurcKhardts Z23

ein Allgemeines von Wirtschaftsverfassung zu konstruieren. Anderseits
hat er auch nicht in einer Konservierung des vorkapitalistischen
Wirtschaftsystems, z. B. des Zunftwesens, die Lösung sehen können.

So ist er inaktiv geblieben. Das heißt, er sah für sich die einzige
fruchtbare Aktualität in möglichster Abkehr vom Wirtschaftlichen (und
Politischen) und in der zusammengefaßten, nach außen fast abgekapselten
Einkehr in die Welt der inneren menschlichen Geisteswerte

aller großen Zeiten der Vergangenheit und ihrer Erhaltung
und Rettung vor einer geistfeindlichen Zeit, ihrer Erhaltung und Rettung
über die Krisen der Gegenwart und die Katastrophen der nahen Zukunft
hinüber — im Dienste der weltgeschichtlichen Kontinuität.

Im Gcsamtleben unseres abendländischen Kulturkreises ist im Lauf
der Neuzeit — im Unterschied zu allen anderen Kulturkreisen, namentlich
auch dem antiken — in steigendem Maß das Naturwissenschaft-
l i ch - t e ch n i s ch - i n d u st r i e l l e Teilgebiet der Kultur in die
Mitte des Daseins gerückt. Diese Tatsache ist ein Hauptcharakteristikum
unserer Zeit geworden. Eben gegen diese Tatsache hat sich Jakob Burckhardt

aus dem Innersten seiner Seele heraus, von vornherein und ohne
je einmal zu schwanken, schroff und vorbehaltlos gewendet. Er hat dem
technisch-industriellen Wesen eine vollkommen andere, eine viel
subalternere Stellung innerhalb der Gesamtheit menschlicher Lebenswerte
angewiesen, als es seine Zeit tat. Deshalb war ihm auch in der Antike,
namentlich im griechischen Wesen heimatlicher zumute als in seinem
eigenen Jahrhundert.

Diese Auffassung tritt uns schon entgegen, wenn wir zusehen, wie
er in seinen historischen Werken gewisse geschichtliche Werturteile über
frühere Zeitalter abfertigt. So, wenn er darauf hinweist, wie das
Altertum im großen Publikum aus der Mode, ja sogar in Haß
gekommen sei: „Der eigentliche Grund ist der Dünkel auf den jetzigen
Verkehr und die Erfindungen unseres Jahrhunderts, die Unfähigkeit,
technisch und materiell Großes vom Intellektuellen und Sittlichen
zu unterscheiden. Und mit besonderer Beziehung auf die griechische
Kultur sagt er:

„Neuere gehen bei Taxierung des Wertes der einzelnen
Zivilisationen etwa von „Fortschritten" und Erfindungen aus, wobei denn
die Griechen zu kurz kommen... Was jene Fortschritte betrifft, so

ist darüber zweierlei zu sagen: Erstlich ist die Ansicht erweislich falsch,
daß sich mit der materiellen Bereicherung und Verfeinerung des Lebens
auch der geistige Fortschritt einstelle, indem erst mit der Armut auch
die Roheit verschwinde. Hie und da offenbart bei bevorzugten Rassen,
auch wenn die materielle Kultur sehr mäßig ist,. und der.
„Komsort" gänzlich fehlt. Alles, was von der Seele eines Volkes
abhängt, schon die höchste und reichste Schönheit.... Sodann aber
garantiert die materielle Bereicherung und Verfeinerung des Lebens
nicht gegen die Roheit. Diejenigen Klassen, welche mit ihr
emporkommen, sind oft unter luxuriöser Tünche erst recht roh und gemein,
und die, welche unten bleiben, vollends. Und ferner führt sie mit sich



324 Hermann lZöchtold

auch die Ausnützung uud Erschöpfung der Erdoberfläche,

sowie die Vermehrung und Verpöbelung der städtischen Menschheit,

d. h. Alles, was auf den Untergang hindrängt, auf jenen
Zustand, da sich die Welt doch wieder nach „Erfrischung" durch
unverbrauchte Naturkräfte, also nach einer neuen „Roheit" umsieht."

Und was das Mittelalter betrifft, so polemisiert Burckhardt

gegen Renan, der irgendwo darüber Klage führt, daß im Mittelalter

„Ig, vis KuWgivs" aufgehoben gewesen, die Großindustrie unmöglich

und durch falsche Ansichten über den Zins jedes Bankgeschäft untersagt,

die Entwicklung zum Kapitalismus an der Wurzel abgeschnitten
gewesen, der Reichtum unproduktiv und dadurch „Is proZrds cle 1s

oivilisätion" gehemmt gewesen sei. Spitzig bemerkt Burckhardt dazu:
„Man weiß doch wenigstens, was Renan „Ig, vis Kumäins" nennt!
Den Menschen des Mittelalters — so ist seine Ansicht — wollen
wir wenigstens gönnen, daß sie haben leben können ohne Zwangs- und
Massenindustrie mit tödlicher Konkurrenz, ohne Kredit- und
Kapitalwirtschaft, ohne Geldfanatismus und ohne den Haß gegen Armut.
Hätten sie schon nur die Steinkohlen ausgebeutet, wie es jetzt geschieht —
wo wären wir?" Er will eben nicht zu denen gehören, denen es pressiert
mit dem eiligen Sieg der Naturwissenschaften, dem
unbedingten Verkehr der fernsten nnd nächsten Völker, der
industriellen Ausbeutung der Welt. Denselben Anschauungen
begegnen wir auch immer wieder in seinen Briefen. So, wenn er 1846
von dem grauenvollen westfälischen Fabrikland spricht und hinzufügt,
er sehne sich hauptsächlich deshalb nach Italien, weil dort so viel Bettelei
und so wenig Industrie sei. „Dies räderschnurrende Elend macht mich
mehr betrübt und konfus als irgend ein Anblick oder Geräusch auf dem

Erdboden.... Ueberall hin, nur nicht zwischen die Fabriken und
Kapitalien." Und ein andermal fordert er, aus allgemeiner kritischer Stimmung

gegen den „feuchten rheumatischen Westenwinkel" (eben Europa)
heraus, einen Freund auf: „Denken Sie nur an die Kritik unserer
Industrie im Munde eines gravitätischen Türken".

Burckhardt stand in der vordersten Reihe derjenigen, die sich im 19.

Jahrhundert gegen das Umsichgreifen der technischen Zivilisation
gewendet haben, gegen die naturwissenschaftlich-technische Ausbeutung der
Erde, gegen die mechanischen Erfindungen. Und seine Stellungnahme
ist das unbedingteste Gegenstück zu jenen Auffassungen, die nicht nur die

technische Kultur als einmal vorhanden und unabänderlich hinnahmen,
sondern sie mit Enthusiasmus begrüßten, auf sie ihren Gegenwartsoptimismus

begründeten, sie ins Zentrum der Kulturwerte und in die

Hauptaxe menschheitsgeschichtlichen Fortschritts verlegten, ja in ihr ein
neues Quell- und Wirkungsgebiet ästhetischer und sittlicher Werte zu
entdecken glaubten. Ihm ist übel zu Mute unter den großen Maschinenrädern

der jetzigen Welt, in diesem großen Raspelhaus.
Wenn wir den großen Hauptanfang der modernen Fabrikindustrie

im Eintritt der Dampfmaschine in den industriellen Produktionsprozeß
sehen und also in dem Aufkommen der Großmacht Steinkohle, so



Oer Seist des modernen Wirtschaftslebens im Urteil ^akob VurcKhardts 325

ist es eben diese Steintohle, auf die Burckhardt seinen ehrlichen Haß
wirft. Sie wird ihm zum „wahren Symbol alles widerlich modernen
Lebensbetriebes", das einen auf Schritt und Tritt verfolge. Sie sei
das Moderne in seiner Zudringlichkeit. Und der Haß gegen die
technischen Erfindungen und Werke erhebt sich bis zum
damaligen Wunderwerk der Technik, dem Pariser Eiselturm, den er
respektlos als „riesigen Dubelmagneten" bezeichnet und geht bis hinunter
zu den Gummischläuchen, die er als eine Erfindung „so recht unseres
liebenswürdigen Jahrhunderts" nicht leiden mag. „Ihren Abscheu gegen
massenhafte technische Apparate bei Ausstellungen," schreibt er 1881
einem Freunde, „teile ich von ganzem Herzen. Ich glaube ja, daß man
alles mögliche erfinden kann, will aber damit ungeschoren bleiben.
Wenn mcm mir aber damit kommen will, daß mir die Resultate solcher
Erfindungen, wie Eisenbahnen usw., doch auch schmeckten, fo antworte
ich, je älter ich werde, mit um so größerer Entschiedenheit: Als wir
das alles noch nicht hatten, war die Welt glücklicher und zufriedener,

die Anken wecklein besser und der Markgräfler so, wie
er nicht mehr ist. Die Oper in Basel war vor 45 so gut als jetzt
und nicht halb so teuer... und die größten Kunstwerke existierten schon
und die besten Bücher waren schon geschrieben. Ich könnte noch so

weiterfahren als I^uclätor tempore s,eti."
Und dann wendet er sich gegen das A n w a ch s c n der In -

dustrie, gegen das fieberhafte Tempo im Neu gründen von
Fabriken, gegen die hypertrophische Industrialisierung
einzelner Landschaftun und Länder. Welche Idealvorstellungen hinsichtlich
der wirtschaftlichen Struktur der einzelnen Länder uno Landschaften
ihm dabei vorschwebten, findet man ganz ausdrücklich und ausführlich
bet ihm kaum ausgeführt. Doch dürfen wir jenen Satz aus den
„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" zitieren, wo es von Athen heißt, daß dort
der Geist frei und offen hervortrete „infolge der Einfachheit des
ökonomischen Daseins, des sich Begnügens mit mäßigem Landbau,
Handel und Industrie, der großen Mäßigkeit des Lebens". Das
ist ein Hinweis auf die relative Autarkie der Polis oder einzelnen Landschaft,

ein Zustand, der ja vor dem 19. Jahrhundert auch in Europa
in dem Sinne noch in großem Maße in Geltung war, daß die einzelnen
Städte mit einem bestimmten Umkreis von plattem Land eine mehr
oder weniger große Allseitigkeit sowohl der Rohstoff- und Lebensmittelerzeugung

als der gewerblichen Produktion aufwiesen. Die Industrialisierung

raubte diesen wirtschaftsgeographischen Lebenseinheiten, diesen
Stadtwirtschaftsbezirken die (ja immer nur relativ vorhandene) Allseitigkeit

ihrer Wirtschaft, die „Harmonie" ihrer wirtschaftlichen Kräfte, Die
Allseitigkeit der wirtschaftlichen Produktion einer Raum- und Siedelungs-
einheit oder Gruppe wurde Preisgegeben gegen Einseitigkeit und
Spezialisierung, Wie im Geistigen die einzelnen geistigen Zentren
nicht mehr den Gesamtgeist pflegten, so geschah es auch auf wirtschaftlichem

Gebiet, Mit der Zusammcnschrumpfung aus Einseitigkeiten und
auf ein wirtschaftliches „Teil"-Leben war dann verknüpft der Verlust



32S Hermann lZächtcüd

der Unabhängigkeit und Autarkie nach außen hin. Wie auf
staatlichem Gebiet durch die modernen nationalen (und internationalen)
Zentralisationsvorgänge die zahlreichen innerstaatlichen, örtlichen
autonomen Körper und Körperschaften in ein künstliches „Allgemeines"
verflossen, so ähnlich auch die autonomen Stadtwirtschaften zu dem
Allgemeinen der Volks- oder gar der Weltwirtschaft.

Kein Zweifel: Burckhardt hat dieses Zusammenschmelzen
der lokalen Wirtschaftskörper, wo noch persönlich anschaulich

übersehbare Zusammenhänge herrschten, zu den mächtigen
Gebilden der nationalen Wirts chaftskörper mit Mißbehagen
verfolgt und das erst recht, wenn nun die einzelnen Volkswirtschaften
durch staatlich gesetzgeberische Maßnahmen dem freien
Willen der Einzelnen entzogen und durch Schutzzoll usw. zu
Machtgebilden, insbesondere im internationalen Wettkampf, wurden. Aber
nicht, daß er dann die Verflechtung der Volkswirtschaften zur
Weltwirtschaft, zu einem einheiltichen Weltmarktzusammenhang,
begrüßt Hütte! Gemessen an dieser Entwicklung wird er den
Volkswirtschaften eine verhältnismäßige Sympathie nicht versagt haben. Denn
dieser Internationalismus mit seinem abstrakten, künstlichen und
unpersönlichen Wesen lag weitab von seiner Idealvorstellung räumlicher
Gliederung der Menschheit und ihrer Kultur, auch des Wirtschaftslebens.

Die angedeutete Zersetzung kleinerer lokaler Wirtschaftsgebiete
und ihr Aufgehen in das unendliche Geflecht Volks- und
weltwirtschaftlicher Abhängigkeiten ist bekanntlich vor allem
ermöglicht worden durch die moderne Verkehrstechnik und nun
getragen durch einen gewaltigen national und international geregelten
Verkehrsapparat. Von zwei Motivenkomplexen her wird sich — so
erwarten wir — Burckhardts Widerwille gegen das „unerhörte Verkehrswesen"

seiner Zeit wenden. Zunächst gegen die Eisenbahnen,
diese großen „Menschheitsmischer" und „Menschheitsnäherer", weil sie die

lokalen Eigentümlichkeiten auslöschen und
Zusammenhangsgebilde schaffen, denen organisches Wesen abgeht. Er verstärkt
seine Vorwürfe und seinen Spott gegen die „Eisenbahnphantasten" und
das „Ertrotzen von Eisenbahnen" übrigens auch gerne durch den Hinweis
auf die wirtschaftliche Sinnlosigkeit und Aussichtslosigkeit der
Bahnprojekte. „Mir geben," so heißt es in einem Brief aus dem Jahr
1889, „manchmal in der Schweiz die Versammlungen für Eisenbahnprojekte

zu denken, von welchen wöchentlich in den Zeitungen die Rede
ist, in dem radikales Nest A mit dito B sich per Eisenstrang verbinden
will, während wir in der ganzen Schweiz keinen Span Steinkohlen
produzieren." Sein Pessimismus erstreckt sich gleichermaßen auf
Projekte, die später hochbedeutsam wurden, wie auf solche, die wirklich keine

Zukunft hatten, auf eine Gotthardbahn so gut wie auf eine Nationalbahn.

Alle „verkrachten Bähnlein sind in der verrückten Illusion, nach

Eröffnung der Gotthardbahn würden sie wieder gedeihen, während der
Gotthard selbst, etwa von Luzern bis Bellinzona gerechnet, kaum seinen
eigenen Betrieb bezahlen wird." Er haßt sozusagen jede neue Bahn,



Oer Seist des modernen Wirtschaftslebens im Urteil ZaKoo VurcKhardts 327

von der er Kenntnis erhält, und prophezeit ihr gerne ihre künstige
Verkrachung.

In Basel selbst fühlte er sich beengend von dem neuen Phänomen
bedrängt. „Um Basel herum werden wir mit Eisenbahnbauten umgarnt,
daß einem öde und weh wird; Dämme, Durchstiche und ein ewiges
Pfeifen und Heulen, das ist unsere Zukunft." So 1872 und im nächsten

Jahr (1873): „Inzwischen werden wir hier mehr und mehr vereisenbahnt."

Und wiederum ein Jahr darauf: „Für uns in Basel wird
allgemach das allgemeine Rendezvous, welches sich die Bahnen bei uns
geben, eine wahrhaft ängstliche Sache."

Natürlich hat dann besonders das ästhetische Motiv seine
Eisenbahnfeindschaft verstärkt. Wir beschränken uns hier auf eine
Äußerung, die er 1879 aus London einem Freunde zugehen ließ:

„Was hilft den Londoncrn alle die hohe ästhetische Anregung,
wenn dann doch um der bloßen Utilitcit willen eine kolossale Ver-
scheußlichung des Stadtanblickes eintritt, wogegen unsere (die Basler)
neue "Brücke eine wahre Unschuld ist. Man hat nämlich eine hohe,
infame, gradlinige Gitterbrücke mitten durch den schönen Hauptaspekt
gezogen und eine Haupteisenbahn darauf gelegt und einen gräßlichen
kolossalen Damenkoffer (den Kopfbahnhof von Charing-Croß) dran
gebaut. Als ich gestern Abend im Vollmond auf der (unten dran liegenden)
Waterloobridge wandelte und den früheren wunderbar malerischen
Anblick der Parlamentshäuser der Westminster-Abtei und des Lambeth
Pcilace entzweigeschnitten fand, hätte ich wahrlich heulen mögen. Die
Dämmerung und der aufsteigende Vollmond machten die Sache erst recht
schmerzlich. Auch weiter unten, gegen London Bridge hin, läuft ein
ähnliches Scheusal von Gitterbrücke, welches ebenfalls zu einer kolossalen
Kopfstation führt. Ach Gott, was werden dem practica! senfe des 19.

Jahrhunderts noch für Opfer fallen! Und wie wird es in hundert, ja
schon in zehn Jahren in diesem London aussehen, wenn wegen Menschen-
zudrcings immer schrecklichere Entschlüsse nötig werden?"

Auch sonst ist, obzwar nur in aller Kürze, darauf hinzuweisen,
daß Burckhardts Feindschaft gegen die moderne Fabrik- und Verkehrstechnik

aus seinem ästhetischen Standpunkt erwuchs. Es ist die
Gleichgültigkeit derselben gegenüber ästhetischen Werten, ja ihr zerstörender
Einbruch in Welten und Winkel ästhetischen Gehalts, woran er Anstoß
nahm. Denken wir nur an die Vernichtung so vieler baulicher
Stadtphysiognomien,

In weit geringerem Maße hat Burckhardt seine Antipathie gegen
den modernen Jndustrialismus mit ethischen Motiven begründet.
Zwar ist ihm das ständige Wachsen der Geschäfte ins Große, die

Entstehung der Groß- und Riesenbetriebe höchst widerwärtig.
Er sieht die damit verbundene immer weiter schreitende Arbeitsteilung

und Spezialisierung nur ungern. Aber es war mehr
das aus der klassischen (und romantischen) Lebensstimmung von 1800
stammende Ideal der Totalität und Ganzheit des Menschen, das er
hierdurch in Brüche gehen sah, durch die Hypertrophie je einer be-



228 Hermann lZSchtold

stimmten Fähigkeit, Fertigkeit und Verrichtung und die Einschrumpfung
des übrigen Teiles der Persönlichkeit einerseits, die Zerstörung des

Verhältnisses der einzelnen Menschen zum Erzeugnis der Produktion, zum
Werk, zum ganzen Werk andererseits. Zur Ablösung des Erzeugnisses

der industriellen Produktion von der einzelnen Persönlichkeit des

Schaffenden kommt dann die Ablösung auch der ganzen
Unternehmung und ihrer Organisation vom einzelnen Menschen, ihre
(faktische und juristische) Verselbständigung zu einem „künstlichen" Gebilde,
das nicht unmittelbare Auswirkung des Menschen ist, sondern den

Menschen als Mittel sich einfügt und unterwirft. Die Erhaltung der
Selbständigkeit des Menschen aber ist die Hauptsorge Burckhardts,

Sozialpolitische Folgerungen indessen hat er daraus nicht
gezogen, von sozialem Ethos entdecken wir bei ihm kaum eine Spur.
Man wird ihm eine hohe ethische Gesinnung von bestimmter Art nicht
absprechen dürfen; aber sie nahm auf keinen Fall die Form des sozialen
Ethos an. Er hat mit Grauen die Entstehung der Proletariermassen
verfolgt, aber auch nicht einmal das Minimum sozialkonservativer
Konzessionen zugestanden. Seine Briefe verraten uns, mit welcher Schroffheit

er in einzelnen Fällen die ersten Schritte sozialreforme-
rifcher Gesetzgebung verwünscht hat. Wir können an dieser Stelle
darauf näher nicht eingehen, wollen aber doch daran erinnern, daß er
schon aus Feindschaft gegen weitgehendes Eingreifen des Staates in
die wirtschaftlichen Dinge der Arbeiterschutzgesetzgebung gleichgültig, ja
feindlich gegenüberstand. Er verurteilte eine Entwicklung, durch die der
Staat zur Prooidenz werden sollte, die alle anrufen, namentlich „die
von unten". Und erst recht empfand er einen Schauder vor dem
revolutionären Sozialismus, so sehr er für die Zukunft den furchtbaren
Zusammenstoß zwischen Kapitalismus und Sozialismus kommen sah.

Wir haben Burckhardts Antipathie gegen den modernen
industriellen Großbetrieb unter anderem davon hergeleitet, daß in ihm sich
die Sache, die Institution der menschlichen Persönlichkeit
gegenüber verselbständigt.

Diese Verselbständigung und Objektivierung der
menschlichen Bedürfnissen zunächst dienenden, aus subjektiven Handlungen
entspringenden „Formen", des sich aus ihnen bildenden Niederschlags

von Ordnungen ist nun aber von viel allgemeinerer
Bedeutung. Der Apparat der Mittel für menschliche Zwecke wird zu
allen Zeiten und für alle Sphären der Kultur zu einem Reich der
objektiven Gebilde, das vom Reich des subjektiven Lebens aus kristallisiert

und geformt wird, es aber auch bindet und bannt. So wenig
dieses große geschichtsphilosophische Problem von Burckhardt theoretisch
bewußt durchgedacht worden ist, es steckt doch natürlich auch in seiner
Geschichtsauffassung und hängt mit einem seiner Hauptprobleme, der
freien Persönlichkeit, eng zusammen. Und das gewiß eben auch auf
dem Gebiet des modernen Kapitalismus. Denn hier ist das Reich
der Mittel, d. h. der Technik und der Organisation,
das sich zwischen Bedürfnis und Befriedigung schiebt, von besonders



Oer Leist des modernen Wirtschaftslebens im Urteil ^akob lZurcKhardts 22?

großer Kompliziertheit und Eigengesetzlichkeit und die subjektive
Selbständigkeit des Menschen bedrohend. Wir wollen uns auf eine
Aussage beschränken, uns gegenwärtig halten daß von hier aus die
Gegnerschaft Burckhardts gegen die moderne Technik eine neue tiefere
Erklärung findet. Die Aussage, die allerdings auf die moderne Zivilisation

überhaupt geht, lautet: „In keinem Lebensgebiet wächst die
Kapazität des Einzelnen gleichmäßig mit der Zunahme des Ganzen.
Die Kultur könnte leicht über ihre eigenen Beine
stolpern." Das ist, was Timmel den Konflikt, die Tragik der modernen
Kultur genannt hat.

Aber Jakob Burckhardts Kritik richtete sich, wie erwähnt, nicht
nur gegen die äußere Verfassung des modernen Wirtschaftslebens an sich,

gegen seine Institutionen und Instrumente, sondern namentlich gegen
seinen Geist, besonders auf Seiten der Unternehmer. Burckhardt hat
ihn unzählige Male in schärfsten Worten gezeichnet. Wir zitieren
zuerst jenen Ausspruch, mit dem er den Unterschied von anderen Zeiten
am schärfsten geprägt hat: „Unser Leben ist ein Geschäft, das damalige
(nämlich das mittelalterliche) war ein Dasein." Das Geschäft beherrscht
die Menschen. Das materielle Interesse zieht alles hinter sich

drein. Die besten Köpfe werden fürs Geschäft bestimmt. Überall, wo
Burckhardt reist und sich aufhält, trifft er auf den „Geschäftsgeist

der Modernen". Aus London, aus Paris usw. kommt an die
Freunde seine Klage über das „moderne Geschäftstreiben". „Soll gar
alles zur bloßen busineß werden?" Selbst in Italien muß er mit
Schmerzen „das Anwachsen der Geschäfte und alles Materiellen"
feststellen. Seit dem Ende des 18. Jahrhunderts habe, so schreibt er, das
Weltalter des Erwerbs (und Verkehrs) begonnen. „Diese Interessen
halten sich mehr und mehr für das Weltbestimmcnde." Er spricht von
der Profitwut dieses Zeitalters und seinem Geldinteresse, vom „völligen
Egoismus des jetzigen Privatmenschen", vom „völligen Vorherrschen
des Gelderwerbs", der zuletzt alle Initiative absorbiere, von den „liberalen

und radikalen Erwerbungen". Und dann stellt er zwischcn-
hinein für die Gegenwart die Frage: „Wie würde der Olymp der
heutigen Erwerbenden aussehen, wenn sie noch Heiden sein müßten?"
(Womit er jedenfalls nicht sagen will, daß sie wirklich Christen wären.)
Und für die Zukunft: „Wird der als Erwerbs- und Machtsinn
ausgeprägte Optimismus weiter dauern und wie lange?"

Und immer wieder kehrt er zu dem Urteil zurück: Bei dem dünkelhaften

Glauben der Gegenwart an ihre sittliche Supcrioritcit und dem
dabei mitlaufenden Hochgefühl werde der stille Borbehalt gemacht, daß
das Geldverdienen heute leichter und sicherer sei als je. Im 18.
Jahrhundert habe, trotz allem Wohlleben, das Geld sich noch vor dem
Geiste demütigen müssen. Der Hauptfortschritt sei nach dem Glauben
der Zeit „unbedingtes Geldverdienen und Komfort mit Gewisscns-
beschwichtigung durch Philanthropie". Letztere Auffassung spricht er
auch sonst gerne aus: Die heutige Philanthropie sei nicht viel mehr
als ein Korrelat des Erwerbssinnes (und der Diesseitigkeit überhaupt).



zzo Hermann lZächtold

Aus diesen Äußerungen spricht zunächst Burckhardts Gegnerschaft
gegen das vorherrschende Zcitvewußtsein, in dem sich die Kulturwerte
bis zu völliger Hypertrophie des Materiellen und Geschäftlichen
verschoben haben. „Materielle Wünsche aber sind in sich absolut unstillbar,
selbst wenn sie unaufhörlich erfüllt würden und dann erst recht." Wieder
treffen wir auf das Motiv, daß der „Mensch" bei dieser
Wirtschaftsgesinnung insofern zurücktritt, als der Erwerb an sich und
ins Unbegrenzte den Menschen beherrscht, d. h. daß nicht der
„Bedarf" und die konkreten Bedürfnisse bestimmend sind und schrankensetzend

wirken.
Ferner ist es offenbar auch die Rechenhaftigkeit und die

Rationalität des kapitalistischen Systems, das
Verschwinden der „Gläubigkeit" aus der wirtschaftlichen Existenz, was Burckhardt

abstößt.
Eine Hauptstätte des Geldwesens und Geldhandels, die

Börse, zieht Burckhardts Ironie besonders auf sich. Börsen mögen,
so meint er zwar, notwendige Atmungsorgane des modernen Lebens
sein und sollen in der Mitte des Luxusquartiers einer großen Stadt
eine reiche, bauliche Physiognomie erhalten, aber, so fügt er dann mit
beißendem Spott hinzu: „Die eigentlichen Abstrakt« (Allegorien) wären
auf einer Börse die Gestalten der Hausse und Baisse, und diese könnte
man ja auf dem Giebel eines solchen Gebäudes auf einem ehernen
Wagebalken und vom Winde beweglich anbringen, weiterer Allegorien,
wozu der Ort einladen würde, nicht zu gedenken, z. B. der Dämonen
des Kraches."

Und wenn vom Geldhandel die Rede ist, so sei gleich noch aus
seinen scharfen Äußerungen über das Kreditwesen (aus dem Manuskript

der Vorlesung über das 17. und 18. Jahrhundert) die schärfste
erwähnt, woraus erhellt, welch liebenswürdige Bezeichnung er für
private Kreditnehmer und -Geber in Bereitschaft hatte, wenn er den Staat
als den Großoberschwindler bezeichnet, der den Kaufleuten und
Industriellen das Ausbeuten des Kredites abgelernt habe. —

Neben dem Gewinntrieb dann der Genußtrieb! Den Athenern
des 5. vorchristlichen Jahrhunderts gibt Burckhardt einmal das Lob, sie

hätten eine größere Unabhängigkeit vom ordinären Wohlergehen besessen
als neuere Bevölkerungen haben würden. Bei allen Schichten und
Parteien begehre man vor allem materiellen Genuß. Es find dann allerdings
vor allem die untern Schichten, deren „Genußprogramm" und deren
Forderung nach Gleichheit der Genüsse er rügt. Das vorherrschende
Pathos unserer Tage fei das Besserlebenwollen der Massen.
Doch auch die oberen Schichten trifft es: „Was die Riviera betrifft,
so müßte dieselbe, wenn die jetzigen Zeiten des Luxus der Reichen
fortdauern könnten, in wenigen Jahren nichts als ein vierzig Stunden
langes Hotel werden, wo das ganze reiche und kränkliche Europa (die
Davoser Leute ausgenommen) den Winter zubrächte... Es wird indes
dafür gesorgt sein, daß auch diese Bäume nicht in den Himmel wachsen.
Es ist in Italien ähnlich wie in Frankreich: Anwachsen der Geschäfte



Oer Leist des modernen Wirtschaftslebens im Urteil ^okob IZurcKhardts 3Zl

und alles Materiellen bei starker Abnahme der politischen Sicherheit,
welche zu solchen Geschäften und betreffenden Genüssen gehören würde."

Demgegenüber nun bei Burckhardt der Preis der Einfachheit
und gar der Armut! Die Frage, ob der künstlerische und poetische
Geschmack auch einen zarten materiellen Geschmack voraussetze, erledigt
er einmal mit dem Hinweis darauf, daß dann lächerlicherweise gerade
die größten Künstler und die Schöpfer des Schönen, und ebenso die
größten Denker die allergrößten Gonrments gewesen sein müßten. „Wovon

ihre Biographie in der Regel nichts oder das Gegenteil weiß,
nämlich die notorische Einfachheit ihrer Lebensweise. Es ist ein anderes
Feuer als das Küchcnfeuer, welches ihr Leben erwärmt," Da und dort
stoßen wir namentlich in der „Griechischen Kulturgeschichte" auf weitere
Äußerungen, die Burckhardts Gesinnung in dieser Richtung verraten.
„Man konnte ganz arm und doch ein wichtiger Mann sein: der Geist
kam zu seiner Ehre." „Wie es in Athen war, wird es wohl in allen
größeren Städten gewesen sein: das Geld war schon sehr der Hauvt-
maßstab der Dinge," Aber bei vielen sei antibanausische Gesinnung
genug gewesen, das Arm bleiben dem Erwerb vorzuziehen. Ein Motiv
des Reichwcrdenmüssens sei im Vergleich mit unserer Welt weggefallen:
„Die soziale Distinktion hing nicht am Reichtum, sondern an der
geistigen und leiblichen Gymnastik; auch die Frauen drängten die
Männer nicht zum Reichwcrden," „Wenn man auf das Genießen
verzichtete, konnte man mit sehr geringem Besitz als geistvoller Mann
etwas bedeuten, und so lernen wir denn eine sublime Gesellschaft
unabhängiger Persönlichkeiten kennen, welche arm bleiben wollten. Diese
Leute lebten mit einem Minimum,, und hatten dabei den Willen,
etwas Großes zu leisten, ähnlich wie es in unserer, ein solches Leben
viel mehr erschwerenden Zeit der Conte Borghese auf San Marino durchgesetzt

hat, der 30 Jahre fast von nichts lebte und daneben die
bedeutendsten Werke schuf."

Und groß und wahr hat er es dann 1872 für die eigene Zeit
ausgesprochen: „Die Sache wird einzig nur durch asketische
Menschen anders werden, welche unabhängig von den enorm
verteuerten großen Städten, fern von allem Gründertum und von dem
horrenden Luxus, dem die offizielle Literatur und Kunst verfällt, dem
nationalen Geist und der wahren Volksseele wieder zum Ausdruck
verhelfen."

Endlich sind es weitere Konsequenzen des Erwerbs- und
Gewinntreibens, denen Burckhardt kulturverwüstende Folgen zuschrieb.
Für die moderne Konkurrenz hat er die mißbilligendsten Worte
bereit, für diese „enorme Konkurrenz vom Größten bis ins Geringste
und die Rastlosigkeit". Wenn er die frühgriechischen Menschen schildert,
da steigt ihm der Gegensatz zur Gegenwart gerade nach dieser Richtung
hin auf. Meist sei der heutige Wettbewerb mit ganz anderen Zielen
behaftet. „Wenn auf den Schulen noch ein (gewöhnlich geringer) Grad
von Ehrgeiz besteht (eine Ausnahme machen nur einige höchst
Ehrgeizige), so ist dafür im Leben an die Stelle der „Sehnsucht nach



332 Hermann lZächtold

Ruhm", Weit davon abweichend, die Geschäftskonkurrenz getreten. Der
jetzige Mensch sucht viel eher eine Stellung in der Welt als plötzliche
glänzende Anerkennung zu gewinnen, und er weiß wohl, warum er den

Erfolg mehr auf der materiellen Seite sucht, denn das Leben ist pressant
geworden." Bei Betrachtung des städtischen Lebens drängt sich ihm
der Eindruck auf: „Man wandelt nicht mehr, sondern man läuft. Jeder
nimmt, so viel er irgend erwischen kann. Daraus entsteht dann das
rasche und schreckliche Vorwärtsleben."

Dieses hastende Tempo spürt Bruckhardt u. a. mit besonders
schmerzhafter Sensibilität aus dem unablässigen Steigen der Preise
heraus; es ist, wie wenn er noch auf die frühere Stabilität, ja auf
das justum pretium des Mittelalters eingestellt gewesen wäre. Er mag
sein, wo er will, überall notiert er mit Empörung in seinen Briefen
die Preissteigerungen und meint im allgemeinen, man müsse
heutigen Tages immer Gott danken, wenn nicht irgend etwas teurer
und schlechter werde. Da schreibt er nach dem Krieg von 1870/71:
„Das ökonomische Resultat ist eine Revolution in allen Werten
und Preisen, eine allgemeine Verteuerung des Lebens." Alles sei auch

hier provisorisch und in Bewegung.
Damit hängt dann natürlich zusammen seine Antipathie gegen den

steten Wandel in der Mode. Mit deutlicher Spitze gegen seine eigene
Zeit sind die Worte über das Griechenland des 5. Jahrhunderts
geschrieben: „Das ganze Gebiet der Mode existierte nicht. Die Tracht
war kaum und jedenfalls nur langsam wandelbar. Vor allem aber
konkurrierten die Weiber nicht untereinander durch Trachtenerneucrung."

Schlecht kommt auch weg das moderne Hauptmittel des

Konkurrenzkampfes: die Reklame, die vor allem zum „modernen Schwindel
aller Art" gehört. „Gar alles ist Reklame"!
Wo alles „wilde, eilige Konkurrenz" geworden, alles durch die

Allkonkurrenz auf die höchste Schnelligkeit angewiesen und von der
Wut des Schnellreichwerdens gepeitscht ist, da fehlt dann die innere
Sammlung und die Muße, die Muße, „eine der herrlichsten
und glücklichsten Bescherungen", die es — nicht nur nach griechischer,
sondern offenbar auch nach Burckhardtscher Auffassung — gibt, 1879

klagt er aus London: „Wenn nur nicht schon das Gewinnen des
täglichen Unterhaltes so heillose Efforts nötig machte. Was da fehlt, ist
die Muße, die Mutter aller Kontemplation und des daher stammenden
Aufschwunges." Die innere Sammlung, die in der Kunst nötig sei

zur Abwechslung, könne auf dieser Insel nur das Eigentum von „the
happy fem" sein. Und an v, Prcen schrieb er 1870, daß die Erwerbsgeschäfte

den Menschen völlig konsumieren und gegen alles übrige
verhärten. Die Leute sagen „mit Bedauern", sie hätten keine Zeit, haben
aber eigentlich keine Stimmung und beim jetzigen Betrieb der
Geschäfte kann man es ihnen nicht einmal verargen. Ich sehe hie und
da in das Leben einiger größerer Geschäftsleute hinein, in diese ewige
Hätz, dieses beständige Paratstehen zum Telegraphieren, diese Unmöglichkeit,

auch nur des Abends die Bude zu schließen, oder — könnte



Oer Leist des modernen Wirtschaftslebens im Urteil )cikob IZurcKhardts Z3Z

man das — sich von der geschäftlichen Kombination wirklich frei zu
machen. Hier und da sagt mir Einer: Ihr Lehrer habts gut, Ihr habt
Ferien. — Worauf ich erwidere: Ihr drei oder vier Associes in Eurem
Hause könntet Euch durch Abwechslung auch Ferien machen, aber drinnen
in Eurer Seele gibts keine Ferien."

Damit haben wir schon das Schicksal der geistigen Kultur
innerhalb dieser modernen Wirtschaftsentwicklung berührt. Zuerst

nimmt das. Geschäft die letzten Kräfte für sich in Anspruch. Dann versagt

es denselben innerhalb ihrer geschäftlichen Tätigkeit die innere
Sammlung und die Muße für geistige Interessen. Endlich wird auch
das noch vorhandene geistige Leben ökonomisiert, zum Geschäft
gemacht, sozusagen in eine bloße Branche des Gesamtgeschäftslebens,
das geistige Produkt in eine Ware verwandelt, „Heute treibt die Zeit
die fähigsten Künstler und Dichter in den Erwerb." „Das Drama ist
zum Geschäft geworden, wie jetzt der Roman und noch so vieles, das
jetzt noch Literatur heißt," Vieles ist bloßes Les>efutter und Gegenstand

industrieller, verlegerischer Massenproduktion fiir lesende Massen.
„Das Weitmeiste hat seinen Daseinsgrund im Honorar, in der Hoffnung

auf bessere Stellung", „Die geistige Produktion in Kunst und
Wissenschaft hat alle Mühe, um nicht zu einem bloßen Zweige
großstädtischen Erwerbes herabzusinken, nicht von Reklame und Aufsehen
abhängig, von der allgemeinen Unruhe mitgerissen zu werden. Große
Anstrengung und Askese wird ihr nötig sein, um vor allem unabhängig
im Schaffen zu bleiben, wenn wir ihr Verhältnis zur Tagespresse,
zum kosmopolitischen Verkehr, zu den Weltausstellungen bedenken."

Und indem nun ferner die geistige Produktion in den Erwerb
getrieben wird, dem Geschäftsinteresse verfällt, ist sie darum der
Versuchung, ja dem Zwang verfallen, den zeitlichen Interessen, den Tages-
stimmungcn entgegen zu kommen. Damit gerät auch sie in den
Wirbel der Konkurrenz und ins Schnclleben hinein. „In den großen
Städten werden Künstler, Musiker und Poeten nervös. Alles wird
wilde eilige Konkurrenz, und das Feuilleton spielt dazu auf." Es
bildet sich, schreibt Burckhardt, der Zustand heraus, wo der Autor
ganz für einen bestimmten Augenblick des Tages, für eine momentan
herrschende politische oder soziale Stimmung schreibe (und also die
Vergänglichkeit sich auch an seine Produkte hänge); Künstler und Dichter
müßten der „Bildung" der Zeit entgegenkommen und sie illustrieren
helfen, überhaupt jede sachliche Abhängigkeit über sich ergehen lassen
und verlernten das Horchen auf ihre innere Stimme gänzlich. „M i t der
Zeit haben sie dann ihren Lohn dafür, fie haben den „Absichten"
gedient." Das hatte Burckhardt in radikaler Form als Redaktor in seinen
früheren Jahren bereits selbst kennen gelernt: „O was ist das für
ein Leiden, von Tag zu Tag aus der Hand in den Mund die
intellektuellen, politischen, konfessionellen usw. Interessen der Menschheit
zu verspeisen! Nichts hat seine Zeit, nichts kann reifen, die ganze
Existenz ist auf das „Neueste", d. h. das Roheste der rohen Materie,
auf die ersten unklaren Ausbrüche jedes Phänomens gestellt." Er sah



334 Cdith Londmann-l^cilischer

in dieser Situation das Schicksal der geistigen Produktion weithin
bedroht und faßt die Erfahrung (mit Beziehung auf die Griechen) dahin
zusammen: „Nichts sei nns fremder als ein Volk, das nicht nach
Tagesneuigkeiten frage; im Mythus habe das griechische Volk gewissermaßen

lauter „Einigungen" genossen, wahrend wir von lauter
„Zeitungen" umgeben seien."

Nnd damit dann ein Weiteres zusammenhängend: die Sprung-
haftigkeit des geistigen Interesses, das plötzliche Pathos, welches über
die von der sogenannten Bildung bewegte großstädtische Masse kommt,
um in Kürze einem andern Platz zu machen, das Aufpeitschen lahmer
Imaginationen, das Bedürfnis nach kleinen Aufregungen
in wiederholten Ansätzen seitens der Stadtbevölkerungen, die nur sür
das Abenteuerlichste und Gröbste empfänglich sind und unaufhörlich
amüsiert oder in Spannung gehalten sein wollen, das Theater, das sich

mit grellen dramatischen Effekten als bloßer Zerstreuungsort
der Müdegearbeiteten und der durch ordinäre Langeweile
Geplagten darstellt. Dabei kennt Burckhardt die klassische Institution für
diese Bedürfnisse, den Kinematographen, noch gar nicht, —

Die verhängnisvollen Wirkungen'des modernen ökonomischen Geistes
für Seele nnd Kultur des Abendlandes erhalten aber ihre düstersten
Farben erst, wenn Jakob Burckhardt sie in der Perspektive der zur
Katastrophe führenden nächsten Zukunft sieht. Dem soll bei anderer
Gelegenheit noch nachgegangen werden. Hier schließen wir mit der
Bedingung, an die Burckhardt in einem Brief von 1870 eine Regeneration
knüpfte: „Wenn der Geist noch einmal aus seinen innersten und
eigensten Kräften gegen diese große Vergewaltigung reagiert, wenn er
ihr eine neue Kunst, Poesie und Religion entgegenzustellen imstande
ist, dann sind wir gerettet, wo nicht, nicht. Ich sage: Religion, denn
ohne ein überweltliches Wollen, das den ganzen Macht- und
Geldrummel auswiegt, geht es nicht."

Carl Spittelers poetische Sendung.
Bon

Edith Landmann-Kalischer.

enn der Tüchtige geneigt ist, vor jeder Unfähigkeit ein
metaphysisches Grauen zu empfinden, ist ihm auch Gebot, vor

jeglicher Fähigkeit in metaphysischer Andacht zu ersterben?
Es wird uns erzählt, in deutscher Sprache dichte heut ein Dichter

von begnadeter Phantasie, ein Dichter, der aus der blauen Luft dichte
(und der über das Dichten aus der blauen Luft auch einen hübschen
Essay geschrieben hat), der uns mit Mythen und mit mythischen
Gestalten überschütte und eine dichterische Welt geschaffen habe von einer
Originalität, einem Reichtum, einem Tiefsinn, wie seit Homer und-


	Der Geist des modernen Wirtschaftslebens im Urteil Jakob Burckhardts

