
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 3 (1923-1924)

Heft: 6

Artikel: Die Religion des guten Bürgers

Autor: Moser, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29« Eugen Moser

gebung, keine schlimmere Unterdrückung der Grundrechte freier Staatsbüger
entdecke», als sie hierin lin der bekannten Verordnung der Saarkommisston) zu
finden ist. Und diese Verordnung geht in die Welt hinaus mit Erlaubnis
des Völkerbundes!... Ein schlimmerer Schlag hat das moralische
Ansehen des Völkerbundes seit dessen Bestehen nicht getroffen. Er hat
sein Prestige erschüttert und die Deutschen berechtigt zu sprechen, wie
sie es tun: „Der Völkerbund, wie er jetzt beschaffen ist und arbeitet, ist ein
Wahngebilde, eine Posse, ein Betrug. Er wird in Bewegung gesetzt
bon den Franzosen und von ihnen beherrscht."

Asquith in der engl. Unterhausdebatte vom 1«. Mai 1923.

«Der Mangel an Unparteilichkeit ist das Uebel, an dem ganz Europa heute
leidet, und es ist wahrhaft tragisch, wenn ein Mann wie Lord Robert
Cecil, der höhere Ideale im Herzen trägt, davon nicht berührt bleibt, Lord
Robert war zufrieden, die Mitglieder der Saarkommission zu hören, aber er
weigerte sich, die gewählten Vertreter der Bevölkerung des Saargebietes
anzuhören. Was würde man von einem Richter denken, der nur die eine Seite
eines Falles hörte und verweigerte, die andere zu hören? Die Saarkommissäre
Zehrten mit gestärkten Händen und behaupteter Stellung zurück. Zweifellos
bereitete Lord Roberts Handeln den Franzosen Freude, aber sieht er nicht, datz

er, wenn er die Bequemlichkeit dem Prinzip voranstellt und die Verhandlungen
des Völkerbundes der Gerechtigkeit und

Unparteilichkeit beraubt, er die wahrhaften Grundlagen des Völkerbundes
zerstört?" „Foreign Affairs", August-Nummer.

Die Religion des guten Bürgers.
Von

Eugen Moser.

Httachdem in Europa die alten Kulturideale im Weltkriege zusammen-
gebrochen, stehen wir vor einer klaffenden Leere, in die bereits die

trüben Fluten des niedrigsten Materialismus mit beispielloser Wucht
hineinzufluten beginnen. Man mag den Blick hinwenden, wo man will,
so scheint es, als habe der Ränkeschmied Jago Recht bekommen mit seinem
verderblichen Rate, den er dem Schwächling Rodrigo in die Seele schreit:
„Virws! s üzz! NaKs «11 tks movs^ tkori esustl" Kein Wunder,
wenn die Besten unter den Abendländern wieder, wie geschreckte Kinder,
nach ihrer Mutter rufen, von der sie stammen: nach Asien. Lange schon

verkünden uns ernste Forscher wie Seiden stücker, Neumann und
Dahlke *) : nur die Lehre Buddhas könne uns aus dem trostlosen
Labyrinthe salscher Ideale hinausführen. Auf den ersten Blick kann man
wirklich versucht sein, im Worte Gotamos, das groß und tief, die Rettung
zu erblicken. Denn er lehrte die Auflösung der Leidenschast, des Durstes
nach der Welt mit ihren scheinbaren Gütern, an dem wir zugrunde
gegangen. „Versiegt ist die Geburt, vollendet das Werk, nicht mehr ist
diese Welt": dies ist sein wahrhaft erhabenes Ziel. Dennoch aber wird
uns der Buddhismus nicht die Erlösung bringen können; denn ihm
mangelt eben doch der greifbare Boden: die Vateridee.

Diese Bewegung mag auf Nietzsche zurückgehen, der fand, in der Lehre
Buddhas sei „das Vollkommene der normale Fall", sie verspreche nichts und halte
alles, was im Christentum gerade umgekehrt sei („Antichrist", Nr. 21 und 42).



Die Religion des guten Bürgers 297

Um Buddha herum ist es denn auch wieder stiller geworden: sein
etwas jüngerer Zeitgenosse, der chinesische Weise Kung°fu-tse, den
die Jesuiten Konfuzius nannten, scheint ihm den Rang abgelaufen
zu haben. Empfahl doch schon vor Jahren Graf Keyserling in seinem
Reisetagebuch, unsere Kinder nur noch im Sinne des Konfuzius zu
erziehen, dessen Lehre sür die an Zahl überwiegenden Durchschnitts»
menschen der wahre Weg sei. Nach ihm ist dann Meister Kung in
Pannwitz („Die Krisis der europäischen Kultur", München, 1921) ein
neuer Apostel erstanden, der in überhitzter Begeisterung verkündet, wir
hätten nur noch eine Aufgabe: das Werk des großen Kung zu tun,
der den auch in den Banden der Gesellschaft lebenden Menschen so „Herr»
lich geadelt", wie es nie mehr geschehen.

Aber noch mehr: China selbst kam nach Europa und brach für seinen
wahrhaft großen Sohn eine Lanze in der Gestalt des Gelehrten und
gewiegten Kenners des Abendlandes: Ku-Hung-Ming. In seinen
Schriften*), die er englisch schrieb, geht er davon aus, in Europa sei
die Pöbelverehrung Meister geworden und im Weltkriege habe das
Christentum Fiasko gemacht. Die Ursache unseres Zusammenbruches sieht er
in der unheilvollen Trennung zwischen Religion und Schule: dadurch sei
der immer zu Kriegen führende Patriotismus groß gewachsen. So habe
gedankliche Anarchie geherrscht, auch in den Demokratien, denen Freiheit
nur „Königslosigkeit" gewesen. Kein Wunder, wenn da der Glaube an
den innern Wert des Menschen verloren gegangen, was in der Unehrlich-
keit unserer Politik und der käuflichen Presse, dem niedern Diener der
Moderne, zutage getreten.

Aber Ku - Hung will uns nicht nur schulmeistern: er will uns helfen.
Doch da gebe es nur eines: sittliche Erneuerung! Der Zauberschlüfsel
sei nur das Gleichgewicht in unserm sittlichen Wesen. Das habe eben

Kung die Menschheit gelehrt. Und so sollte sie, statt Waffen schmieden,

die bürgerlichen Tugenden entwickeln, um dem Gegner Achtung und
keine Furcht einzuflößen. Die Heimat Kungs habe denn auch ein
unschätzbares Gut vor aller Welt voraus: den Glauben an den „Gentleman".
Und er schließt: „Buddhismus und Christentum sind Religionen, die für
Menfchen berechnet, welche in der Einsamkeit leben und nichts zu tun
haben, als an ihre Seelen und die Pflicht gegen Gott zu denken. Kungs
Lehreist anders: siekann die Religion des guten Bürgers
genannt werden. Sie ist eine Lehre, der schwerer nachzuleben ist als
den Religionen.." Diese „Religion des wahren Bürgers" steht auf vier
Stützen: auf dem moralischen Leben jedes einzelnen, da der Bestand des
Staates nicht von Gesetzen abhänge, auf der Pietät, auf der Freude, seine
Pflicht zu tun und der Achtung vor der Obrigkeit. Das Geheimnis der
Größe Chinas fei, daß Kung Männer gefordert und keine Systeme und

*) „Chinas Verteidigung gegen europäische Ideen" (Jena, 1911), „Der Geist
des chinesischen Volkes" (Jena. 1916) und: „Vox Clamantis" (Leipzig, 1921),
woraus die Auszüge hier stammen.



29» Eugen Moser

möglichst wenig regiert wissen wollte. Darum sei China trotz der monar-
chischen Staatsform stets die reinste Demokratie gewesen. „Der Chinese
ist bereits, was der Europäer noch werden muß: der wahre Demokrat.
Die Aufgabe in Europa ist heute, ein Moralsystem zu schaffen, das Men-
schen lehrt, wie sie gute Bürger werden sollen, ein System, das für jenes
werden kann, was der Konfuzianismus für China geworden. In ven
Schriften Goethes mag die europäische Menschheit vielleicht einst eine
solche Religion finden."

We tief auch Ku-Hung den Problemen des Lebens sonst nach»

geht, so heißt es doch an der Oberfläche haften, in der Lehre Kungs
nur das Gesetz des Gentleman sehen zu können. Gewiß war dem Meister
das Menschenideal der Edle, der auf den Ruf der Pflicht und nicht auf
den Gewinn höre. Der Gentleman ist aber doch nur die Ver»
körperung der Diesseitsfreud e, Kung aber forderte
die Daseinsfreude! Diese suchte er dann behutsam zu steigern
und durch die Demut ins Nebermenschliche hinaufzuführen. *) „Der Edle
pflegt die Wurzel," sagte er einmal, „so wächst der Weg daraus. Pietät
und Gehorsam: das sind die Wurzeln des Menschentums." Aber nur
wer das Gute im Herzen habe, der könne es tun. So ist auch ihm
der Fortschritt an die Einsicht und den Entschluß zur Besserung des
Charakters gebunden. Da dies unter den Menschen nur selten der Fall
zu sein pflegt, so wird natürlich niemand die Versicherung Ku-Hungs,
in China „herrsche" das Gesetz des Gentleman, das immerhin eine höhere
Stufe darstellt, für wahr halten. Denn die Gewaltlosen haben nirgends
auf unsrer Erde etwas zu sagen! Ueberall steht die Faust am Ruder,
offen oder verkappt. Nein: Kung wollte mehr als nur das Reich des

guten Bürgers: er schuf ein grandioses Reich des Sittlichen, das die
Liebe des Nächsten auch zum Ziele hatte. Alle Menschen waren ihm
Brüder! Sein Leben lang suchte er einen einzigen, der sein Ideal ver-
körperte. Aber es ist seine Tragik, daß er ihn nicht fand, nicht finden
konnte, weil dieser natürlich nicht nur, wie Ku-Hung glaubt, ein Gentle»
man sein konnte. Dennoch: menschentrunken ging Kung bis zum letzten
Atemzuge nach oben, mit der frühen Erkenntnis eines Faust im Herzen:

„Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm:
Er stehe fest und sehe hier sich um"...

Dennoch beruht die unverwüstliche Kraft Chinas nicht auf Kung
allein —> soviel ist einem Einzigen nicht vergönnt —, sondern auf der
Naturanlage des Volksgeistes, der kollektivistisch ist, warum denn kein
Chinese darnach streben wird, eine Persönlichkeit zu werden: die Familie
ist ihm das Heiligste. Mr Europäer sind Individualisten: die Kultur
der Persönlichkeit ist unser Ideal, das allerdings längst zum wilden Aus»
leben der persönlichen Leidenschaften herabgesunken. Das bedingte natür-

*) Wem die Gestalt Kungs nicht gleichgültig, sei auf das soeben im Rotapfel-
Verlage (Erlenbach-Zürich) erschienene Schriftchen Hingerviesen: „Konfuzius
und wir".



Die Religion des guten Bürgers 299

lich Verbote, Gesetze, Verfassungen, Waffen! Die Asiaten beten wohl
Götzen an, der Abendländer aber —- betet sich selber an! Und so stopften
wir unsere grausame Leere mit jenen betäubenden Kulwrschöpfungen aus,
die an die Stelle der durch die verhängnisvolle Verwirtschaftlichung ver>
nichteten Familie traten und sich nun als hohl erwiesen, weil sie nicht
mehr, wie noch im Mittelalter, auf ein einheitliches Ziel hinstrebten,
sondern unmerklich Selbstzweck geworden. Alles wollten wir, in ewiger
Uniuhe, selber machen, an eine Führung, auf die Goethe oder Scho»
Penhauer zu vertrauen sich nicht schämten, glaubt kein Mensch mehr.
Man übertrug sein oberflächliches Ich auf die Umgebung, ohne sich zu
besinnen, und blieb so weit hinter dem Sinn des Lebens zurück. Warner
wie Tolstoi wurden verlacht!

Es war unsere tote Stelle, daß die Ethik in einer paragraphenreichen
Rechts- und Tugendlehre gipfelte, die ihr Dasein freilich nur in Lehr»
büchern fristete. Heute aber brauchen wir mehr. Damit das Neue zur
Herrschast gelange, muß alles, was wir eitel geschaffen, zu Boden rollen:
die stolzen Völker müssen, eines nach dem andern, von ihren prunkenden
Piedestalen hinunter in eine ätzende Lauge, in einen qualmenden Brand,
in ein grenzenloses Weh und sich völlig auflösen. Wir mögen uns dagegen
stemmen — umsonst: das Schicksal hat nun die Zügel in der Hand, die uns
entglitten. Darum können wir uns nicht mehr helfen. Es wird uns, zu
Tode gepeitscht, einfach zwingen, endlich jenes höchste Lebensgesetz in die
Tat umzusetzen, das Schopenhauer, der uns näher steht als Kon»
fuzius, weil er Blut von unserm Blute ist, so wundervoll in seiner
„Grundlage der Moral" entwickelt: „lVsminGm la«!«, imrn« omnes
qrisnwm potes, zuvs." Die wir am tiefsten gefallen, werden auch einst
wieder die Kraft haben, am höchsten zu steigen. Dann werden wir, wenn
die Mehrzahl wieder auf die innere Stimme zu hören gelernt haben
wird, die jedem gebeut, im Nächsten sein „Ich noch einmal" zu erblicken,
sogar über diese „Religion des guten Bürgers", für uns jetzt auch zu
erhaben, hinausschwingen, da aus dem guten Bürger — der „gute Mensch"
wachsen wird. Dann haben wir die Wielt überwunden, anstatt daß wir
längst ihre blinden Sklaven geworden sind inmitten eines aufgedunsenen,
stinkenden Menschentums. Freilich: die Menschen sind starr wie Schlacken
geworden und können dies nicht verstehen. Da mögen noch manche Tränen
und manche Blutstropfen fallen, bis alles, dem wir sinnlos das Leben
ausgetrieben, wieder neu gemacht sein wird. Denn der eiserne Thron, den
sich die „Herdenmenschen" gigantisch und machttrunken aufgetürmt, kann
nicht vor einem einzigen Hiebe in Stücke splittern. Die bewußte Kraft,
der Persönlichkeitsersatz, die Abstraktion: das waren unsere maschinenhaften
Götzen. Heute aber heißt die Parole: Rückkehr zum intuitiven
Leben! Das wird die kommende „Auferstehung zu sich selbst" sein.
Einen andern Weg gibt es nicht mehr...


	Die Religion des guten Bürgers

