
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 3 (1923-1924)

Heft: 5

Artikel: Isaak Iselin und der Staatsgedanke der Aufklärung. II

Autor: Konetzke, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Isaak Iselin und ber Staatsgedanke der Aufklärung 227

Isaak Iselin und der Staatsgedanke
der Aufklärung.

Von
Richard Konetzke.

II,
Zweifel eine der wichtigsten Stellen in dem menschlichen Leben" ist

die Erziehung, „Alles übrige bericht darauf". Die Erziehung vermittelt
dem Menschen die Einsicht in die Gesetze der Natur und der Menschheit,
in das Wesen des Staates und in die Beschaffenheit seines Vaterlandes,
und zugleich gibt sie die Mittel an die Hand, diesen Erkenntnissen zu leben
und den Pflichten als Menfch und Bürger nachzukommen. Und da es der
Zweck der staatlichen Gemeinschaft ist, den Menschen sittlich vollkommen
und glückselig zu machen, so ist die öffentliche Erziehung das wichtigste
Geschäft der Negierung. Was macht den Staat zu solcher Ausgabe so

besonders geeignet? Erziehung ist Menschenbildung. Das heißt aber bei
Iselin nicht harmonische Ausbildung der Persönlichkeit in ihrer Eigen»
gesetzlichkeit. Ein solches individuelles Bildungsgesetz kennt die Aufklärung
nicht. Für sie gibt es nur ein inhaltlich allgemeines Lebensgesetz, das jeder
Mensch zu erkennen und zu erfüllen hat. Der Staat als ideelle Norm
ist nun gleichsam der Ausdruck und die Verkörperung dieser ewigen Gesetz»

lichkeit, der Hüter des Vernunftschatzes. Der Staat ist darum berufen,
durch die Kanäle von Erziehung und Unterricht den allgemein-gültigen
Verimnftgehalt des Lebens zu vermitteln und ihn als ein Ewig-Fertiges
auf seine Bürger auszuschütten. So gibt er dem Menfchen den bestimmten
Gehalt und prägt ihm die einzig wahre, vernünftige Lebensform auf. In
diesem Sinne ist der Staat der große Erzieher des Menschengeschlechts.

Diese Erziehungsaufgabe gibt dem Staate das Recht, weit in das
innere Leben des Einzelnen regelnd einzudringen. Der staatlichen Bevor»
mundung bleibt hier der Weg offen, einer Vormundschaft, die allerdings
dem Menschen nur zum höchsten Glück gereicht, da er zur Erfüllung seiner
Bestimmung hingeleitet wird. Dem Schwachen und Irrenden ist dies ein
heilsamer Zwang, und dem Tugendhaften und Aufgeklärten wird nur
geboten, was er von selbst tun würde. Die Tyrannis solcher Erziehung,
deren Mittel und Wege nicht nur der eigentliche Unterricht, sondern auch
die öffentlichen Feste und Volksbelustigungen, Theater und Konzerte, Kunst
und Wissenschaft sind, wurde erst empfunden, als man das Leben nicht
mehr in der höchsten Allgemeinheit, sondern in der Besonderung und
Individualität zu suchen und zu werten begann. Erziehung durch den
Staat nach allgemeinen Vernunftgesetzen mußte dann die größte Gefahr
für die Persönliche Freiheit bedeuten. Während Iselin die Freiheit des
Wirtschaftsmenschen vom Staate fordert und darin den Liberalismus des
19. Jahrhunderts vorwegnimmt, bleibt ihm in Erziehungsfragen der Staat
die heilbringende Zwangsanstalt, deren Gefahr und Verderbnis dann erst
Herder und Wilhelm v. Humboldt aus ihrem neuen Ideal der Menschen»
bildung mit Nachdruck aussprachen. Das ist das Doppelbild von Jselins



228 Richard Konetzke

Staat, der auf der einen Seite, der natürlichen Harmonie vertrauend,
menschliches Wirken sich Uberwiegend selbst überläßt und damit in die kom»

wende Entwicklung weift und auf der anderen Seite nach altem Brauch
doch wieder alles seiner allmächtigen gütigen Leitung unterwerfen möchte.

Was bleibt dem Einzelnen aber zu tun, wenn der Staat sich seiner
sittlichen Aufgaben verschließt, wenn er es sogar dem Menfchen unmöglich
macht, seiner ewigen Bestimmung zu leben und ihn den abscheulichsten
Uebeln aussetzt? Hört dann die Pflicht des Gehorsams gegen die Obrigkeit
auf und beginnt nun das Recht des Widerstandes? Keineswegs. Alle
Bedrückungen und Ungerechtigkeiten der Regierung sind unzureichend,
den Bürger zu ermächtigen, die öffentliche Ruhe und Ordnung zu stören.
Niemand ist zu einem gewaltsamen Widerstand gegen die Obrigkeit be»

rechtigt, denn „ein jeder hat durch seinen Eintritt in eine bürgerliche
Gesellschaft ein unwidersprechliches Verzicht auf das natürliche Recht der
Verteidigung gegeben". Und solche gewaltsamen Anstrengungen können

„nur die Sklaverei ändern, nicht vertilgen". Es ist darum die Mühe
der Tyrannenstllrmer vergeblich, wie ihr Tun verwerflich. Noch keiner
hat durch List und Gewalt ein Volk glücklich gemacht. „Diese Leute haben
die wahre Freiheit nicht gekannt." Denn echte Freiheit ist eine sittliche
Größe und eine eminent persönliche Aufgabe. Sie verlangt von uns, daß
wir die wahren Güter der Menschheit erkennen und erringen und uns
in ihrem Besitz von allen Widerwärtigkeiten des Schicksals unabhängig
machen. Nicht außer uns, in den politischen Einrichtungen sind die gefähr»
lichsten Feinde der Freiheit, sondern in uns selbst, in unserer Unwissenheit

und in unseren Leidenschaften. Darum sichert nicht die Regierungs-
form, nicht der Besitz ausgedehnter politischer Herrschaftsrechte und die
künstliche Verteilung der Gewalten die politische Freiheit, noch bringt ein
Umsturz der Verfassung eine verlorene Freiheit zurück. Wenn die
einzelnen Stände, die herrschenden und die dienenden Teile im Staate sich in
Wohlwollen und in Menschenliebe begegnen, wenn sich alle Kräfte zur all»
gemeinen Wohlfahrt glücklich vereinigen, wenn sie voneinander nichts
verlangen, als was gut und gerecht ist, dann entsteht wirkliche Freiheit im
Staate. Solche Freiheitsstimmung zeugt kein revolutionäres Pathos.
Unter einer verderbten und gewalttätigen Regierung bleibt vielmehr dem
rechtschaffenen Bürger „nichts übrig, als das allgemeine Uebel mit einer
christlichen und philosophischen Geduld zu ertragen" und seine Leiden
„durch alle Trostgründe der Vernunft zu erleichtern". In den schlimmsten
Fällen hat der Bedrängte meist immer noch Gelegenheit, aus dem Staate
zu fliehen. „Er verwechselt sein unglückseliges Vaterland mit einem andern,
wo seine Tugend dem menschlichen Geschlecht noch nützlich werden kann".
Vaterländer können vertauscht werden! Man sieht, wie wenig bodenständig
und naturhast gebunden sich der Mensch in seinem Volke und Staate fühlt.
Seinen eigentlichen Wert trägt er in seinem Innern mit sich. Und was
macht es, in welchem Lande und unter welchen Bewohnern er seine sittliche
Bestimmung erfüllt.

Solche Ablehnung des Widerstandsrechtes bedeutet aber Iselin kein



Isaak Iselin und der Staatsgedanke der Aufklärung 229

müdes Entsagen und dauernd demütiges Sichunterwerfen. Dem Bürger
verbleibt ja als wirksamste Wehr gegen die Tyrannis die Waffe der Auf»
klarung. In ihrem Zeichen wird er schließlich über alle Widerstände den

Sieg davontragen. Erleuchtung und Versittlichung der Untertanen und
vor allem der Fürsten und Vorsteher des Volkes ist die unmittelbare Auf»
gäbe. Auf eine widerstrebende Regierung selbst übt die Aufklärung einen
bestimmten Zwang aus. Wenn die Einsichten der Bürger wachsen, mutz
die Obrigkeit entweder ihre Macht entsprechend vermehren, was nicht ins
Grenzenlose geschehen kann, oder sie mutz sich nach den Einsichten des
Volkes fügen. Nichts vermag den frohen Glauben an die erlösende be»

sreiende Macht der Vernunft im politischen Leben zu erschüttern. „Die
Wahrheit kann nur durch ihr eigenes Licht siegen. Es hat, wie der Glanz
der Sonne durch Wolken, durch die Unwissenheit verdunkelt werden können;
aber ausgelöschet kann es noch weniger werden als die Sonne selbst. Alles,
was ihre Freunde zu tun haben, ist die Unwissenheit zu zerstreuen, die
sie verhüllet. So bald ihr wohltätiges Licht sich zeigen wird, müssen die
Lüge und die Bosheit schmelzen wie Schnee und Eis bei der Annäherung
der Sonne. Wehe dem Lande, wo sie nicht hindringen kann. Es wird
unfruchtbar bleiben wie die Gebirge, die ewiges Eis decket."

Die dauerhafte Blüte des Staates und das Glück seiner Bürger, so

erkennt Iselin, wird allein durch Sittlichkeit und Menschenfreundschaft
erreicht. Nichts ist Iselin unsinniger als die Lehre, datz der Staat am besten
gedeiht, in dem die Bürger schlecht und verderbt sind. Es ist auch nicht
weniger falsch, datz es gewisse politische Tugenden, wie Tapferkeit,
Ehrbegierde, Liebe zum gemeinen Besten, Emsigkeit gebe, deren der Staat
allein zu seinem Wohle bedarf. Demgegenüber sucht Iselin in jedem Falle
zu beweisen, datz diese politischen Tugenden ohne die anderen allgemein
menschlichen Tugenden nicht bestehen können. Gedeihen und Bestand des
Staates versichern allein die moralischen Energien seiner Bürger, die der
absolute Staat jener Zeit noch nicht oder nur in geringem Matze beart»

spruchte. —
Menschenliebe, die die Triebfeder jeder bürgerlichen Ordnung sein soll,

vermag sich aber nicht auf die engen Grenzen eines besonderen Staates
einzuschließen. Und was sind denn eigentlich jene Schranken von Staat zu
Staat, die so selbstherrlich und scheinbar unübersteiglich fich aufgerichtet?
„Der Zufall und der Eigensinn haben die Grenzen zwischen Volke und
Volke gestiftet; aber die Natur hat alle mit Banden zusammengeknüpfet,
welche keines auflösen oder schwächen kann, ohne sein eigenes Wohl zu ver»
mindern". In der Gemeinschaft der Staaten erkennt Iselin festumschrie»
bene, unverletzliche Gefetze, nicht aber in dem Dasein der einzelnen
staatlichen Gemeinschaft. Vielmehr erscheint ihm jede enge Begrenztheit hier
als eine Fessel, die den Menschen auf dem Wege zur Vollkommenheit
hemmt. „Erst die Ausdehnung des Wohlwollens auf alle Wesen, welche
Gegenstand davon abgeben können, erst die höheren gesellschaftlichen Ge»

sinnungen legen den Grund zu dem wahren Werte des Menschen". Dar»
um erfüllt es ihn mit Traurigkeit, wenn er die Unmöglichkeit erkennen



23« Richard Konehke

muß, seine Neigung, Gutes zu tun, auf das ganze menschliche Geschlecht

auszudehnen. „Gedemütigt, aber nicht darniedergeschlagen" lenkt er seinen
Blick auf das Land, das ihm zum Aufenthalt bestimmt ist. „Diesem schenkt

er seine vorzügliche Liebe, weil er es als die Sphäre ansiehet, welche die
Vorsehung seinem feurigen Triebe, Gutes zu tun, anweifet". Wenn der
Mensch notgedrungen seine Tätigkeit auf die bürgerliche Gesellschaft be»

schränkt, weil ihm ein Wirken ins Unendliche, in der konkret nicht faßbaren
Menschheit unmöglich ist, so ist er doch innerlich stets bereit, die ihm als
Staatsbürger gesteckten Grenzen zu überschreiten. Die allgemeine
Menschenliebe bindet den Menschen wohl an die Gesellschaft überhaupt, nicht
aber dauernd und unverbrüchlich an die politische Lebensgemeinschaft des
Einzelstaates; ja, es ist schließlich seine eigentliche Aufgabe, über diese
hinauszugehen. Der Staat ist in solcher Auffassung ein Fliehendes, not»
wendiger Aufenthalt und Durchgang. Am Ziel verflüchtigt sich der Staat
zur Menschheit und der Patriot zum Weltbürger.

Im Grunde genommen ist es daher die Aufgabe der Außenpolitik,
den Einzelstaat überflüssig zu machen. Die Vernunft ruft den Herrfchern
und ihren Ministern zu, „der Barbarei zu entsagen", jede Nation ihrer
Glückseligkeit nachstreben zu lassen, die Absonderung der Staaten aufzu»
geben, „die allgemeine Brüderschaft aller Menfchen und aller Nationen,
die heiligste Stiftung der Natur, wiederherzustellen und den Frieden als
die seligste Quelle des geselligen Wohlstandes so sehr es immer möglich
ist mit allen Völkern zu unterhalten". Früher ist allerdings Krieg und
Eroberung um der eigenen Selbstbehauptung willen nötig gewesen. Aber
jene unglückseligen Zeiten staatlicher Gewaltpolitik sind vorüber; sie haben
wenigstens heute keine Berechtigung mehr. Jene dunkle Vergangenheit
liegt zurück wie ein böser Traum, den der neue Mensch abschüttelt. Im
Bewußtsein Jselins und seiner aufgeklärten Zeit hat die Menschheit eine
höhere Stufe erreicht. Sie ist aus dem Stand der Wildheit in den ge»
sitteten Stand eingetreten, in dem die staatlichen Machtkämpfe keinen
Raum mehr haben. In dem kommenden Menschen überwindet Vernunft
nnd Tugend alle Klotze Gewalt. Die Macht der verfeinerten Gesinnung er»
obert die Welt. Das Zeitalter der Humanität bricht sieghaft an.

Glücklich preist Iselin da die Schweiz, die „schon lang weisere und
menschlichere Grundsätze" in die Politik eingeführt. Gerade die Macht»
lofigkeit seines Heimatlandes erscheint ihm als ein gütiges Geschenk der
Vorsehung, um seine Mitbürger früher und leichter zum vollkommeneren
Menschentum zu erheben. Das Land der politischen Ohnmacht erkennt sich

als die Stätte des Menschheitsgedankens, zu der die Mächtigen dieser Erde
nach allen Irrungen schlietzlich doch den Weg finden müssen.

Dieser Glaube an die nahende Zeit ewigen Friedens ist kein reines
Erzeugnis aus der Macht der Idee. Er fand auch seine Begrüwdung in
den tatsächlichen Beziehungen der europäischen Staaten zueinander. Die
politischen Unternehmungen des 18. Jahrhunderts erschütterten die Stau»
ten nicht bis ins Innerste wie die Religionskriege vorher und die Re»
volutionskriege und ihre Folgen nachher. Das Bürgertum wurde von



Isaak Iselin unb der Staatsgedanke der Aufklärung 231

ihnen wenig berührt. Die Schweiz blieb vollends fast das ganze Jahr»
hundert von Kriegen verschont. Doch es war eine tragische Verkennung,
wenn man mit Iselin in der sichtbaren Entspannung der außenpolitischen
Verhältnisse den aufgeklärten Geist des Zeitalters wirksam sah. Man
sonnte sich an diesen Erfolgen gemeinsamen Strebens und Schaffens
für die Verwirklichung der eigenen, persönlichen Lebensideale und ahnte
das Verhängnis nicht. Denn was man dem Fortschritt menschlicher Gesit»
tung zuschrieb, war tatsächlich ein Ausfluß der noch unfertigen staatlichen
Organisation. Die Machtmittel der Staaten waren beschränkt; sie konn»
ten nicht wagen, alles aufs Spiel zu setzen. Politischer Traum und poli>
tische Wirklichkeit konnten sich so leicht verweben.

Es fehlt dem Staate Jselins durchaus die Autonomie und Souveränität,

die das Wesen des modernen Staates ist. Daraus verstehen wir
Jselins Widerspruch gegen die Eigenbedeutung nnd die Ziel und Richtung
setzende Funktion, die der Staat in Montesquieus Werk gewinnt. Wäh>
rend der Staat doch nur ein Mittel zur n,enschlichen Beglückung, ein Glied
in der sittlichen Weltordnung sein soll, wird er hier zum Selbstwert und
Maßstab der Dinge. Der Einzelmensch ist aus dem Zentrum der Welt ge<
hoben, das jetzt der Staat einnimmt. Es ist die große Ueberlieferung von
Machiavelli her in Montesquieu, die Lehre von der Staatsräson und den
gebietenden besonderen Gesetzen und Triebkräften der Staaten, gegen die
Iselin Einspruch erhebt. In solchen Theorien kann der Menschenfreund
nur Ausgeburten des „Schwindelgeistes unserer neumodischen Weisheit"
erblicken. Welch eine Verirrung und Schandbarkeit, daß der Mensch, das
Ziel der Schöpfung, sich dem Hirngespinst eines besonderen Staatsinter»
esses fügen soll! Solche trügerischen Spekulationen ohne jeden wahren
Gehalt sind nur die Erfindungen herrschsüchtiger und ehrgeiziger Person»
lichkeiten, das verderbenbringende Werk der AntiPatrioten. Für diesen
„ist die Staatskunst nur die Geschicklichkeit, seine eigene Größe, Macht und
Hoheit zu befördern und alle übrigen Mitbürger zu Werkzeugen davon
zu machen". Mit Standhaftigkeit und innerer Ueberlegenheit widersteht
der wahre Patriot diesem bösen Feind jeder bürgerlichen Gesellschaft, bis
dieser gestürzt und mit ihm seine ganze falsche Herrlichkeit.

Zugleich wird sich Iselin an dem Gegensatz zu Montesquieu seiner
besonderen methodischen Einstellung bewußt. Dem Verfasser des Lsprit
«es I^ois wirft er vor, daß er den gegenwärtigen, zufälligen Stand der
Dinge zu allgemeiner Gesetzlichkeit erhebt. Als politische Erfahrung will
er Montesquieus Lehre nicht anfechten. „Ob aber das Wesen der mensch»
lichen Gesellschaft es notwendig mit sich bringe, daß sie durch eine dieser
Federn beweget und erhalten werde? ob nicht die Natur durch einfachere
und ihrer würdigere Triebräder die Glückseligkeit ihrer ersten Lieblinge
befördern würde, wenn diese ihren einfältigen und mütterlichen Absichten
solgen wollten? ist bei mir eine Frage, die ohne Ungereimtheit aufgeworfen
werden kann." Montesquieu, der Empiriker, hat Wohl recht mit seinen
Feststellungen, aber der wahre Philosoph und Menschenfreund kann sich

mit der Erkenntnis des Gegebenen nicht begnügen. Er hat aus den ewigen



232 Richard Konetzke

und unveränderlichen Sätzen der Wahrheit die allein vernünftigen Gefetze
des Staatenlebens herauszustellen und nach ihnen die verderbte und un»
vollkommene Wirklichkeit zu beurteilen und zu bessern. Der französische
Staatstheoretiker geht vom Seienden, der deutsche Staatsphilosoph vom
Seinsollenden aus.

Es ist der Doppelsinn der politischen Theorie überhaupt, der an
diesem Gegensatz deutlich wird. Sie ist einerseits ein System politischer
Erfahrung als Brevier praktischer Staatskunst, die sinnvolle Zusammen»
fassung der den Staat beherrschenden Tendenzen, die certa reZolg, wie
Machiavelli sie suchte. Auf der andern Seite dient sie emporstrebenden
Gewalten, die nach Durchsetzung und Anerkennung im Staatsleben der»

langen und die mit Hilfe ideeller Konstruktionen sich in die Politische
Wirksamkeit einführen und ihr Recht an ihrem Wert in der Politik erweisen
wollen. Hier nähert sich die politische Theorie der Staatsutopie, ohne
darum neuer fruchtbarer, den Staat fördernder Erkenntnisse immer bar
zu sein. Zugleich hat aber in dieser Doppelbedeutung der politischen
Theorie der Gegensatz von Staat und Individuum seinen Ausdruck ge»

funden.

Der rationalistischen Theorie Jselins und seiner Zeit ist es versagt,
in die Eigentümlichkeit des Staates und in seine besonderen und blei»
benden Lebensbedingungen einzudringen. Das ist die Schranke dieser
Weltanschauung überhaupt, die mit einem einzigen Erklärungsprinzip, aus
spriori geformten Vernunftgesetzen, an die Dinge herantritt, damit den
individuellen Reichtum des Lebens nicht zu erfassen vermag und darum
notwendig in ihrer praktischen Auswirkung scheitern muß. Wohl konnte
die rationalistische Denkweise, wenn sie von unmittelbarer Anschauung der
politischen Kräfte ausging und auf die augenblicklichen Bedürfnisse staats»
männifcher Entscheidung zielte, wertvolle Dienste der praktischen Politik
leisten. Sie konnte auch weit in das Wesen des Staates eingehen und
in ihm ein sinnvolles, wenn auch kausal-mechanisches Gefüge entdecken.

In seiner Eigenheit und in seiner vollen Lebenswärme konnte sich der
Staat menschlichem Verstehen aber erst öffnen, als man fich gewöhnt hatte,
die Formen menschlichen Gemeinschaftslebens als organische Gebilde zu
sehen und tiefer und rückhaltloser, weniger belastet von mitgebrachter
Wertung und Forderung dem historischen Werden dieser Gebilde nach»

zugehen.

Der Gegensatz aber, von dem wir in unserer Betrachtung ausgingen,
ist im Staatsgedanken Jselins ideell gelöst. In ihm ist der Dualismus
zwischen Staat und Individuum aufgehoben, indem das eine dem andern
aufgeopfert. Der Staat verliert jedes Eigendasein, und seine Wege mün»
den ein in die Bahnen, auf denen der Mensch seiner gewollten und ge»
sollten Bestimmung zustrebt. Politik unö Moral werden eins.

Nicht diese Lösung des Rätsels, die wir ablehnen müssen, ist daS
eigentlich Bedeutsame. Geschichtlich wirksam und folgenreich gewesen ist
vielmehr die freudige Bejahung des menschlichen Gesellschaftslebens, der



Isaak Iselin unb der Staatsgedanke der Aufklärung 233

bürgerlichen Ordnung, wenn auch der Staat noch ein sehr prekäres Dasein
hat. Man könnte sagen, daß sich in Jselins Weltanschauung die Vernunft
nur im Gemeinschaftsleben verwirklicht, wobei man aber immer hinzu»
fügen muß, daß diese Vernunft mit dem innersten Sehnen und Verlangen
des Individuums identisch ist und daß es hier im Grunde einen Wider»
spruch zwischen individueller und Gattungsvernunft nicht geben kann.
Diese Hinwendung zur Staatsgemeinschaft ist um so bemerkenswerter,
wenn wir daran denken, daß es nicht die politischen Gebilde jener Zeit
waren, die von sich aus die freie Mitwirkung der weiten Kreise des Bür»
gertums forderten. Das war auch nicht in den Stadtrepubliken wie Basel
der Fall. Der absolute Staat ruhte auf der Macht der Obrigkeit und der
staatlichen Reglementierung von oben; er ließ die Einzelnen unbehelligt,
wenn er sie nicht als willenlose Figuren gebrauchte. Er bewertete den
Menschen nicht als Individualität nach seinen besonderen Fähigkeiten,
sondern als Glied und Repräsentant seines Standes, dem als solchem
ein sest abgegrenztes Gebiet von Aufgaben und Leistungen für das Staatsleben

zugeteilt war. Iselin hätte sich in die altüberkommenen Gewohn»
heiten ebenso schicken können wie die große Masse der Bürger, die fich
eher vom Staat abwendeten und ganz zufrieden waren, wenn dieser nur
jeden bei seiner Nahrung und Hantierung ließ. Wenn Iselin so lebhaft
die Forderung erhebt auf Wirken im Staate und für den Staat und ver»
langt, daß jeder nach seinen Kräften für das allgemeine Beste beizutragen
hat, dann geschieht es aus dem inneren Antriebe seiner Persönlichkeit, aus
der Spontaneität der Einzelseele. Das Bewußtfein der Pflicht des Staats»
bürgers erwächst in dieser Zeit noch nicht aus den Ansprüchen der obzek»

tiven Gebilde, sondern aus dem Leben des Subjekts. Es treibt Iselin
ein neuer, tätiger Geist vorwärts, der sich in der Schweiz freier und
leichter entfalten konnte als in den absoluten Militärstaaten, wo, wie
Moses Mendelssohn gerade im Hinblick auf Jselins politische Träume
klagte, „sich die Minerva selbst nicht selten den Helm in die Augen rücken
muß, damit ihr durchdringender Blick nicht weiter sehe als ihm erlaubt ist."

Der Individualismus der Aufklärung bedeutet keine Ablehnung oder
Geringschätzung der sozialen Gemeinschaft. Im Gegenteil. Man ist auf
dem Wege zum Staate. Man anerkennt den absoluten Staat der Zeit in
seiner allumfassenden Leitung des Lebens. Aber man will ihn, der sich

selbst überlassen, nur einem bösen Prinzip, den niedern Leidenschaften der
Herrscher zu folgen schien, den Lebensidealen des Individuums
unterwerfen. So sehr man damit auch das Eigenrecht des Staates verkannte:
es wies das doch in die Richtung, den Staat tiefer in das Kulturleben
der Nation zu verankern und ihn mit den sittlichen Kräften seiner Bür»
gsr zu erfüllen. Wenn die absolute Versittlichung des Staates auch ein
unerreichbares Ideal war und sein wird, so erwuchs aus ihm doch der
kräftige Antrieb, Staat und Volk in innere Berührung und Durchdrin»
gung zu bringen, den Herrschaftsstaat in eine innige Lebensgemeinschaft
all seiner Glieder umzuwandeln. Der Wille zur sozialen Reform, der sich

um die Wende des 18. Jahrhunderts zukunftsmächtig durchsetzt, hat Ziel



234 Otto von Greyerz

und Kraft aus den Ideen der Aufklärung empfangen. Politische Notwen»
digkeit selbst, die Behauptung und Steigerung der eigenen Macht haben
dann den Staat auf denselben Weg geführt und ihn den Bund mit den
geistigen Mächten der Zeit suchen lassen.

Der Dichter Dranmor.
(Ludw. Ferdinand Schmid).

Zu seinem hundertsten Geburtstage (22. Juli).
Von

Otto von Greyerz.

HDTls wir Junglinge waren, zeigte man uns in den Straßen Berns eine
seltene Erscheinung: einen fremden alten Mann, der anscheinend un»

beschäftigt, stumm und teilnahmlos hin- und wiederwandelte, hoch, breit»
schnltrig, von weltmännisch sicherem Auftreten und einem vornehm
gleichgültigen Ausdruck in den müden Augen. Das fei der Dichter Dranmor,
hieß es, ein Berner von Ursprung, aber aus Brasilien, wo er die meiste
Zeit gelebt, in die Heimat zurückgekehrt.

Wir schauten mit Ehrfurcht auf. Dichter liefen nicht zu Dutzenden in
Bern herum, damals. Und aus den Augen dieses Weitgereisten schien eine
so weltüberlegene, lebensmüde Erfahrung zu blicken, daß uns eine Ahnung
von unerhörtem Schicksal beschlich.

Und es dauerte nicht lange, kaum ein Jahr, so wurde der müde Mann,
der geheimnisvolle Fremdling, mit einer für das damalige Bern außer»
gewöhnlichen Feierlichkeit, ja Theatralik bestattet. Junge Studenten trugen
seinen Sarg in den Chor des Münsters, zwei jugendliche Kranzträgerinnen
in Schwarz folgten, während von lZer Orgel herab ein Totenmarsch er»
brauste. Reden wurden gehalten, Lieder gesungen, Gedichte vorgetragen
und endlich der Sarg zur letzten Ruhestatt auf den Ostermundigen-Friedhof
begleitet.

So feierte man in Bern — es war im März 1888 — einen fast
unbekannten Dichter: einen Dichter, dessen Name schon ein Rätsel war*), dessen
Person und Vergangenheit für die meisten ein Geheimnis blieb und über
dessen Werke nur wenige Bescheid wußten. Allein er hatte sich so sehr nach
der Heimat gesehnt, hatte da drüben in den Tropen die „grüne Schweiz",

*) Der Dichter selbst wollte den Namen Dranmor im Sinn von „äroit ä, ls
mer" der normannischen Volkssprache entnommen und damit den stürmischen
Drang bezeichnet haben, der ihn in die weite Welt hinaustrieb. — Es läge aber
auch nahe, an Trenmor, den Urgroßvater Fingals in der ossianischen Dichtung zu
denken, Begeisterung für die ossianische Poesie und ihre Helden war damals auch
unter Schweizerdichtern nichts Unerhörtes. Joh. Anton Henne ahmte in seinem
Epos „Diviko" (1826) die Harfe Telyns nach und Joh. Kübler von Winterthur
dichtete ein vieraktigcs Chordrama „Trenmor, der Zerstörer des Druidenreiches"
(1848).


	Isaak Iselin und der Staatsgedanke der Aufklärung. II

