
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 3 (1923-1924)

Heft: 4

Artikel: Isaak Iselin und der Staatsgedanke der Aufklärung. I

Autor: Konetzke, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-155050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-155050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


17« Richard Konetzke

Isaak Iselin und der Staatsgedanke
der Ausklärung.

Von
Richard Konetzke.

I.

/?^taat und Individuum, das sind heute noch und gerade heute wieder
die Lebensmächte, die miteinander ringen. Beide sind unlösbar an»

einander gewiesen, und doch vermögen sie nicht, oder nur in kurzen, glück»

lichen Stunden höchster Lebenssteigerung,, restlos ineinander aufzugehen.
Alle wertschaffende Tätigkeit des Individuums ist in dem Gang, den die
Geschichte der Menschheit genommen hat, irgendwie an den Staat geknüpft.
Vorbereitend und fördernd, als Bürge eines gesicherten Wirkungskreises
und als Wahrer und Uebermittler erworbener Güter und Werte hat der
Staat der Kultur gedient. Dennoch kann der Staat, ivie Macht und Orga»
nisation überhaupt, keine Kultur schaffen. Schöpferisch ist nur die Einzel»
seele und die sie tragende Geistesgemeinschaft — Lebensgestaltungen, die
schicksalhaft da sind wie der Staat selbst und deren Reichtum dieser auch

nicht einmal gerecht zu werden vermag. Denn ein anderes Gesetz beherrscht
das staatliche Dasein. Solange es selbständige Staaten in der Geschichte

gibt, wird man an ihnen einen eigenen Machtwillen beobachten und das
Bemühen, alles Leben in ihren Kreis zu zwingen, soweit es ihre besonderen
Zwecke erfordern und ihre Kräfte erlauben. Und solange weiter selbständige
Staaten bleiben, werden sie nicht aufhören, von sich aus Ansprüche zu
stellen und hart einzugreifen in die Sphären des persönlichen Lebens. Aus
seinem Willen zur Einheit und machtvollen Geschlossenheit muß der Staat
nivellieren und uniformieren. So wird es ein schmerzliches Erleben für die
kulturschäffende Einzelseele sein sich bewußt zu werden, wie so manche
Blüte hohen und freien Menschentums in der scharfen Luft staatlichen Da»
seinskampfes verkümmern muß. Wenn das Gesetz der Persönlichkeit heißt:
Werde, was du bist, dann ruft ihr eine äußere Macht zu: Werde, was mir
nützt. Ein Innerstes im Menschen lehnt sich auf, ganz zum willenlosen
Werkzeug einer unbarmherzigen Staatsräson zu werden. Damit ist der
Konflikt zwischen Staatsnotwendigkeit und individuellem Lebenswillen
gegeben, und bei allen Bemühungen, ihn zu überbrücken, geht der Streit
fort, wie weit der Staat zu fordern hat und wie weit er fich fügen soll
und darf.

Wandelbar sind dabei die Formen dieses Konfliktes, immer neu nach
dem Wesen und den jeweiligen Aufgaben des Staates und nach den
Mitteln der Staatskunst, neu aber auch nach der inneren Bildung der Teil'
nehmer am Staate. Da ist es nun die Geburtsstunde des modernen
Staates und des modernen Individuums, in der die Gegensätze in ihrer
eigentlichen Schärfe auseinandertreten. Die Zeit des naiven Jn-den»
Dingemleben ist mit der Renaissance endgültig hin. Subjekt und Objekt,
Ich und Welt sondern sich entschiedener im Bewußtsein der Menschen.



Isaak Iselin und der Staatsgedanke der Aufklärung 177

Das bedeutet auch eine veränderte Einstellung auf den Staat. „Es
erwächst," so kennzeichnet Jakob Burckhardt diesen Wandel, „eine objektive
Betrachtung und Behandlung des Staates und der sämtlichen Dinge dieser
Welt." Man sieht den Staat in seiner Selbständigkeit, in seinem unmittel»
baren Sein, und man bemüht sich, ihm seine Eigengesetze abzulauschen
und ihn auf den gefundenen Prinzipien seiner Existenz fester zu gründen.
Jene gewaltigen Renaissancefürsten, die den modernen Staat schufen, wur»
zeln in dieser unvermittelten, kühlrealistischen Schau und Wertung der
Dinge. „Daneben aber," so fährt Burckhardt fort, „erhebt sich mit voller
Macht das Subjektive, der Mensch wird geistiges Individuum und erkennt
sich als solches." Der Welt unbefangener und ungebundener gegenübertre»
tend, besmnt sich das Individuum auf seinen eigensten Wert und strebt,
ihn den Dingen aufzuprägen. Auf beiden Seiten, bei Staat und Mensch,
ein gehobenes Selbstbewußtsein und ein gewecktes Kraftgefühl. Und wenn
der Staat an sich seinen reinsten Ausdruck im genialen Werk Machiavellis
gefunden hat, dann ist der Mensch an sich, in seiner Herauslösung aus
allen Beziehungen zur Umgebung und Natur und in seiner prometheischen
Schöpfergewalt, am unmittelbarsten in der künstlerischen Gestaltung Mi»
chelangelos festgehalten. Der souveräne Staat und die autonome Persön»
lichkeit in ihrer Verknüpfung und Wechselwirkung und in ihrem doch nie
dauernd ausgeglichenen Gegensatz bestimmen fortan das politische Leben.

In Deutschland gehen nach den Stürmen der Reformation beide zu»
nächst ihre besonderen Wege. Die religiöse Frage beherrscht weiter die
Gemüter. Und der Staat ist voll beschäftigt, sich ein gesichertes und
geschlossenes Herrschaftsgebiet zu erwerben und im Kampf gegen die poli»
tischen Rechte der Stände sich zu absoluter Macht zu erheben, ohne sich

dabei an die Mitwirkung weiter Kreise zu wenden oder auch auf den
Widerstand größerer Populärer Bewegungen zu stoßen. Erst als in der
Zeit der Aufklärung die ungeahnten Ergebnisse einer dogmatisch ungebun»
denen Natur» und Welterkenntnis, durch die großen Denker des 17. Jahr'
Hunderts zu universalen Systemen ausgebildet, Gemeingut einer wachsen»
den Bildungsschicht zu werden begannen und vor allem das vernünftige
Denken nach der mathematischen Methode als der Zauber ergriffen wurde,
der alle Rätsel der Welt zu lösen und alle Lebensverhältnisse zu ordnen
vermag, gewann das Selbstbewußtsein des Individuums den festen Boden,
um seine Ansprüche an den Staat zu stellen. In diesem Hergang müssen
wir die Staatsideen der Aufklärung verstehen. Ihre typische Ausprägung
wollen wir an dem Wirken und Wollen einer Einzelpersönlichkeit, des
Basler Aufklärers Isaak Iselin (1728—1782) herausheben.

Iselin entstammte einer alten, angesehenen Bürgerfamilie von Basel.
Nach stillen, zurückgezogenen Jugendjahren besuchte er die Universität seiner
Vaterstadt und setzte dann seine Studien in Göttingen fort. Staatswesen»
schaft und Völkerrecht beschäftigten ihn hier vor allem. Eine längere Reife
nach Paris ergänzte seine Bildung. Mit erstaunlicher Aufnahmefähigkeit
und unermüdlichem Fleiße machte sich Iselin zu eigen, was ihm Vor- und
Mitwelt an Schätzen der schönen und gelehrten Literatur darboten. Er



178 Richard Konehke

Preist es selbst als eine kostbare Wohltat, daß er von Jugend an daran
gewöhnt worden, von Wissenschast zu Wissenschaft zu eilen und „nach
dem Beispiele der emsigen Biene aus jeder das Angenehmste und Süßeste
herauszusaugen". Der Hang zur Ruhe und Gemächlichkeit, den er an sich

beobachtet, fügt sich zu dieser Neigung und Erziehung zur Wissenschaft.
Ein beschauliches Gelehrtendasein, fern von den Händeln der Welt schwebt
ihm als Wunsch und Ziel seines Lebens vor. Das Getümmel der Welt
stößt ihn ab. Reichtum und äußerer Glanz locken ihn nicht, und Ruhm und
Ehre empfindet er als „unschmackhaft und reizlos" gegenüber dem Ver»
gnügen, das „aus dem Gefühl der Tugend entspringt". Er durchblickt die
Wertlosigkeit all der äußeren Güter, an die die Menschen ihr törichtes
Herz hängen. Er weiß, daß das eine, was not tut, „ein wohlgebildetes
Kerz" ist und daß des Lebens Glück und Vollendung in einem in sich und
in Gott ruhenden Gemüt liegt. Wer dieses unschätzbare Gut erringen will,
muß erst den Weg zu sich selbst gehen. Selbsterkenntnis und Selbstbildung
erscheint darum Iselin als seine erste Pflicht. „Ich könnte meine ganz^
Bemühung darauf wenden, niein Herze zu bessern und diejenigen Fehler
daraus auszumerzen, die ich noch häufig darinnen finde. Ich könnte mein
ganzes Leben auf diejenigen Erkenntnisse wenden, die mich zu der nähern
und lebhaftern Erkenntnis meines Schöpfers und meiner selbst führen und
mir erst die wahre Seelenruhe geben würden". Wert und Zweck aller
Wissenschaft liegt ihm darin begründet, daß sie den Menschen zur Einkehr
in sich selbst und zur Besinnung auf die eigene Bestimmung fähig macht,
daß sie die glückseligen Verhältnisse entdeckt, in denen der Mensch zu seinem
Schöpfer und zu der gesamten Schöpfung steht. Die wissenschaftliche Er»
kenntnis kann solcher Aufgabe genügen, denn ein einziges, ewiges Gesetz

waltet in allem Sein, einer Regel folgt alles Geschehen. In der verniinf»
tigen Weltordnung ist eine Wahrheit mit der andern verknüpft, und es

erfüllt Iselin mit hoher Begeisterung und Schwärmerei, zu immer um»
fassenderen Einsichten aufzusteigen bis zu den Gesetzen der höchsten Weis»
heit, zu der Erkenntnis Gottes. Da wird die Wissenschaft schließlich zur
Religion. Sich in der Erkenntnis allen Dingen hinzugeben, um in ihr
sich selbst zu finden und die unendliche Harmonie alles Geschaffenen zu
genießen — das ist der wahre Beruf des Menschen. In diesem einsamen,
gefühlvollen Jchkult erkennen wir die Zeit der Empfindsamkeit und des

Pietismus wieder, die Zeit, die auch die Heimat der schönen Seele ist:
und wir können zugleich beobachten, wie der Rationalismus, die Bezwin»
Mng der Welt in der Vernunft, in den Dienst jener empfindsamen, selbst»

seeligen Lebensführung tritt.
So mit den Nöten des eigenen Herzens beschäftigt, wendet sich Iselin

müde von der Wirklichkeit ab und verspürt kein Verlangen, sich durch ein
Amt in das Treiben der Welt zu verstricken. Und wenn er doch auf ein
stilles Landleben verzichten muß, entspricht seinen Wünschen noch am
ehesten eine akademische Lehrtätigkeit. Er bewirbt sich zweimal um eine Pro»
fessur an der Universität seiner Heimat, kommt auch in die engere Wahl,
aber das Los, das damals den Entscheid gab, ist gegen ihn. Nun richtet



Isaak Iselin und ber Staatsgedanke ber Aufklärung 179

er seinen Blick auf den „politischen Stand", und hier ist seiner Bewerbung
bald das Glück hold. 1756 bestimmte ihn das Los zu der angesehenen Stel»
lung des Natsschreibers der Stadt Basel. So sieht sich Iselin in ein arbeitsreiches

Staatsamt gestellt, das er früher wegen der vielen Verdrießlichkeiten

und ihn unübersteigbar dünkenden Schwierigkeiten entschieden ver»

worfen hatte. Dennoch hat er seine Berufspflichten bis zu seinem Tode mit
großer Hingabe und ganzer Kraft, ernst und gewissenhaft erfüllt, darüber
hinaus stets bemüht, durch Reformen eine frischere Bewegung in das
erstarrte politische Leben zu bringen. Die Zeit, die ihm die Amtsgeschäfte
ließen, hat er zu eingehender wissenschaftlicher und schriftstellerischer Arbeit
benutzt, die fast ausschließlich den Fragen des staatlichen und gesellschaft»
lichen Lebens galt. In ihr hat er seinen politischen Glauben und Willen
dargelegt und aus dem Zusammenhang seiner Weltanschauung begründet.
Seine Schriften, unter denen vor allem die „Philosophischen und patrio»
tischen Träume" (1755), die „Philosophischen und Politischen Versuche"
(1760), die „Träume eines Menschenfreundes" (1776) und die „Geschichte
der Menschheit" (1768) zu nennen find, haben auch gerade in Deutschland
weite Verbreitung und viel freudige Zustimmung gefunden. Als Heraus-
geber der Monatsschrift „Ephemeriden der Menschheit oder Bibliothek der
Sittenlehre und der Politik" (1776—82) konnte Iselin seine Ideen unter
stetem Hinweis auf ihre praktische Verwertung einem noch größeren Leser»
kreis zuführen.

Jäh hatte das Schicksal Iselin aus seiner erträumten stillen Lebens»
bahn hinübergeworfen in eine Sphäre, wo kleinlicher Eigennutz und durch
alte Gewohnheit geheiligte Vorurteile sich jedem freieren Geiste über»

mächtig entgegenstellten. Wenn er trotz aller Mühe und Enttäuschung auf
dem so unbequemen, fremden Pfade mutig fortschritt, was hat ihm immer
wieder die Kraft zum Ausharren gegeben? Was verbindet Iselin innerlich
mit seiner öffentlichen Wirksamkeit? Was führt ihn aus der Stille
wissenschaftlicher Erkenntnis und dem Sehnen und Streben nach sich selbst ge»

nügender innerer Harmonie in das politische Leben, in den Staat hinein?
Das wird uns sogleich deutlich, wenn wir genauer auf die Auffassung

vom Wesen und Wert des Wissens, die Iselin mit der Aufklärung teilt,
und die darin wirksamen Mächte der Weltanschauung und Lebensführung
achten. Die Wissenschaft soll zuerst und zuletzt der Glückseligkeit des Men»
fchen dienen. Sie tut dies, indem sie den Menschen in die göttliche
Vernunftordnung hineinstellt und ihn in die durchgehende Rationalität alles
Seins verankert. Die lückenlose Vernünftigkeit alles Erschaffenen, wie es

aus der Hand des Schöpfers ging, aufzuzeigen ist das Ziel. Die Wissen»
schaft Jselins will nicht die Welt sehen und registrieren, wie sie ist, sondern
sie will die göttliche Idee oder die Vernunft, die in allem Seienden an>

gelegt ist, zur Anschauung bringen. Damit entwirft sie ein System von
Idealbildern der Vernunft, das alle Dinge der Welt und alle Kreise des
Lebens umfaßt. Und da bedeutet es in Jselins Verhalten zur Welt, wie er
selbst bekennt, die entscheidende Wendung, daß er über seine „Lieblingsideen",

über das System von idealer Vollendung, das er in seinem Innern



18« Richard Konetzke

geschaffen, hinaus in das wirkliche Leben zu sehen und auf die gegenwär»
tige Beschaffenheit seines Landes genauer zu achten beginnt. Philosophische
Wahrheit und Realität treten prüsend einander gegenüber. Welch ein
Gegensatz! Bestürzt und verwirrt ist Jselins Geist. Zorn und Unwille
befällt sein Gemüt. Und in glühend-warmer Umarmung umfaßt er, Pyg-
malion gleich, das geliebte Bild seiner Träume, auf daß es lebe. Die
innerlich offenbarte Vollkommenheit erhebt den Anspruch, in die Welt der
äußern Erscheinung zu treten. Da weicht das stille Sichbegnügen am
Schauen zurück und beginnt der Wille zum Wirken zu keimen. Der Welt»

ferne Idealismus begehrt nach Umsetzung in die Tat. Iselin fühlt sich

berufen, die ihm zuteilgewordene Erkenntnis seinen Mitmenschen rnitzu»
teilen, damit sie nach ihr das gesamte Leben und vor allem auch Staat
und Gesellschaft formen. Würden die Menschen, das ist seine Zuversicht,
nur einmal die wahre Ordnung der Dinge einsehen und ihre Bestimmung
erkennen, dann würden sie auch dementsprechend leben. Als Künder der
wahren bürgerlichen Gemeinschaft, als Prophet des vernünftigen Staates
steigt Iselin ins tätige Leben hinab.

Die Pflicht, das Göttliche und Vernünftige in der Welt zum klaren
Ausdruck zu bringen, läßt Iselin nun in erster Linie vom Menschen Akti»
vität fordern. Die Glückseligkeit erkennt er jetzt nicht mehr in der Ruhe,
sondern in der Wirksamkeit. Tugend und Menschenwürde heißt ihm nun
Bewährung in der sittlichen Tat. Die reine Wissenschaft tritt an Bedeutung

zurück, wenn sie auch unentbehrlich bleibt. „Wir sind zu wichtigern
Sachen geboren als gelehrt zu sein... Eine einzige gute Handlung, eine
einzige gute Tat, durch welche die Wohlfahrt eines Volkes, so klein es auch
ist, befördert wird, ist mehr wert als alle Wissenschaft von der Welt; und
der größte Wert der Gelehrsamkeit bestehet darin, daß sie den Menschen
zu solchen Handlungen tüchtig machet." Denken und Erkennen gibt dem
Menschen das unverrückbare Ziel seines Lebens: es leiht ihm Kraft und
Halt in dieser verderbten und verwirrten Welt: es erlöst von bangen Zwei»
felsqualen: es erfüllt mit Mut, in allen Widerwärtigkeiten seiner Pflicht
zu leben und des endgültigen Gelingens gewiß zu sein. Die rationale
Geschlossenheit der Welt und die dem Menschen verliehene Fähigkeit, sie

zu erkennen und nachzuschaffen, ist das sichere Pfand für ein wahrhaft
tätiges Leben. Wssen macht frei zur Tat. Es ist also die den Menschen
mit allem Sein verbindende Vernunft, die ihn verpflichtet, sich auch in
Staat und Gesellschaft hineinzustellen und diese über ihren wahren Sinn
aufzuklären. Der Rationalismus, der erst nur der beschaulichen Ruhe eines
in sich einigen Gemütes dienen sollte, führt so hin zu einer engen Ver»
bindung mit dem wirklichen Leben.

Und nun ist nicht nur der besonders Erleuchtete, der Weltweise berufen,
handelnder Führer im Leben zu sein. Jeder hat die Pflicht, sein Bestes
in den Dienst der Allgemeinheit zu stellen. Es hat „die Gesellschaft auf
alle Kräfte des Menschen und der Staat auf alle Vermögen des Bürgers
ein unverletzliches Recht". Ein Philosoph, der seine Tage in epikureischer
Stille und Zufriedenheit verbringt, lacht wohl über „uns Einfältige, die



Isaak Iselin und ber Staatsgedanke ber Aufklärung 181

wir von dem Wirbel menschlicher Geschäfte uns herumtreiben lassen. Was

hattet Ihr in dieser Galeere zu tun, sagen Sie uns?" Ihm entgegnet

Iselin: „Aber, stolzer Philosoph, bedenken Sie es, wenn alle Redlichen

zu allen Zeiten gedacht hätten wie Sie, würden Sie nun so ruhig in Ihrem
Tuskulanum philosophieren können? Meinen Sie, sogar der Name der

Philosophie würde Ihnen und uns andern bekannt fein? Wir wären Bar»
baren und Sie mit uns. Wenn, wie Sie, alle rechtschaffenen Leute sich

immer der Republik entzogen hätten, so würden wir schon wieder in den

Wäldern wohnen wie unsere Voreltern. Wir könnten auch ruhig
philosophieren wie Sie; aber wir opfern unsere Ruhe und unsere Neigungen
unserer Pflicht auf." Die Pflicht ruft den Menschen in die Welt hinein,
„die ihm billig ekelhaft vorkommt." Es spricht aus solchen Worten eine

asketische Strenge der Gesinnung, die sich nur nicht auswirkt in der Flucht
aus der Welt, sondern sich erweist in der tätigen Teilnahme an den Ord»

nungen des Lebens, stets mit dem einen Endzweck, unbeirrt und unab>

hängig von allen Zufälligkeiten alles in die eine Richtung des echten und
wahren Geistes zu zwingen.

Der Vernunftstaat, für den nun Iselin Sinn und Herz seiner Mit»
menschen zu erschließen strebt, empfängt seinen Zweck und seine Gestalt
aus den Lebensidealen des Individuums. Wie das Ganze der Welt auf
das höchste Heil des Menschen angelegt ist, so haben auch die gesellschaft»

lichen Lebensformen der menschlichen Glückseligkeit zu dienen. Nur um
ihr Wohl wirksamer zu fördern, haben die Menschen den ungeselligen Ur>

zustand mit der staatlichen Ordnung vertauscht. Dabei sind sie aber nicht
einem freien Willensentschluß gefolgt. Iselin lehnt den Gesellschaftsvertrag
als eine Chimäre ab, und es dünkt ihn unnütz, „zu fragen, ob die Menschen

gut daran getan, den Naturzustand zu verlassen". Göttliche Bestimmung
und natürlicher Trieb zwangen sie zum gesellschaftlichen Leben. Der Mensch,
der geboren ist, „um der Freund und der Wohltäter des Menschen zu sein
und um in dem Menschen einen Freund und Wohltäter zu finden," kann
diesen Zweck nur in der Gesellschaft erfüllen. Die gesellschaftliche Ordnung
ist für den Menschen die gesicherte Sphäre seiner Wirksamkeit. Zugleich
fließen aber aus der Gesellschaft dem Menfchen, diesem schwachen und un>
vollkommenen Wesen, das der Hilfe und der Ergänzung bedarf, die Mittel
und Kräfte zu, die seine Lage verbessern. Das Leben in der Gesellschaft
erhöht den Menschen, indem diese „ihm die Gefühle, das Vergnügen, die
Glückseligkeit anderer eigen macht." Eine große Bildungs- und Be-
glückungsanstalt wird die Gesellschaft. Dies also führt den Menschen tief
in die Gesellschaft und in ihre feste Form, den Staat, hinein: Der Drang
und die Pflicht zur Tätigkeit, zur Bewährung im sittlichen Tun und das
Gefühl der Hilfsbedürftigkeit und Abhängigkeit, das Verlangen nach Er»
Weiterung der Persönlichkeit im Empfangen. Wenn erst nur die harte



t82 Richard Konetzke

Pflicht rief, werden in diesem Zusammenhang Staat und Gesellschaft als
innige, unentbehrliche und glückspendende Lebensgemeinschaft freudig an-
erkannt.

Diesem doppelten Motiv entspricht das Doppelgesicht des Staates, das
deutlich wird, wenn Iselin daran geht, die Wirksamkeit des Staates auf
den einzelnen Gebieten zu bestimmen. Wo der Blick aus den selbsttätigen
Menschen gerichtet ist, zeigt sich der Staat als bloßer Wirkungskreis und
als Bürge für die ungestörte Erfüllung menschlicher Bestimmung. Und
wo das Gefühl der eigenen Schwäche und das Bedürfnis, sich emportragen
zu lassen, überwiegt, stellt sich der Staat dar als der vernünftige Gesetz-

geber und Erzieher seiner Bürger, als der weise Führer und Vormund.
Gesteigerte Autonomie und Autarkie der Persönlichkeit weist die Tätigkeit

des Staates in Schranken, während die Inanspruchnahme fremder
Stütze und Ergänzung den Staat an Aktivität gewinnen läßt. Iselin
lehnt »den aufgeklärten Wohlfahrtsstaat im Sinne Christian Wolsfs ab,
jenen „väterlichen Despotismus des wohlwollenden Polizeistaates", wie
man ihn genannt hat, dem im Grunde nichts, auch nicht die privateste
Angelegenheit seiner unermüdlichen Fürsorge entgehen darf. Bei Iselin
kann der Bürger kein bloßes Objekt staatlicher Beglückung, nicht allein
Empfänger von Wohltaten fein, denn die Glückseligkeit erwirbt sich der
Mensch nur im sittlichen Tun. Andrerseits verurteilt Iselin den Staat
auch nicht zur Nachtwächterrolle, weder aus Geringschätzung der Bedeutung
staatlicher Gemeinschaft für die Bildung des Individuums, noch aus der
jener Zeit besonders eigenen philisterhaften Gemächlichkeit, die den Staat
sich möglichst weit vom Leibe halten möchte. Die Frage, wieweit der Staat
in das soziale Leben fördernd eingreifen, besonders auch wieweit er im
Innern aktive Kulturpolitik treiben kann und soll und in welchem Maße
er solche Aufgaben der Selbsttätigkeit der Einzelnen zu überlassen hat,
ist auch heute mcht gelöst, wie sie ja grundsätzlich überhaupt nicht zu lösen
ist. Wir können hier nur in Kürze auf die Lösung eingehen, die Iselin
für die Gebiete der Wirtschaft und der Erziehung versucht hat.

Mit besorgtem Blick hat er stets den mächtigen Aufschwung von Handel
und Manufakturen betrachtet, war es doch nur zu deutlich, daß die Jagd
nach den Reichtümern den Menschen von seiner wahren Bestimmung
ablenkte. Darum hat Iselin in seinen frühern Schriften es dem Staat zur
Aufgabe gemacht, die schädlichen Auswüchse der „Handelschaft" zu verhin»
dern und zu beseitigen. Auswahl der Handelswaren, Festsetzung der Größe
des Handels, seine gerechte Verteilung unter den Bürgern, Verhinderung
übermäßiger Gewinne erschienen ihm dafür notwendig. Eine überragende
Machtfülle wurde dem Staate im Wirtschaftsleben damit zuerkannt. Und
Iselin ist vor den letzten Konsequenzen solcher staatlich gebundenen Wirtschaft

nicht zurückgeschreckt. „Es ist eben nicht unwahrscheinlich, daß die
Gemeinschaft der Güter ein zureichendes Mittel wäre, alles Uebel der
Gesellschaften aus der Wurzel zu heben, auch selbst in Handelsstaaten
und ich sehe die Einwürfe noch nicht für unüberwindlich an, durch welche

man dieselbe als völlig unmöglich vorstellet." Ein weniger radikales Mittel



Isaak Iselin und ber Staatsgedanke ber Aufklärung 183

als den Kommunismus erblickte er dann in den Handelsgesellschaften unter
staatlicher Aufsicht und Beteiligung, wie sie der deutsche Merkantilist Becher
geplant hatte. Aber resigniert läßt er solche Vorschläge, durch staatliche
Regelung den Handel in vernünftigen Grenzen zu halten, fallen, da der
allmächtige Wille der Handelsleute doch immer gegen sie ist. Er bescheidet
sich, seine ersten und vornehmsten Mitbürger inständig zu bitten, daß sie

selbst ihr Herz den tugendhaften Gesinnungen öffnen und ihren Handel
mit Würde und Bescheidenheit betreiben.

In dem Kampf gegen die übermäßige Handelfchaft, den „Götzen der
heutigen Staatskunst", hat Iselin dann in den Wirtschaftslehren der
Physiokraten, die er erst 1769 in eingehendem Studium verstehen gelernt,
fortan aber begeistert verkündet hat, einen willkommenen Bundesgenossen
gefunden. Mit den neuen Einsichten haben sich aber die Wege der staat-
lichen Wirtschaftspolitik entscheidend gewandelt. Jetzt erscheint das Wirt-
schaftliche Zwangsfystein des Merkantilismus, das Iselin ethischen Zwek»
ken dienstbar inachen wollte, von den verderblichsten Folgen für die menschliche

Gesellschaft. Wenn man nunmehr Iselin fragt, was für „Polizei-
gefetze zur Beförderung der Gewerbsamkeit" und zur Vermeidung ihrer
sittlichen Schäden der Staat anwenden soll, fo antwortet er: Keine. „So
bald die Menschen sich nicht mehr erkühnen werden, den natürlichen Lauf
der Nahrungsgeschäfte nach ihren willkürlichen Einfällen zu meistern", so

bald sie jeden Menschen den Beruf ergreifen lassen, in dem er nach seinen
Fähigkeiten am meisten zu leisten und zu gewinnen glaubt, so bald sie

jeden die Früchte seiner Arbeit ungestört genießen lassen —> so bald wird
der Staat und jeder Stand in ihm zur vollkommensten Blüte gelangen.
Die freie, ungebundene Wirtschaft vermag allein den Wohlstand der Staa-
ten zu begründen. Zwar scheinen die widerstreitenden Sonderinteressen,
die die freie Konkurrenz entfesselt, die Wirtschaft stark zn belasten.
„Indessen hat es die Vorsehung weislich so geordnet, daß aus dem Kampfe
ihrer verschiedenen Vorteile ein allgemeines Wohl entstehet." Im freien
Spiel der Kräfte verwirklicht sich die Vernunft, indem jeder Teil notwendig
zur Glückseligkeit der ganzen Gesellschaft beitragen muß. Der Glaube an
die natürliche Harmonie des aus der Vormundschaft befreiten Wirtschaftslebens

trägt diese Lehren und verwirft die Eingriffe des Staates. Man
soll nur alles „ruhig gehen lassen" in der festen Ueberzeugung, daß Gott
und seine ewigen Vernunftgesetze schon für alles gesorgt haben. Der
Abbau der merkantilistischen Zwangswirtschaft ist nun gerade die sittliche
Forderung. Der Staat bleibt auf wirtschaftlichem Gebiet wesentlicher
Faktor nur als Hüter von Sicherheit und Gerechtigkeit und als Organisator

großer gemeinnütziger Arbeitsleistungen besonders im Verkehrswesen.
Das Bewußtsein von der eigenen Kraft und Würde des Menfchen und der
Glaube an die Harmonie der sich selbst überlassenen Wirtschaft bestimmen
diese Wn-tschaftspolitik. (Schluß folgt.)


	Isaak Iselin und der Staatsgedanke der Aufklärung. I

