
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 2 (1922-1923)

Heft: 5

Artikel: Notker der Deutsche : zu seinem 900. Todestage

Autor: Freytag, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


218 Willy Freytag

Ein einig durchgebildet Volk von Männern,
Das redlich selbst sich prüft und kennt und dennoch

In ungetrübter Frische lebt und wirkt,
Dasz seine Arbeit festlich schön gelingt.
Und ihm das Fest zur schönsten Arbeit wird!"

Für jene aber, deren Herz etwas weniger weit als Kellers „auf der Mensch-
heit froher Linken" schlägt, denken wir noch an einen andern Spruch.
Er steht an einer Brücke bei Pigneu im Schams, wird nur von Fuß-
Wanderern beachtet und heißt:

,^»ra via pstet Kostibus et srniois.
Osvete «K^eti!
Kiroplioitss rnorurn et unio
8ervsdunt svitsm libertstein.'

Notker der Deutsche.
Ju seinem 9««. Todestage.

Von
Willy Frcytag.

HH nsere Auffassung und Beurteilung des Mittelalters ist lange beherrscht
worden von der revolutionären Theorie der Humanisten, die im

mittelalterlichen Geistesleben nur das finstere, gebundene sahen, etwas,
das überwunden werden muß, am besten vergessen, um darüber hinweg
dem freien wahrhaften Menschentum der Antike die Hand reichen zu
können. Zerstörend hat diese Umwertung auf die Stetigkeit unserer gei-
ftigen Entwicklung gewirkt. Die alten Lieder, an denen noch Kaiser Maxi-
milian sich erfreute, sind bald nach ihm aus dem Gedenken des deutschen
Volkes entschwunden, die lateinische Poesie und Prosa und mit ihr die
lateinische Sprache, die ihre mittelalterliche Ungebundenheit mit dem Joch
Ciceros vertauscht hatte, ersetzten sie im Herzen der führenden Schichten
und machten das Volk, das da nicht folgen konnte, führerlos. Der Ge-
bildete wird sich immer vom Nichtgebildeten unterscheiden, das ist nur
natürlich, verhängnisvoll aber, wenn über das hinaus, was das Volk sonst
schon auseinanderreißt, die Bildung, die Kultur selbst, zur unübersteig»
liehen Schranke wird und die verschiedenen Bildungsschichten sich nun
fremd und verständnislos gegenüberstehn. Als solche Schranke hat im
16. und 17. Jahrhundert stärker als im Mittelalter und stärker vielleicht
im deutschen Volke als in jedem anderen die lateinische Sprache gewirkt.
Sie fiel, als im 18. Jahrhundert die junge stürmische Kraft der erwachen-
den deutschen Dichtung das ganze Volk mit sich fortriß, die lateinische
Bildung durch eine deutsche ersetzt wurde. Da war es kein zufälliges
Zusammentreffen, daß zu eben jener Zeit, wo alles nach Mannheim zog,
um Schillers Worten zu lauschen, Ohr und Sinn sich auch wieder öffneten



Notker der Deutsche / Zu seinem 90«. Todestage 219

für die Herrlichkeit der altdeutschen Dichtungen und der altdeutschen Kunst.
Heute stehn wir in einer neuen Phase dieser Neuwertung des mittel,
alterlichen Geistes. Wie das herbe und strenge der alten Malereien fich

als ein eigener Reiz zu offenbaren scheint, so öffnet auch die abgelegenste
und verachtetste Provinz der mittelalterlichen Geisteswelt, die verrufene
Scholastik, uns endlich wieder ihre lang verschlossenen Tore. Auch die

mittelalterliche Philosophie oder Wissenschaft ist wirklich Wissenschaft ge-
Wesen, nicht bloße Spitzfindigkeit und Haarspalterei, und wie uns die
Erkenntnis lange schon selbstverständlich ist, daß die Kunst des 16. Jahr.
Hunderts aus der des Mittelalters organisch hervorwuchs, so werden wir
uns vielleicht bald an den Gedanken gewöhnen müssen, daß auch die

Grundbegrisfe unserer heutigen Naturwissenschaft, wie sie bei Galilei zu»

erst an den Tag treten, ihre Wurzeln im Mittelalter haben. Auch was
wir heute im engeren Sinne Philosophie nennen, die systematische Geistes»
Wissenschaft, auch für sie wird immer deutlicher, daß der Glaube, sie sei

mit Bacon von Verulam oder mit Descartes autochthon entstanden, auf
einer Verkennung des geschichtlichen Zusammenhanges beruht. Es wird
sich herausstellen, daß die großen Philosophien des 17. Jahrhunderts viel
weniger an die Renaissance»Philosophie anknüpfen, als an den Nomi»
nalismus des ausgehenden Mittelalters, der lebendig geblieben ist durch
die Stürme des 16. Jahrhunderts hindurch, daß die Dinge also fast um»
gekehrt liegen, als die humanistischen Philosophen sich und uns einreden
wollen: in der Entwicklungsreihe der wissenschaftlichen Gedanken ist nicht
das Mittelalter eine leere Stelle, die übersprungen werden kann, sondern
leer ist sür die Philosophie eher das 16. Jahrhundert gewesen, in dem
man den Versuch machte, mit den Scholastikern auch Aristoteles zu ent»
tronen, ohne etwas anderes, geschweige denn besseres, an seine Stelle setzen

zu können, ja ohne nur zu merken, wie sehr man von der Scholastik
und Aristoteles abhängig blieb.

Lassen wir also die humanistische Auffassung vom sinstern Mittelalter
auch in bezug auf die Philosophie und Wissenschaft fallen, seien wir aber
auf der Hut, von einem Extrem ins andere zu gehn! Gewisse Richtungen,
die das Heil in einer Rückkehr zum mittelalterlichen Denken suchen möchten,
kennzeichnen sich dem unbefangenen Auge gewiß von selbst als das, was
sie sind, aber der Blick eines jeden mag getrübt werden, wenn ihn eine
gewisse Fülle überrascht da, wo Wüste sein sollte.

Die wichtigen Leistungen des mittelalterlichen Denkens gehören der
spätern Zeit an, getrennt von den Anfängen durch eine breite Zone der
Wiederaufnahme griechischer Philosophie, die zunächst im 12. Jahrhundert
durch die Araber vermittelt, dann verhältnismäßig rasch brauchbare Ueber»
setzungen vor allem des Aristoteles brachte. Wahrscheinlich aber beschränkt
sich der arabische Einfluß nicht auf diese Vermittlung. Der Perser
Ghasali hat um die Wende des 11. Jahrhunderts skeptische Theorien ent»
wickelt, die auf eine grundsätzliche Trennung von Theologie und Philo»
sophie lossteuern. Diese Theorien haben zweifellos auch im Abendlande
gewirkt und den Umschwung, wenn nicht hervorgerufen, so doch befördern
helfen. Schon bei Albertus Magnus ist sein Einfluß deutlich zu spüren.



22« Willy Freytag

und er steigert sich mit zunehmender Konsequenz bis hin zu den Nonn»
nalisten, sür die auch der letzte Rest einer philosophischen Ableitung theo»

logischer Sätze verschwunden ist. Das ist eine geschlossene Entwicklung,
deren Ergebnisse bestimmend wurden sür die ganze neuere Philosophie
und Wissenschaft, und diese Entwicklung hat ihre Wurzeln nicht in der

heimischen Erde: was vor die Einwirkung der Araber und die
Wiederaufnahme der aristotelischen Philosophie sällt, ist von geringer Bedeutung,
dies Denken ist wirklich gebunden, und doppelt gebunden, an die Theologie

und an die spätlateinische Philosophie, die fast nur in dürftigen
Kommentaren besteht.

Notker Labeo, der Großlippige, oder wie er schon bald nach seinem
in das Jahr 1022 fallenden Tode genannt wurde, Notker der Deutsche,
ist neben dem mehr als ein Jahrhundert vor ihm am Hofe Karls des

Kahlen wirkenden Johannes Skottus Eriugena die auffälligste Erscheinung
dieser frühmittelalterlichen Philosophie. Eriugena, ein Mann von erstaunlicher

Kühnheit, der die heidnischen, nur oberflächlich christianisierten
Gedanken des Dionysios Areopagita zn einem System verarbeitet, das ihn
mit der Kirche in Konflikt bringt; Notker, eine Natur von kindlicher
Frömmigkeit und Bescheidenheit, der noch kühneres wagt, seine Wissenschaft

deutsch reden läßt. Eriugena hat fortgewirkt trotz aller
Anfeindungen, Notker, verehrt von seinen Schülern, scheint kaum nur auf diese
einen Funken seines Geistes übertragen zu haben. Beide aber sind als
Philosophen nur Bearbeiter, nicht selbständige Denker gewesen. Die
größere Selbständigkeit, die wohl dem Eriugena zukommt, zeigt sich auch
bei diesem nur in der Art der Auswahl, die er unter dem überlieferten
trifft.

Notker hat sich an das übliche philosophische Material gehalten,
Schriften des Boethius, die Oonsolsti« pkilosopkiae, Trost in der
Philosophie, und die Kommentare zu den Kategorien und den Perihermenien,
wie man damals sagte, sowie des Martianus Capella Hochzeit des Merkur
mit der Philologie, den bekannten Abriß der sogenannten Sieben sreien
Künste mit ihrer wunderlich barocken Einkleidung. Er hat diese Schristen
übersetzt und mit lateinischen und deutschen Erläuterungen versehen, in
denen der sonst noch bei Cassiodor, Isidor von Sevilla und Alkuin, dem
angelsächsischen Berater Karls des Großen, vorliegende, im Grunde wenig
verschiedene Stoff verarbeitet ist. Er hat, wie er in einem Berichte an
den Bischof von Sitten mitteilt, auch Poetisches, die unter Catos Namen
gehenden Sprüche, die Bukolika Vergils, die Andria des Terenz, und das
Buch Hiob übertragen und bearbeitet. Das ist verloren, erhalten dagegen
ist die Uebersetzung und Erklärung der Psalmen, und erhalten sind
glücklicherweise auch einige selbständigere Abhandlungen, von denen die über
die Schlüsse wohl am besten geeignet ist, uns einen Begriff von seiner
Stellung als Philosoph zu geben.

Es ist durchaus das herkömmliche, was da in halb lateinischer, halb
deutscher Darstellung über die kategorischen und hypothetischen Syllogismen
vorgetragen wird. Nur die deutschen Beispiele sind Notkers Eigentum.



Notker der Deutsche / Ju seinem 90«, Todestage 221

Aber das ist bündig, und mit Sauberkeit und Genauigkeit gemacht.
Bei den kategorischen, oder wie es lateinisch heißt, prädikativen Syllogis-
men, werden drei Figuren unterschieden, die 5 Modi der vierten werden
nach der ältern Weise zur ersten Figur gerechnet, die somit 9 Modi erhält,
alle 3 zusammen 19. Zum Beispiel Oinrie iustuin nonestum; Omu6
noriS8tum boiiuin; Oinri« iAtui' iustuin bonum. Allcro rehtolih zimlgi
Al zimilih küot: Allis reht küot. (Alles gerechte ist geziemend, alles
geziemende ist gut, also alles gerechte ist gut.) Die Umkehrung dieses Satzes
aber solgt nicht. 3i reklsxirn interas, Übe dn aber dia illstionem
missechörist: Omne bonum iustum, Allis küot reht, ncur sequitur, tas
neist nieht wär. (Wenn du aber die Schlußfolgerung umkehrst: Alles gute
ist gerecht, das folgt nicht, das ist nicht wahr Leci psriieuläritei- potsst
inksrri, Aber eines teiles mag is wär sin: tJuoctclärn donum iustum,
Sumelih küot ist reht, (Aber partikular, zu einem Teile mag es wahr sein:
Etwas Gutes ist gerecht.) In dieser Weise geht es rasch durch die 3

Figuren mit ihren 19 Modis. Weniger gut ist das Schema der konditionalen

Schlüsse, zn denen 3 hypothetische im engern Sinne und vier
disjunktive gerechnet werden. Es sehlt hier die klare Uebersicht, die dem
einzelnen Schluß seine notwendige Stelle gibt, es fehlt jede Frage nach
dem Verhältnis des hypothetischen zum disjunktiven, der dritte Modus
ist eigentlich gleich dem ersten, und der siebente ist falsch. Aber es stand
so bei seinen Gewährsleuten, Notker nennt Boethius und Cicero. Das
zeigt also deutlich, wie ganz unselbständig Notker hier versährt. Und so

muß man sich die Frage stellen: wenn er das überkommene Schema sanber
wiedergibt und passende Beispiele dazu findet, ist damit gesagt, daß er den
Sinn der in dies Schema zusammengefaßten Denkoperationen auch wirklich
erfaßt hat? Die Antwort auf diese Frage scheint mir recht zweifelhaft.

Notker führt z. B. folgenden Schluß an als Beispiel des zweiten
konditionalen Modus: Übe tag ist, licht ist. (Wenn Tag ist. ist Licht.)
Nu neist is lieht. So neist is ouh tag. (Nun ist nicht Licht, so ist auch
nicht Tag.). Sehr richtig geschlossen aus der Aufhebung der Folge, wie
wir sagen, auf die Aufhebung der zureichenden Bedingung. Gelegentlich
aber (Piper I 435) schließt er falsch: Tär seieiitia ist, tär ist suiirial.
Übe 8ei6utia zegät s» ist snim«! zegangen. (Wo Wissenschaft, da
Lebewesen. Wenn die Wissenschaft vergeht, so ist das Lebewesen vergangen.)
Notker schließt hier falsch aus der Aufhebung des zureichenden Grundes
auf die Aufhebung der Folge. Hat er also das Wesen dieses Schlusses
doch nicht erfaßt, oder handelt es fich nur um einen zufälligen Fehler?

Merkwürdiger noch sind die Beispiele von Schlüssen, die Notker im
einleitenden Abschnitt über das Wesen des Syllogismus bringt. So:
I^num est, 8i teutonioe 6ioamu8 (Erstes ist, wenn wir es deutsch
sagen). Sine vorderin (Seine Vorfahren) wären vri. Secunctum 68t
(das zweite), Tia vriheit nehabet er verskuldet (hat er nicht verwirkt):
8i Ki8 n«n. ««utraäieitur; Übe man des nemag kelougenen (Wenn man
das nicht leugnen kann): Sequitur (so folgt): Pe diu (darum) ist ouh
er vri. Oder ein zweites Beispiel: Ubelis kesellin mag man wola ingelten
(Durch einen übelen Gesellen kann man wohl zu Schaden kommen): Hoo



222 Willy Freytag

primum «st. Tes man mag ingelten, ten sol man miden. Ho« secun-
ctum. Ubelin gesellin sol man virmiden. Ho« tertinm ex cluobus e«n-
kieiwr. (Dies dritte ergibt sich aus den beiden.) Und ein Drittes: Nesze
du, Nedrunche du (du hast nicht gegessen, du hast nicht getrunken): 6uc>

sunt quse genersnt K«« tertium (das sind die beiden, die dies dritte her»

vorbringen): SS bist tu nüechternin. (So bist du nüchtern.) Weiter hübsch

gesagt von dem Mönch: yuseritur 6e qu«1iket, qusre uxorem n«n 6u-
«st (Es wird von jemand gefragt, warum er keine Frau nimmt), et res-
ponäetur (und es wird geantwortet): Ubela newile er, Küota nevindet er

(Eine Ueble will er nicht, eine Gute findet er nicht). Usee 6u« ««niieiunt
n«e tertium: Pe diu negehnt er (darum heiratet er nicht). Item: Skalch
nehabet er, Diu nehabet er. Lequitur: Wes Herro ist er danne? (Einen
Knecht hat er nicht, eine Magd hat er nicht. Wessen Herr ist er dann?)
Das sollen Syllogismen sein, aber wie Notker bemerkt: vulgares svllo
gismi (gemeine Syllogismen), Tie die linte üobint. Und er fährt fort:
Lt ex eis viäeutur quiclsin esse qui Istine clicuntur prseciiestivi,
«Iii sutein qui äi«uuwr concliti«nsles (Einige unter ihnen scheinen
kategorisch, andere konditional zu sein). Und damit sind für Notker diese

sehr schönen Beispiele leider erledigt, und uns bleibt der Zweifel, was er
Wohl damit gemeint haben mag, dasz er sie als Schlüsse bezeichnet, wie
sie bei den Leuten üblich sind. Hat er gesehen, daß nicht alle regelrecht
gebaut sind? In der Tat ist es ja so, daß nur der zweite Schluß ein
vollständiger Syllogismus mit zwei Prämissen und gemeinsamem Mittel»
begriff ist. Die anderen sind verkürzte Schlüsse, denen der Obersatz fehlt,
während die als erstes und zweites angeführten Sätze zusammen den
Untersatz ausmachen. So müßte im dritten Beispiel der zu ergänzende
Obersatz etwa lauten: Wer nicht gegessen und nicht getrunken hat, ist
nüchtern. Der Untersatz also umfaßt die beiden Sätze: du hast nicht ge»
gessen und du hast nicht getrunken. Und in den andern Beispielen dürfte
es noch umständlicher sein, dem Schluß die klare syllogistische Form zu
geben. Notker hat das vielleicht empfunden, aber daß er ohne Unterschied
eben sowohl da, wo nur eine Prämisse angegeben ist, die zufällig aus zwei
Sätzen besteht, wie da, wo wirklich die beiden Prämissen vorhanden sind,
ein erstes und ein zweites zählt, aus welchen beiden der Schluß als drittes
folgt, das scheint doch zu beweisen, daß ihm nicht klar geworden ist, warum
zwei Prämissen, nicht bloß zwei Sätze, nötig sind zum Schluß. Was also
die Notwendigkeit ist, die den Schluß an die Prämissen bindet, und damit
das wesentliche des Schließens, das ist Notker nicht aufgegangen, so schön
er die Regeln des Schließens wieder zu geben vermag. Dagegen spricht
nicht, sondern dazu stimmt sehr Wohl, daß er nicht eine Erklärung des
Syllogismus gibt, sondern viele, und daß er immer wieder neue Ansätze
zu solchen Erklärungen macht: SvIIogisinus grseee, Istins 6i«itur rstio-
«insti«. ?eut«ni«e sntem possninns 6i«ere gewsrrahchunge, vel vln-
ribus verbis: einis tingis irrstini unde gewisheit vone anderen. (Syllo»
gismus auf griechisch, auf lateinisch rsti««insti«, deutsch aber können wir
sagen: wahre Rechenschaft, oder mit mehreren Worten: Erraten und Ge»
wißheit eines Dinges aus andern.) Dies Erraten kehrt oft wieder, auch



Notker der Deutsche / Iu feinem 90«. Todestage 223

Erraten dessen, was nicht geschrieben ist, aus dem was geschrieben ist.
Und daneben stehen noch ein Dutzend andere Erklärungen oder auch nur
Wörter, die besonders im IS. Abschnitt zusammengehäuft werden: Übe
(wenn) du cheden maht (sagen kannst), hinnän (daher) weiß ih is: übe
das ist, so ist dis, sint tiu ding so, so ist tis sus, solih gechose (solche Rede)
heisit sMogismus. Taz heisit redenon, (Grund und Rechenschaft geben),
irratin, chleinkoson (fein, sorgfältig reden), ersüochin, ze urteilde werfen,
befinden. Von diesen und den ihnen entsprechenden lateinischen Wörtern
werden dann so etwas wie etymologische Deutungen gegeben, und das

ganze schließt: Tas man befindet und geeisköt (erforscht) tia wörheit, tas
ist sxpsrimsutuiu, tas ist svllojzisinus. Natürlich stammen diese Er»
klärungen, abgesehen von der Uebersetzung ins Deutsche, ebenfalls aus
jener Konkursmasse der antiken Logik, merkwürdig und vielleicht charak»
teristisch nur, daß sich gerade die aristotelische festgeformte Erklärung nicht
darunter findet, in der eben die Notwendigkeit des Schlußzusammenhanges
so stark betont wird: Der Schluß ist eine Rede oder ein Gedanke, in dem,
wenn etwas gesetzt ist, etwas von diesem Gesetzten Verschiedenes mit Not»
wendigkeit daraus folgt, daß jenes so ist. Anklänge daran, aber mit dem
bekannten grammatisch»rhetorischen Einschlage, finden sich auch: ratio-
eiuati« 68t quaseiaiu inclis8«ludili8 «ratio, d. h. feste gechöse, unzwifelig
gechöse, gelozen reda (feste geschlossene Rede) oder: 68t ratiooinati« quss-
Slam oratioriis catsua st iuvicta ratio, d. h. sigenemelih (sieghaftes)
gechöse, tas man endrennen nemag (nicht trennen kann).

Es wird einem so recht deutlich, wenn man diesen nur tastenden und
immer wieder erneuten Versuchen der Philosophen jener frühen Jahr»
hunderte folgt, wie sie sich abmühen, zu einem Verständnis zu gelangen
der überlieferten abstrusen logischen Theorien, daß die Aufgabe, die sie
fich stellten, oder die ihnen der geschichtliche Zufall stellte, unlösbar war.
Was ihnen aus dem Altertum an Wissenschaft zugänglich war, das ist nicht
ein einheitliches System, nicht eine methodisch geführte Untersuchung, wie
sie die Analytiken des Aristoteles etwa oder die Platonischen Dialoge in
solcher Vollkommenheit geben, sondern ein Mischmasch von Sätzen
verschiedenster Herkunft und verschiedensten Sinnes, deren Vermengung im
wesentlichen auf die Rhetorik, die Nebenbuhlerin der Philosophie zurück»
geht. In diesem Gewirr sich zurecht zu sinden, ist auch uns noch schwer,
so können wir unsere Achtung dem ehrlichen Bemühen unserer Altvordern
nicht versagen, aber wir müssen sie bedauern. Wie anders wären die Dinge
verlaufen, wenn statt jener in der Methode so verworrenen und bei aller
Vielheit des Gebotenen im Grunde doch so dürstigen Kommentare etwa
eine Uebersetzung der Analytiken erhalten und dem frühen Mittelalter
zugänglich gewesen wäre! Wie viel leichter hatten es die Araber, denen
von Anfang an das beste zu Gebote stand, was der griechische Geist
geschaffen — kein Wunder, daß sie so rasch die Führung bekamen.

Eines merkwürdigen Versuches sei noch gedacht, von dem ich vermuten
möchte, daß er Notker selbst angehört, sich das Wesen des Schließens klar
zu machen mit Hilfe von Begriffen aus dem Rechtsleben. Diese Dinge



224 Willy Freytag

und Begriffe waren den Germanen jener Jahrhunderte weit unmittel»
barer, anschaulicher gegenwärtig als uns, das Gerichtsverfahren, die Recht»

sprechung war eine Sache und eine wichtige Sache des Volkes selbst. Alle
Syllogismen, sagt Notker, werden ans propositivues, das sind pietunga
(Bietungen), andere sagen: Pemeinunga (Ansinnen). Und er fährt fort:
Wemo bieten wir sie? Wemo bemeinen wir sie? Utique tili, quem v«>
lumus cvueluclere, ten wir überwinden wellen (Wem bieten wir sie? Wem
sinnen wir sie an? Doch dem, den wir überführen wollen.) Eine merkwllr»
dige Uebersetzung von «orieluctere — sollte nicht eenviuoere gemeint sein?
Der Gedanke wird dann benützt, die prädikativen und die konditionalen
Schlüsse voneinander zu scheiden. Im prädikativen Schluß finden sich drei
Sätze, von denen zwei surnptu heißen, keiihte (zugestandene). Wes keeihte?
Wes ieunga? Zugeständnisse des Gegners. Und aus ihnen wird ein Drittes
erschlossen, das inlati« heißt, nähsprechunga. Von wem wird es erschlossen?
^, «onvineente, d. h. von demo uberwindare. Daher heißt es weiter:
Zwene teila sint tes, ten man iihtet (zum Geständnis bringt), ter dritto
des iihtäris. Ter uciversarius neiehe, anderis nebindet in der iihtäre
(Wenn der Gegner nicht gesteht, so bindet ihn der überführende nicht).
Mit tiu man in bindet, tnz chumet vone slnero geiihte. (Womit man ihn
bindet, das kommt her aus seinem Zugeständnis). Also: an dero slehtün
slozredo (beim schlichten Schluß) teilint sih tiu partes. Zwei sint tes
einen, das tritta des anderin. Aber mit kedingun wärrachondo hörint
alliu diu teil ze einero hant (Wenn man bedingt schließt, gehören all die
Teile zu einer Hand).

Es ist ein Versuch, das tote Uberlieferte Schema des Schlusses mit
Leben zu erfüllen, ein Versuch aber, der, so sesselnd es sein mag, hier sich

Notkers Seele unmittelbarer in Tätigkeit zu denken, doch nur wieder
beweist, daß ihm der logische Sinn des Schlusses, sein Wesen, sremd geblieben
ist. Daher wird auch aus dem ganzen Gedanken nichts weiter gefolgert:
ob ein logischer Unterschied von Notker empfunden wurde oder ob es sich

nur um ein Bild handelt, bleibt im Dunkeln.

Notker als Logiker als Philosoph ist eine wenig greifbare Gestalt.
Gelegentliche Bemerkungen bringen fast mehr Aufschluß über ihn, als die
nur scheinbar selbständigen Abhandlungen. Wie anders, wenn wir nun
die Seite seiner Tätigkeit ins Auge fassen, die ihm den Ehrennamen des
Deutschen gebracht hat! Da ist eine fast unendliche Fülle des Stoffes,
und da wissen wir auch aus einer glücklich bewahrten Aeußerung Notkers
selbst, was er gewollt hat. Im Briefe an den Bischof von Sitten schreibt
er: „Ich wollte unseren Schülern den Zugang (zu den Büchern) bereiten,
und so wagte ich mich an etwas schier ungewöhnliches, daß ich versucht habe,
lateinisch geschriebenes in unsere Sprache zu übertragen und (so) zu ver»
deutlichen, was Aristoteles oder Cicero oder ein anderer Artigraph in der
Logik und Rhetorik gelehrt haben Ich weiß Wohl, daß Ihr zuerst zurück»
schrecken werdet wie vor etwas ungewohntem. Bald aber wird es Euch
eingehn und Ihr werdet zum Verstehn und zur Erkenntnis kommen, wie rasch
in der Muttersprache erfaßt wird, was in der fremden kaum oder nicht voll»



Notker der Deutsche / Iu seinem S00. Todestage 22S

ständig zu verstehen wäre." Das ist bescheiden, aber auch sicher gesprochen.
Notker weiß, daß er etwas unternimmt, was noch nicht versucht wurde. Aber
es ist ihm doch etwas ganz natürliches. Seine Erfahrung als Lehrer hat
ihm gezeigt, daß die eigene Sprache zu Hilfe genommen werden muß, um
das in der fremden niedergelegte sich vollkommen zu eigen zu machen.
Aber das einfachste natürlichste ist oft das schwierigste, und wie eingangs
ausgeführt wurde, hat es besonders im deutschen Volk seine Schwierig-
keiten gehabt, daß man in dieser Sache dahin kam, das natürliche auch
natürlich zu finden. Wenn oben von den Humanisten gesagt wurde, daß
sie in ihrer Vorliebe für das Fremde das Eigne vergaßen oder zu ver»
gössen versuchten, wenn einer der berühmtesten Pädagogen unter ihnen
erklärt, es sei ein allgemeines Uebel, daß die Kinder nicht schon mit der
Muttermilch die Sprache Ciceros einsaugen, wenn allgemein von ihnen
die Forderung aufgestellt wird, daß in der Schule nur Latein gesprochen
werden darf, so hat es Gleichgesinnte mich vorher im Mittelalter genug
gegeben, und vielleicht sind sie auch heute noch nicht ganz ausgestorben.
Lamprecht hat den Begriff der Wiederbelebung der klassischen Studien,
der zunächst auf eine bestimmte Zeit gemiinzt war, zu einem Allgemein-
begriff erweitert, er spricht von einer Karolingischcn nnd einer Ottonischen
Renaissance, und jene Wiederaufnahme der aristotelischen Philosophie im
Mittelalter, was ist sie anders als eine solche Wiederbelebung? Und auch
gerade in jenen früheren Jahrhunderten sind die, die diesen Versuch
machen, so besangen in der Ehrfurcht und Begeisterung für das, was ihnen
vom Altertum zugänglich ist, daß sie genau wie die spätern Humanisten
im Besitz dieser Schätze und der sie timschließenden Sprachform sich zu deren
früheren Besitzern verwandtschaftlicher hingezogen fühlen als zum eigenen
Volk. Auch in St. Gallen, der Wirkungsstätte Notkers, ist das nicht anders
gewesen. Ekkehard IV., der Schüler Notkers, spricht von der Barbarei
der deutschen Sprache, er findet, daß des ersten Ekkehard Walthariuslied
zu viel Anklänge an den deutschen Ausdruck bewahrt hat, und nimmt sich

vor, es davon zu säubern. Notker steht in der Tat allein mit seiner deutschen

Philosophie und fast einsam mich mit seiner Uebertragung von
Stücken der Bibel, während er in der Uebersetzung der Oousoläti« des
Boethius einen berühmten Vorgänger in Alfred dem Großen gehabt hat.

Ihm aber ist es etwas durchaus natürliches, das zu tun und mit voller
Hingebung und Ausdauer zu tun, worin ihm kaum einer in seiner ganzen
Umgebung hilft, geschweige denn ihn recht versteht. Und ebenso natürlich
fließt ihm nun dieSprache, die feine Muttersprache ist, die aber noch nie vor
ihm von so abstrakten, ja abstrusen Dingen redete. Hat er nun diese Gelenkigkeit,

Biegsamkeit, Ausdrucksfähigkeit der Sprache, wie sie zur Genüge
aus den oben angeführten Beispielen erhellt, wie sie aber aus jedem Satz,
den er geschrieben, uns entgegenleuchtet, hat er diese Sprache geschaffen?
Schwerlich dürfte das der richtige Ausdruck sein, das Verhältnis des
sprachgewaltigen Genius zur Sprache zu bezeichnen. Man braucht sich nur zu
Uberlegen: nicht in jeder Sprache wäre das möglich gewesen, was Notker
in der deutschen vollbracht hat. Diese muß lange vor ihm, das bezeugt
Wulfila, schon die Fähigkeit besessen haben, kraftvoll und klar Gedanken



22« Willy Freytag

wiederzugeben, die von andern Völkern unter ganz andern Bedingungen
in einer in Jahrhunderten aufgebauten Kultur erarbeitet waren. Darauf
beruht doch im letzten und tiefsten die Möglichkeit, daß überhaupt ein
frisches Volk ein abgearbeitetes in der Kulturarbeit ablösen kann. Aber
wenn die Sprache wie etwas für sich bestehendes dem Einzelnen gegen»
übertritt, daß sie doch nicht Jedes Sinn gleich offen findet, ihm das gleiche

Werkzeug wird, ist ebenso augenscheinlich. Und hierin liegt das schwer

erklärliche, was wir nur bildlich umschreiben, wenn wir von der Sprache
als einem Werkzeug reden, oder wie von einem Instrument, auf dem gut
oder schlecht gespielt werden kann. Denn die Sprache ist doch nicht ohne
den Menschen. Wir ahnen ein gewiß tausendfältig bedingtes, vom gänzlich
außerhalb der Sphäre des Bewußtseins liegenden bis hinauf in die klare
Region des logischen Denkens sich erstreckendes, etwas, das nicht äußerlich
das Denken des Menschen wie ein Mantel oder Rahmen umfaßt, sondern
sein ganzes geistiges Sein durchdringt. Müßig aber würde es sein, das
hier allgemein oder gar in bezug auf Notker erklären zu wollen: nur das

Ergebnis sehen wir, die geniale Leistung. Einzelnes jedoch in der Gesamt»
erscheinung können wir Wohl hoffen festzustellen. Das vorliegende Ma»
terial erlaubt und fordert auf zu fragen, wie weit sich Notker seines Ver»
hältnisses zur Sprache bewußt war, ob er rein naiv oder mit überlegter
Methode arbeitete. Natürlich muß die Antwort nicht einfach für das eine
oder für das andere ausfallen. Sie kann es auch nicht. Auf der einen
Seite steht die unerschöpfliche Mannigfaltigkeit des Ausdrucks, die ganz
frei dem lateinischen Text gegenüber sich natürlich auswirkt, und in
völliger Ungezwungenheit mit den Wendungen und Ausdrücken wechselt,
an Eindringlichkeit und auch Genauigkeit und Klarheit oft genug das
Lateinische übertreffend. Und dahin gehört es, daß Notker ein und das»
selbe lateinische Wort, auch wenn es ein sester wissenschaftlicher Ausdruck
ist, auf mannigfaltigste Weise wiedergibt. Er braucht, das ist das ein»
fachste, auch im deutschen Satz das lateinische Wort, so fast durchgehend
die Wörter suvstsutis, Species, genug und ähnliche, oder er gibt eine
wörtliche Uebertragung, besonders von zusammengesetztem, so in der Reihe
gelihnamig, einnamig, manignamig, missenamig, die für sequivocus,
univocus, plurivocus, etiversivocus stehen, oder endlich, es wird ein
der Bedeutung des lateinischen Wortes irgendwie, etwas bildlich, ent»
sprechendes Wort nun znm Ausdruck seines Begriffes gemacht, oftmals
auch neu gebildet durch Ableitung und Zusammensetzung, mit mannig»
fachen Uebergängen der Typen ineinander. So ist genammen ebenfalls eine
und die gewöhnliche wörtliche Uebersetzung von asouivoeus — fast möchte
man noch mehr an das griechische «^«vu/uos, kruvc/ii'v^ox denken —, und
zugleich ist es doch eine selbständigere Neubildung als etwa das gleich»
bedeutende gelihnamig, so wird sudjecnun zum underen oder auch zum
stüol, das undere ist anderseits auch der untergeordnete Begriff, die
Species, das obere der übergeordnete Begriff, das genus, und das Prä»
dikat das uberzimber, nötmezon (genau messen) steht gelegentlich für
definire, meist aber braucht Notker die lateinischen Ausdrücke äittiniti«,
difsinire. Das ist alles natürlich, und wenn Notker eine wunderbare



Notker ber Deutsche / Iu seinem 900. Todestage 227

Fähigkeit hat zu urwüchsigen Neubildungen, gerade die Fülle und Man>
nigfaltigkeit seiner Wendungen, die Unbedenklichkeit, auch das lateinische
Wort beizubehalten, wie es gerade kommt, das spricht sür ein noch nicht
auf Methode gebrachtes Verfahren, für eine naturhafte Sprachbehand-
lung, die über den gerade vorliegenden Satz und Ausdruck nicht hinaus-
zuschauen scheint.

Und doch ist das wieder, streng genommen, nicht möglich. So wenig
wie ein Begriff nur für einen Satz geschaffen ist, so wenig das Wort,
das doch nur durch die Bedeutung zum Wort im eigentlichen Sinne wird.
Insbesondere bei den Uebersetzungen jener dritten Art, bei Neubildungen
oder Neuzuordnungen muß doch ein Suchen und Ueberlegen angenommen
werden, wenn auch das Ganze des Vorganges damit gewiß nicht
beschrieben oder auch nur umschrieben ist. Da mög ihm manches blitzartig
eingefallen sein, aber die Masse des von Notker herbeigeschafften Sprach-
gutes ist offenbar viel zu groß, um mit dieser einfachen und im Grunde
doch wenig sagenden Erklärung auskommen zu können. Und nun gibt
es auch einige ausgezeichnete Beispiele, wo Notker uns selbst die Ueber-
legungen vorführt, die ihn geleitet haben in der Auswahl des deutschen
Wortes.

Am Ende der Untersuchung über die Substanz in den Kategorien
Abschnitt 32 lesen wir: „W!o mag man diutin snbstuntisin unde sc-
eideus? Sumelihe chedint sudstantia daster ist, uociclens das tarmite
ist. Sumelihe chedint substantiani vone wefenne wist, aeoidsns mite-
wist. Sumelihe chedint substäntiain eht qu«ct intslligitui' !eht, d. h.
«liquid, ««eiciens mit ehte." Und dann kommt eine Auseinandersetzung
über die sprachliche Bildung des Wortes ieht, das gleich ein eht und gleich
iowiht gesetzt wird. Also, fährt dann Notker fort, wiht, eht, Zeht, wist,
tas ist, bezeichnen die Substanz, am angemessensten aber sind für Substanz
und Accidens die Worte wist und mitewist. Aehnlich werden dann die
Begriffe gsnus und speoiss behandelt, und zum Schlüsse heißt es:
„l'rsnsire ouoqus vossumus in legsncl« eoruru interpretutionem
quorum pstet intellsotus et silznikiestio. Nsxime si evrnm est
Isborioss interpretsti«. Liout st latini sngelos et ur«nsngel«s,
«Kerudim et sei-sonim, partl-iurokas et propkews, qua« grseou
oommä sunt, in usn Ksdent. Ne« eoruin slibi quam in exvosi-
ii«nibu8 intsrvretstiones legunt. I'ransire Uberheven. In nsu Ksdent
Prüchent."

Notker teilt uns also mit, daß diese vielgebrauchten lateinischen
Begriffe auf verschiedene Weise übersetzt werden, von den einen so, von andern
so. Wir erfahren also von ihm selbst, daß er nicht der erste war, der solche
Uebersetzungen versuchte, was ja auch durch die erhaltenen Glossen bezeugt
ist. Und er verfährt nun so, daß er von den vorhandenen Ausdrücken
den besten aussucht, für subswntiu das Wort wist, weil es von Wesen
kommt und offenbar weil es für sooiäens dann die bequeme Uebersetzung
mitewist gestattet. — Aus dieser Begründung, wie aus andern gelegentlichen
Angaben möchte man schließen, daß Notker doch etwas griechisch verstanden



228 Willy Freytag

hat, denn Wesen und wist würden genau zu dem griechischen Ausdruck sür
Substanz ovoVa passen. Diesem Schluß steht nur sehr entgegen, was er
im l6. Abschnitt der Schrift über die Schlüsse zur Erklärung des Wortes
ctialeetieu sagt: Qrueee ipsu urs ltwIeotiLäe clicitur, quoci iriter-
pretätur de ctictione, d. h. vone chedenne (vom Reden), ^puci illos
enim dis pruepositi« est, leeton sutem ciiotionem signikicat. (Bei den

Griechen ist Präposition, leeton aber bezeichnet die Rede.) Notker
deutet also das Wort Dialektik, das abgeleitet ist von einem Zeitwort
sich unterreden, als eine ganz unmögliche Zusammensetzung, und irrt sich

auch in der Bedeutung der Präposition, die er in dieser Zusammensetzung
sucht. — Und zu dieser Ueberlegung kommt die andere, die fast so aussieht,
als ob sie mehr aus das definieren und das Begriffe bilden überhaupt
gemünzt sei als auf das Uebersetzen: einen Begriff nicht erklären, wenn
feine Bedeutung von selbst klar ist, insbesondere, wenn es zu viel Mühe
machen würde. Auch die Lateiner hätten so griechische Wörter einfach
übernommen, und nur in den Erläuterungen würden sie erklärt. Das
sieht sast so aus, als ob Notker damit entschuldigen wollte, warum er die
von ihm eben als beste bezeichnete Uebersetzung des Wortes Substanz nnn
noch nicht angewendet hat, sondern meist bei dem lateinischen Wort ge»
blieben ist.

Eine entsprechende Aufzählung von deutschen Ausdrücken sindet sich

im 24. Abschnitt der Betrachtungen, die der Kategorie der Quantität
gewidmet sind: I^inea wirdit kediutit reiß unde zila unde riga und strih
unde durchrang. Luperkieies heißit obeslihti unde ußenahtigi. Oorpus
sive solictum mag heißin hevi und dikchi. 8i sutem Iii sciieotivum,
ctioimns solidum erhavenis, dikchis, olangis, das ch!t (d. h.), aleganzis,
unholis, festis. Und hier nun in den mathematischen Erörterungen der»
wendet er wirklich die deutschen Ausdrücke, für die er sich entschieden hat,
fast mit der Stetigkeit und Genauigkeit eines echten Mathematikers. War
er vielleicht mehr mathematisch begabt, oder sah er hier die Notwendigkeit
einer festen Terminologie deutlicher? Und es erscheint geradezu wunderbar,
was hier die altdeutsche Sprache hergibt, fast möchte es scheinen, mehr als
die neue! Das unstetige, die äisoretu qusntitas, ist Tiu underskeidena
qusntitas, nämlich numeros und oratio, tas ist zala unde reda; das stetige
das «ontiuuum ist tiu sih zesamene habet, nämlich lineu reiß, superficies
obeslihti, corpus hevi, tempus zit und locus stat. Und nun zum Belege
einige Sätze, beliebig zu vermehren: ?urtium nnmeri nullus est com-
inuuis torininus »6 quem «opules partieuläs eius: Tiu teil dero zalo
nehabint neheina gemeina marche (die Teile der Zahl haben keine gemein-
same Grenze), tiu stu zusamene hefte. Also vinviu unde aber vinviu
zesamene nehaftent (wie fünf und nochmal fünf nicht zusammenhasten),
übe diu teil zeniu machont, d. h. übe äeuarius tarüs wirdit (wenn zehn
daraus wird). Denn: nehein gemeine marche (keine gemeinsame Grenze)
nehestit zesamene vinviu unde aber vinviu, stu sint Zomer geskeiden. Aber
die Linie ist stetig: Ter reiß Habit sih aber zesamene, wanda er mag
undirstupfit werdin (denn er kann durch einen Punkt, stupf, zerteilt wer-
den), unde der stupf ist tanne gemeine marche des zesewin teilis unde



Notker der Deutsche / Ju seinem SO«. Todestage 229

des winsterin (und der Punkt ist dann gemeinsame Grenze des rechten
und des linken Teiles). Das ist auch in mathematischem Sinne klarer
als der lateinische Satz: I^inea ccmtinuum est; potest enim sumere
communem terminum s<Z quem particulae eins copuleutur i. punc-
tum. Man sieht, wie völlig srei Notker übersetzt, wie willig ihm die
Sprache folgt, die also gar nicht nötig hat, sich erst eine Syntax im
Anschluß an das Vorbild der lateinischen Sätze zu schaffen. Denn wenn das
nötig gewesen wäre, so müßte eine syntaktische Entsprechung vorliegen,
und die sehlt hier wie in so vielen andern Notkerschen Sätzen.

Ein schönes Wort, dies understupfin, gebildet von stupf, einer
wörtlichen Uebersetzung von punctum, selbst offenbar Notkersche Neubildung,
und entsprechend dann undermarchön, underrißan. Wir könnten das heute
nur umschreiben; durch einen Punkt teilen, durch eine Grenze teilen,
durch eine Linie teilen. Und so ist hier eine wahre Fundgrube von
Begriffen, die den Mathematiker entzücken würden. Ich erwähne noch die
Bildungen georto (einen Punkt als gemeinsames Ende habend) und gesito
(eine gemeinsame Seite habend). Und zum Schluß ein wichtiger Satz,
dessen Inhalt natürlich nicht von Notker stammt, der aber den
Mathematiker und den Sprachforscher anmuten wird in seiner bündigen
altdeutschen Gestalt; Stupf neist nehein teil des reißes, er ist echirt ort
unde marcha (der Punkt ist kein Teil der Linie, er ist nur Ende und
Grenze).

Der Mathematiker und Logiker weiß, daß auf diesen Satz Leibnitz
großen Wert gelegt hat, dessen Name hier, wo von Begriffsbildung die
Rede ist, sich naturgemäß einstellt. Denn das Ziel, das Notker zuerst
unter allen Deutschen erstrebte, mehr tastend als mit bewußter Ueber»
legung, in deutscher Sprache eine wissenschaftliche Terminologie zu schaffen,

diese Aufgabe ist in der Leibnitzischen Schule, ausgehend von
Leibnitzens klaren und tiefen Gedanken über Bedeutung und Wert des
Wortzeichens und des Zeichens überhaupt für das Denken, mit Verständnis
in Angriff genommen und durchgeführt worden so, daß wir heute
rückblickend wohl sagen dürfen, wenn die deutsche Philosophie etwas geleistet
hat, worin sie die ältere der andern Völker eingeholt nnd vielleicht überholt

hat, so verdankt sie das sicher auch dem durchdachten Begriffssystem,
das ihr als nachgelassenes Patengeschenk von ihrem Begründer in die
Wiege gelegt wurde. Und wenn wir die Bedeutung dieser so lange
verkannten Schöpfung der Nachfolger Leibnitzens heute bewundernd
erkennen, so wollen wir gleichzeitig auch dankbar gedenken des bescheidenen
Mönches, der siebenhundert Jahre früher mit geringeren Kenntnissen und
mit geringerem Erfolge, aber unzweifelhaft mit überragendem sprachlichem

Feingefühl das Werk begann.

Notker wurde in seinem Kloster und darüber hinaus verehrt und
wohl auch bewundert, aber er hatte keine Nachfolger in seinem Werk,
selbst sein nächster Schüler zeigte kein Verständnis dasür. Freilich, wer
will mit Sicherheit sagen, was sich unter der sichtbaren Oberfläche des
historischen Geschehens vollzieht? Sind alle Bildungen Notkers aus der



230 Gerharb Boerlin

Sprache verschwunden, ist der Gedanke selbst ganz wirkungslos geblieben?
Vielleicht bringt uns die sich vertiefende Forschung oder ein glücklicher
Zufall hier doch noch etwas, etwas besseres als jene voreilige Konstruie»
rung einer Uebersetzungsschule, die sich an Notker angeschlossen haben
sollte. Die hat es nicht gegeben. Notker stand allein auch am Ende seiner
Laufbahn, und in Vergessenheit tauchen seine Werke, wie die Wissenschaft»
lichen, so auch die poetischen und die biblischen. Nicht vermessen aber ist
es zu sagen, wie die einen ihn zu Leibnitz in Beziehung setzen, daß die
andern ihm einen ehrenvollen Platz sichern neben Wulfila und Luther.
Das anerkennen heißt zugleich auch den tiefsten Grund seiner Wirkungs»
losigkeit erkennen: was der Arianer und der Protestant vollbrachten,
ihrem Volke die Bibel zu geben, das mußte dem frommen Sohne der
weltumfassenden Kirche versagt bleiben.

Der tiefere Sinn der Heimatschutzbestrebungen.
Von

Gerhard Boerlin.

er Ausdruck Heimatschutz in dem heute gebrauchten Sinne bezieht sich

nicht auf die Abwehr kriegerischer Bedrohungen, wohl aber auch auf
die Bekämpfung eines Feindes, der zwar ebenfalls von Außen bei uns
eindringen kann, aber nur dann gefährlich ist, wenn er bei uns auf einen
willfährigen Boden trifft. Es war ein feiner deutscher Musiker, Ernst
Rudorsf, welcher von Heimatschutz in der uns geläufigen Bedeutung
gesprochen hat, indem er aus die zunehmende Verunstaltung des Landes auf»
merkfam machte. Ganz neu waren seine Ausführungen Wohl nicht, wie
ja auch die Großen an Vorhandenes anknüpfen. In England hatte sich
schon früher eine Bewegung gegen das Überhandnehmen des Häßlichen,
namentlich auf dem kunstgewerblichen Gebiete geltend gemacht: und diese
Engländer, Morris, Crane und andere mögen starke Anregungen aus Ja»
pan empfangen haben, wo ja, bis auf den heutigen Tag, eine sonst uner»
reichte Uebereinstimmung der gesamten äußern Lebensgestaltung mit der
ganzen Landschaft und Natur herrscht.

Auch bei uns waren schon vor Jahren Stimmen des Verdrusses und
des Hohnes über den Gang der äußern Entwicklung unseres Landes laut
geworden. Erinnert sei an das dafür schlechthin klassische Gedicht Gottfried
Kellers: „Die Ratzeburg will Großstadt werden". Erst das Jahr 1905
führte eine Zusammenschliehung von Gleichgesinnten herbei und zur Gründung

der Schweizerischen Vereinigung für Heimatschutz. Den äußern Anstoß
gaben zwei Angriffe auf den bisherigen Zustand: einmal im Wallis, wo
die Pierre des Marmettes, ein gewaltiger erratischer Felsblock in den
Reben oberhalb von Monthey zur Ausbeutung als Steinbruch verkauft
werden sollte. Und dann der Abbruch der alten Turnschanze in Solothurn


	Notker der Deutsche : zu seinem 900. Todestage

