
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 1 (1921-1922)

Heft: 6

Artikel: Krieg und Sieg, Macht und Ruhm in der Philosophie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg und Sieg, Macht und Ruhm in der Philosophie 261

Anerkennung des Selbstbestimmungsrechtes, welches, mie man meinen sollte,
den DeutschSsterreichern ebensowenig bestritten werden sollte, wie z. B. den

Dänen, Polen usw.
Es sollte sich wohl auch für die grohmSchtigen Staatsmänner, die

Europa verteilt haben, lohnen, zu erwägen, was für die Ruhe Europas
nützlich wäre, damit ihr Ruhm nicht einmal so verblaht, mie der Ruhm
der Männer, die vor einem Jahrhundert eine neue Karte Europas anlegten,
die nur so lange in Geltung blieb, bis die Kräfte der Menschheitsgeschichte
stark genug waren, die polizeilichen Fesseln, welche den Völkern angelegt
waren, wieder zu sprengen. Es bedarf keiner Prophetengabe, um voraus»
zusagen, dah die künstliche Trennung der zugehörigen deutschen Siedelungs-
gebiete vom Deutschen Reiche gegen den Willen ihrer Bewohner, insbesondere
aber des größten BevdlkerungskompleXes, der Deutschösterreicher, eine
dauernde Ursache der Unruhe und des Zwistes sein wird, mehr noch als
es Elsaß. Lothringen gewesen ist. Dagegen sollten gerade diejenigen Politiker,
welche die Wiederkehr der alten Zustände und den Imperialismus in Deutsch»
land fürchten, einsehen, daß der Anschluß die sicherste Gewähr der Republik
bedeutet; denn es ist nicht möglich, daß ein Hohenzoller in Deutschösterreich
oder ein Habsburger in Norddeutschland seinen Tron aufrichtet; aber auch
der preußische junkerliche Militarismus kann durch eine Verstärkung
Süddeutschlands nur gehemmt werden und andererseits werden auch Abenteuer,
wie sie Karl von Habsburg zur Wiederherstellung zunächst der Stephans»
kröne, dann des ganzen geborstenen Donaukaiserreiches zu unternehmen
plant, durch den Anschluh ein- für allemal beseitigt. Großdeutsch bedeutet
den Frieden, die Demokratie, die Republik.

„In den Friedensverträgen von Versailles und St. Germain wurde
Oesterreich das Recht genommen, sich politisch mit Deutschland zusammen»

zuschließen. Eine klarere Verleugnung des angeblichen Selbstbestimmungsrechtes

ist kaum denkbar als dieses Verbot des fast vom einmütigen Wunsche
des österreichischen Volkes getragenen Anschlusses an Deutschland."

Lansing, „Die Versailler Friedensverhandlungen".

Krieg und Sieg, Macht und Ruhm in der Philosophie.
ed. Im Verlauf ungefähr der letzten zehn Jahre ist die Meinung auf»

gekommen, die Verherrlichung von Krieg, Macht und Gewaltpolitik sei eine Eigenheit
deutschen Denkens. Kundige haben immer gewußt, daß das falsch ist. Aber der
Gegenwart ist während des Krieges die genannte falsche Meinung so eingeimpft
worden, daß fast nicht mehr dagegen aufzukommen ist. Und doch muß sich das
richtige Urteil wieder Bahn brechen, wenn wir aus der geistigen Wüste
herauskommen wollen, die der Krieg geschaffen hat. Dazu mögen die folgenden Auszüge
aus Viktor Cousins „Einleitung in die Geschichte der Philosophie" einen Beitrag
liefern. Sie beweisen nicht nur das zufällige Dasein auch eines französischen



262 Krieg und Sieg, Macht und Ruhm in der Philosophie

Machtphilosophen. Cousin war Jahrzehnte lang in Frankreich überaus einflußreich,
so recht der Philosoph des Bürgertums, der Hüter der Gesellschaftsmoral, der
geschätzte Wächter von Religion und Privateigentum. Seine Berühmtheit als
Universitätslehrer, d, h, Redner, ist fast ohne Gleichen; er mar der Berater der
Regierung in Unterrichtssachen, saß im Senat, wurde Direktor der IZvol« norro-Us
supsrienrs und schließlich Unterrichtsminister. Wissenschaftlich braucht man ihn
nicht hoch einzuschätzen, aber sein Wort und Einfluß reichte — gerade auch, weil
es ihm an Tiefe gebrach — sehr weit in die breiten Schichten, die die eigentlichen
Träger des nationalen Gedankens sind.

In dem genannten Werke finden sich folgende Stellen:'

Der Krieg hat seine Wurzel in den Ideen der verschiedenen Völker, die

notwendig ihnen eigenartig, beschränkt, ausschließlich und ebenso notwendig feindselig,

angriffslustig, eroberungslustig sind.
Wenn der Krieg die gewaltsame Begegnung, das Aufeinanderprallen der

ausschließlichen Gedanken verschiedener Völker ist, so wird bei dein Zusammenstoß
die schwächere Idee von der stärkeren zerstört; die stärkere Idee einer Zeit aber
ist die mit dieser ihrer Zeit am besten übereinstimmende. Jedes Volk vertritt eine

Idee, die verschiedenen Völker verschiedene Ideen; daraus ergibt sich, daß das die

Ideen der Zeit am besten vertretende Volk zur Herrschaft berufen ist. Hat die

Idee eines Volkes ihre Zeit gehabt, so muß es verschwinden; es tritt aber nicht
von selbst zurück, ein anderes Volk muß ihm seinen Platz erst streitig machen und
entreißen.

Der Krieg ist das furchtbare, aber notwendige Werkzeug der Gesittung.
Ein ewiger Friede setzt eine absolute Regungslosigkeit voraus. Ohne Krieg gäbe
es statt dreier Zeitabschnitte nur einen; denn keine Zeit würde einer andern freiwillig
weichen und so bliebe nur eine einzige Zeit übrig. Und in ihr gäbe es keinerlei

Fortschritt; denn die Unterschiede würden sich nicht ausgleichen und jedes Volk
bliebe in dem verdummenden Zustand der es beherrschenden ausschließlichen Idee,
die menn auch für eine Zeit passend, das Volk doch in ewigem Irrtum bannen

würde, wenn sie sich nie änderte. Der Krieg ist nichts anderes, als ein blutiger
Gedankenaustausch, eine Schlacht nichts anderes, als ein Kampf zwischen Irrtum
und Wahrheit; ich sage Wahrheit, weil ein schwächerer Irrtum eine Wahrheit ist
im Vergleich zu einem stärkern oder zu einem Irrtum, dessen Zeit abgelaufen ist;
der Sieg (im Kriege) ist nichts anderes, als der Sieg der zeitgemäßen Wahrheit
über die jüngstvergangene Wahrheit, die zum Irrtum geworden ist.

So bieten denn zwei sich befehdende Heere ein viel größeres Schauspiel, als
das vom Menschenfreund verabscheute des Massenmordes. Der Menschenfreund
sieht nur die Tausende sich tötender Menschen, was allerdings ein großes Unglück ist.
Allein der Tod ist ja eine allgemeine Erscheinung, die nicht nur auf den Schlachtfeldern

vorkommt, und schließlich beeinflußt der Krieg die Sterblichkeitszahlen nicht
einmal sehr, jedenfalls weniger, als manche scheinbar unbedeutende volkswirtschaftliche

Maßnahme. Und dann ist nicht der Tod an sich schlecht, sondern nur der

ungerecht verursachte Tod. Wenn tausend Herzen plötzlich zu schlagen aufhören,
so ist das freilich sehr betrübend; wenn aber ein Tropfen unschuldigen Blutes
vergossen wird, so ist das mehr als ein peinlicher Vorgang, es ist ein Uebel, sogar
ein fürchterliches Uebel. Ein Unschuldiger, der umkommt, muß tausendmal mehr

'> Victor Eousin, lotrockuctio» 5 I'llisioire Ss Is kdilosookis. Vierte Auflage, Paris 18SI, neunte
und zehnte Vorlesung, E, lss und folgende



Krieg und Sieg, Macht und Ruhm in der Philosophie 26.?

den bittersten Schmerz der Menschheit erregen als Heere von Helden, die rvissent»

lich und freiwillig in den Tod gehen, für eine in ihren Augen gerechte und ihnen
teure Sache. In den grofzen Schlachten liegen nicht die Menschen im Kampfe,
sondern die von ihnen vertretenen Ideen, die feindlichen Geister, die zur Zeit die

Menschheit erfüllen und bewegen. Das ist's, was den Schlachten ihre Wichtigkeit,
ihr Interesse, ihre Berühmtheit verschafft hat.

Man redet immer von den Zufällen des Kriegs und von der Ungewißheit
der Kämpfe; einzeln betrachtet ist das sehr richtig, im grofzen gesehen ganz und

gar falsch, denn man nenne mir auch nur eine Schlacht, die für die Menschheit
verloren gegangen wäre. Keine hat sich gegen die Gesittung gewendet. Diese kann

wohl einmal einen Stoß erleiden, denn das Waffenglück wechselt mit dem Tage.
Aber zuletzt gewinnt die Gesittung den Feldzug, So oft der Geist der Vergangen»
heit und der Geist der Zukunft miteinander ringen, kann man sicher sein, dafz der
neue Geist den Sieg behält. Wenn die Geschichte ihre Gesetze hat, so musz auch
der Krieg, der darin einen so grofzen Platz einnimmt, alle grofzen Bewegungen und
sozusagen ihre Krisen ausmacht, seine notwendigen Gesetze haben; und menn die

Geschichte, mie mir gesehen haben, mit ihren grofzen Ereignissen nichts geringeres
ist als Gottes Urteil über die Menschheit, so kann man sagen: der Krieg ist die

Ausfertigung dieses Urteils, die Schlachten seine lauteste Verkündigung, Niederlage
und Ende eines Volkes sind die Beschlüsse der Gesittung und Gottes selbst, die
Erklärung, daß dieses Volk hinter der Zeit zurück, mit dem Fortschritt der Welt im
Widerspruche steht und deshalb aus dem Buch des Lebens getilgt werden muß.

Gewöhnlich sieht man im Erfolg nur den Sieg der Gemalt, und ein
ehrenwertes Mitgefühl zieht uns zum Besiegten hin. Ich glaube gezeigt zu haben,
daß die Beschuldigung des Siegers und die Parteinahme gegen den Sieg Parteinahme

gegen die Menschheit, den Fortschritt der Gesittung bedeutet; man muß aber
noch weiter gehen und behaupten, daß der Unterlegene sein Los verdient hat, daß
der Sieger besser ist, sittlich höher steht als der Besiegte und deshalb Sieger
geblieben ist. Wäre dem nicht so, so stünden Sittlichkeit und Gesittung in Widerspruch
zu einander, was unmöglich ist, weil die beiden nur zwei Seiten derselben Idee sind.

Im allgemeinen ist alles gerecht in dieser Welt; Glück und Unglück sind
verteilt wie sie es sein müssen. Ich nehme das Ganze und sehe von Ausnahmen ab.

Tugend und Glück, Unglück und Laster stehen in innigster Beziehung, nicht nur
für Gemissen, Glauben und Sehnen der Menschheit, sondern auf der Bühne des
Lebens und der Geschichte Man kann die Völker bedauern, darf aber ihr
Schicksal nicht anklagen, denn sie bereiten es sich selbst. Wenn ein hochherziges
Volk seine Ideen ernst nimmt und statt den Kampf in unkluger und schuldhafter
Sicherheit abzuwarten sich für den Angriff vorsieht, ihn von langer Hand
vorbereitet, bei sich den kriegerischen Geist pflegt, tüchtige militärische Einrichtungen
trifft, sich einer strengen Zucht unterwirft, leichten Genüssen die Pflege des Männlichen

vorzieht, das den Einzelnen und die Völker stählt, und wenn dieses Volk
dann auf dem Schlachtfelde erscheint, so hat es keine Schuld begangen und
deswegen hat es alle Aussicht auf den Sieg, Wenn der Gegner ein unvorsichtiges
oder feiges Volk ist, das für seine Ideen nicht die notwendigen Verteidigungsoder

Verbreitungsmaßnahmen trifft, zwar tapfer ist, aber ohne gut erhaltene
militärische Einrichtungen und ohne kriegerische Gepflogenheiten oder mit einem scheinbar

starkem Heerwesen, aber ohne rechte Entschluß- und Tatkraft, — ist dann



264 Krieg und Sieg, Macht und Ruhm in der Philosophie

nicht offenbar das erste dieser beiden Völker besser, weiter blickend, weiser, mutiger
und deshalb würdiger zu siegen, und wird es nicht siegen?

Ich mache mich anheischig aus der Kriegsgeschichte eines Volkes seine ganze

übrige Geschichte zu erschlichen, denn alles greift da ineinander Bei jedem
könnte ich in den Heereseinrichtungen den Geist des Volkes überhaupt aufzeigen.

Ein wirklich geschichtliches Volk hat eine Idee zu verwirklichen, und
hat es das bei sich getan, so führt es gewissermaßen durch den Krieg seine Idee
in die übrige Welt aus. Somit ist jedes geschichtliche Volk während einer Zeit
ein Eroberervolk! denn, nachdem es erobert und sich selbst entfaltet hat und nachdem

es alles offenbart und gegeben hat, was in ihm war, ist sein Geschick erfüllt,
es wird müde, hat seine Zeit gehabt und verfällt selbst der Eroberung; an dem

Tage zieht es sich von der Bühne zurück, und die Geschichtsphilosophie wendet sich

von ihm ab, weil es nun für die Menschheit nutzlos geworden ist.
Das Kennzeichen des großen Mannes ist der Erfolg, den muß er, um zu

wirken, auf irgend einem Gebiete haben, Große Männer sind nicht nur die

Künstler, Philosophen, Gesetzgeber und königlichen Priester, es können auch Kriegs-
männer sein. Groß ist ein Kriegsmann nur, wenn er große Erfolge hat, das

heißt, wie man zugeben muß, gräßliche Verwüstungen auf der Erde anrichtet.
Entweder darf man keinen Kriegsmann einen großen Mann nennen, oder dann muß man
auch die Grundlage seiner Größe billigen und an den letzten, immer wohltätigen
Endzweck der scheinbar ärgsten Revolutionen und Kriege denken.

Große Erfolge erzeugen immer auch große Macht Ein großer
Mann ist schließlich nur der Diener derer, die er befehligt. Das ist das Geheimnis
der Macht und der Leichtigkeit, mit der sie Gehorsam findet. Sagt nur der Menschheit

nicht leicht etwas Gemeines nach! Die Menschheit unterwirft sich nie einer

ihr fremden Macht, sondern nur einer solchen, mit der sie mitfühlt und die ihr
dient.

Ich habe den Sieg und die Macht verteidigt; nun brauche ich, um die

Menschheit völlig rein zu waschen, nur noch den Ruhm zu verteidigen. Man
übersieht immer, daß alles Menschliche von der Menschheit selbst getan wird, wäre
es auch nur durch GewShrenlassen; einer Macht fluchen — d, h. einer wahren
Macht, die von Dauer ist, — heißt darum die Menschheit lästern; und gegen den

Ruhm etwas sagen, heißt nichts geringeres tun, als die Menschheit anklagen, die

ihn austeilt, Ist doch der Ruhm einfach das Urteil der Menschheit über eines

ihrer Glieder. Die Menschheit aber hat immer Recht. Wie wäre hier auch ein
Irrtum möglich? Ruhm gibt es nur für den, der viel getan hat und große
Ergebnisse hinterläßt. Große Ergebnisse — alles andere ist nichts. Der Ruhm
ist das Urteil der Mehrheit. Die Absichten, der gute Wille, die schönsten Pläne,
alles, was nicht zu Tatsachen wird, gilt bei der Menschheit für nichts; sie will große
Ergebnisse, denn nur diese gelangen bis zu ihr. Den Ruhm mutz man darum
lieben, denn das heißt die Größe, die Leistung lieben


	Krieg und Sieg, Macht und Ruhm in der Philosophie

