
Zeitschrift: Schweizerische Monatshefte für Politik und Kultur

Herausgeber: Genossenschaft zur Herausgabe der Schweizerischen Monatshefte

Band: 1 (1921-1922)

Heft: 5

Artikel: Die Tradition der deutschschweizerischen Literatur

Autor: Faesi, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tradition der deutschschwcizcrischen Literatur 21S

nahm — fast wie Napoleon, der große Italiener, einst von den Fürsten
des Rheinbundes? Vorausgesetzt nämlich, daß die Mächtigen der Erde
aufrichtig wären! Sind nicht die voranstehenden düsteren Betrachtungen
unserem Verhalten dem Völkerbund gegenüber zuzuschreiben? Ist je ir, praxi
dem Absolutismus schrankenloser Gewalt, mie schamlosester Lüge und Heuchelei
mehr Unterwürfigkeit ermiesen worden, als in unserem Jahrzehnt? Wer von
uns ist in der Wirklichkeit einem blassen Schemen nur von Menschlichkeit
und Weltgewissen begegnet, seit der Versailler Friedhofspakt eine gewisse
Presse veranlaßt hat, sie täglich aus Druckerschwärze zu beschwören?

Freimütig unserem Zeitgeschlecht den Spiegel vorzuhalten, das wird
sich öffentlich in neutralen Ländern noch lange Keiner berufen finden.
In P r i v a t briefen zwischen ganz ernsten Menschen muß das Urteil hundertfach

schärfer und trüber lauten, als in C. v. A.'s Schreiben aus Bünden
an den späteren Oberst C, v. Pi in Holland am ö. Januar 1818, das
mir kürzlich durch die Hand ging und mich nachdenklich stimmte.

Die Tradition der deutschfchweizerischen Literatur.
Von

Robert Kaesi - Zürich.

c^n unserer Literatur, mindestens der letzten beiden Jahrhunderte, waltet
>V) eine geistige Kausalität; Gesetzmäßigkeiten des geistigen Wachstums
bilden an ihr. Und die Ueberzeugung eines solchen organischen Zusammenhangs

gibt überhaupt die Berechtigung, das Wort „deutschschmeizerische
Literaturgeschichte" zu gebrauchen, andernfalls dürfte bloß von einer
Chronologie literarischer Werke der deutschen Schweiz gesprochen werden. In der
kleineren Westschmeiz ist das Schrifttum nicht im selben Maß ein
„Individuum", und vollends eine Literaturgeschichte des Tessins kann es bisher
nicht geben, es fehlt ein Stamm, der auf Tessinerboden aufsteigt und sich

zu Aesten und Laubwerk entwickelt; vielmehr ragen nur einzelne Zweige
der italienischen Literatur ins Schweizergebiet jenseits des Gotthard hinein,
wobei allerdings ihre Blätter oft eine besondere Tönung annehmen.

Der Begriff der deutschschmeizerischen Literaturgeschichte soll übrigens
nicht überspannt werden, er bleibt ein Ausnahmestandpunkt. Die normale
Einheit literarhistorischer Betrachtung ist nicht der Gau, die normale Grenze
nicht eine geographische oder staatliche, sondern die Sprache ist das
Kriterium. Ja, am Ende fragt es sich sogar, ob die Sprache wirklich das
richtigste oder nicht etwa bloß das aus praktischen Gründen gebräuchlichste
Kriterium ist? Gewiß schafft sie eine tiefe geistige Verschiedenheit zwischen
den Völkern und ist als das Material der Dichtung ein wesentlichster Faktor;
aber die Literaturen liegen doch im Komplex der allgemeinen Kultur, in
unserem Fall in der gesamteuropäischen tief eingebettet. Von den materiellsten
Gebieten des wirtschaftlichen und politischen Lebens bis in die geistigsten



216 Robert Faesi

Bezirke hinauf ist das Schicksal der europäischen Völker trotz aller
Abweichungen im einzelnen ein gemeinsames; so auch das literarische Schicksal.

Es wird eine Hauptaufgabe unserer kommenden literarischen Geschichtsschreibung

sein, viel mehr als es bisher geschah, mehr als es etwa der mit
dem Stoff ringende Jakob Bächtold vermochte, diese Beziehungen darzustellen

und den Gegenstand nach allen Seiten zu verankern. Wollte man
systematisch vorgehen, so müßte man jede literarische Einzelerscheinung aus
vier Gesichtspunkten betrachten: aus dem deutschschweizerischen, dem gesamt-
schweizerischen, dem des deutschen Sprachgebiets und dem europäischen.
Gerade die deutsche Schmeiz fordert infolge ihrer zentralen Lage zu einer
solchen Rundschau heraus. Sie ist ein eigener Komplex mit eigener
Tradition und eigener Wesenhaftigkeit, zugleich aber eine Brücke, ein Kreuzweg,
ein geistiger Knotenpunkt Europas. Daraus entspringt für unsere Literatur
mie für unsere übrigen Lebensfunktionen ein doppeltes Verhalten: Wir
spielen eine selbständige Rolle und eine Vermittlerrolle.

Nicht zu bezweifeln ist eine organische Einheit unseres Schrifttums
fürs 19. sowie fürs 18. Jahrhundert; ob eine solche aber für den Eesamt-
verlauf von den Anfängen bis heute gilt, mag fraglich sein. Der
Zusammenhang wird immer wieder unterbrochen oder eingeschnürt, und erst
im Lauf der Jahrhunderte treten jene Eigenschaften häufiger, bestimmter
und bleibender hervor, die wir heute — wenn auch nicht mit absolutem
Recht — als typisch deutschschweizerische anzusehen gewohnt sind.

So wuchtig unsere Literatur auch gleich in dem abgelegenen St. Gallen
einsetzte, welches vor einem Jahrtausend, als die Klöster die europäischen
Kulturstätten bedeuteten, eine Weile das geistige Zentrum der deutschen
Lande war, ja einen Augenblick durch Notker über ganz Europa seinen
Einfluß ergoß — das erste internationale Verdienst unseres Schrifttums —,
so brach die Entwicklung doch ab. Und als die kulturelle Führung der
Geistlichkeit durch die weltliche Aristokratie entwunden wurde, nahm unser
Gebiet am europäischen Minnesang und ritterlichen Epos zwar lebhaft, aber
nicht eigentlich entscheidend teil. Ebensowenig wie in den Klöstern tritt auf
den Burgen etwas charakteristisch Schweizerisches hervor.

Am ehesten kündigt sich in der raschen „Entartung" des Minnesangs unsere
Art an. Wie seine höfische Haltung durch die körperliche Derbheit Steinmars
durchbrochen mird, der die Dame mit der Magd vertauscht und ohne lange
Umschweife nach den prallen Freuden des Daseins greift, oder wie Hadlaub
der bürgerliche Stoßseufzer „Hussorge tuot ms" entfährt, darin verraten
sich vielleicht zuerst Züge, die sich unserer Physiognomie immer tiefer
eingruben. Sie sind letzten Endes wohl auf die politisch-soziale Struktur
unseres Volkes zurückzuführen.

Denn inzwischen erst hatte der Jormungsprozefz des eidgenössischen
Gemeinwesens eingesetzt, und traten jene Sondermerkmale in Erscheinung,
die es von der deutschen Gesamtheit abhoben. Die Eidgenossenschaft bildete
fich ja durch die siegreiche Föderation des ländlichen und städtischen Elements
gegen die Herrschaft des Großadels und der Klöster, und Bauerntum und
Bürgertum sind die beiden Säulen des schweizerischen Gebäudes geblieben,
auf denen bis heute auch das Schmergewicht seiner Dichtung geruht hat.



Die Tradition der deutschschweizerischen Literatur 217

Die Zusammengehörigkeit des ländlichen und städtischen Elements,
zugleich freilich ihre jahrhundertelange, politisch ausschlaggebende
Gegensätzlichkeit, spricht sich unbewußt aus in Wittenmeilers Ring, dieser stärksten
unserer Dichtungen des ausgehenden Mittelalters und zugleich dem ersten
komischen Epos der deutschen Literatur. Es ist eine Parodie des degenerierten

höfischen Wesens und zugleich der bäuerischen Tölpelhaftigkeit,
aber geschrieben von einem Staatsbürger, der sich unverkennbar selbst in
der ländlichen Roheit und Unflätigkeit wohlfühlt. In brutalerem
Rohzustand noch als Steinmar zeigt sich hier jene strotzende Wirklichkeitsfreude,
die erst nach der Reformation wieder einschlief, um zu Eotthelfs Zeit mit
neuen Kräften zu erwachen, und deren Veredelungsprozeß einen Hauptinhalt

unserer Literaturgeschichte bildet.

Das politische Selbstbewußtsein der sich emanzipierenden jungen
Eidgenossenschaft ist stämmig genug gewesen, sozusagen eine eigene literarische
Gattung zu kreieren: das historische Volkslied ist stofflich der Anfang einer
nationalen Poesie. Und darin, wie die größten Siege und festesten Bündnisse

die stärksten Lieder hervorbringen, manifestiert sich zuerst der treue
Parallelismus zwischen Leben und Kunst, Politik und Literatur, der unsere
Geistesgeschichte von der allgemein deutschen einigermaßen abrückt.

Die überschüssige Lebenskraft bestimmt im ausgehenden Mittelalter
unsere Kultur; sie sucht ihren Ausdruck mit Vorliebe da, mo sich ihre
Sinnlichkeit entfalten kann: in der bildenden Kunst und im plastischen
Gepränge des Dramas. Von dem Augenblicke an, mo diese unbändige
Vitalität ihre ersten nie ganz verwundenen Stöße erhält, wo der Expansion
des jungen Staatswesens auf den Schlachtfeldern Halt geboten wird und
die Krise der Reformation es im Innern erschüttert und auf lange hin
spaltet —, von dem Augenblicke an schwindet die unbefangene Sinnenfreude
in der Dichtung, sie orientiert sich im Humanismus aufs Geistige um oder
wird zum Werkzeug der die Wirklichkeit bewegenden öffentlichen Fragen.
Nie mehr hat sich das nationale Leben bei uns in der Dichtung so zum
Dramatischen gesteigert, wie im Reformationsdrama Nikolaus Manuels
und seiner Gefährten.

Aber die großen Perspektiven, die sich vor genau dreihundert Jahren
von hier aus auftaten, verfinstern und verwischen sich mit erschreckender

Raschheit. Steil folgt der große Absturz in die literarische Leere der
Gegenreformation des 17. Jahrhunderts. Der Glaubenskampf blieb unentschieden,
absorbierte aber nach wie vor die Kräfte, zerklüftete die eidgenössische Einheit,

ruinierte die äußere Macht und verlor jede geistige Fruchtbarkeit. Die
ländlich katholische Hälfte war geistig gelähmt, weil die volkstümliche Grundlage

der Dichtung hier wie überall in Europa ihre Nährkraft eingebüßt
hatte und weil ihr die städtischen Bildungszentren fehlten. Der Protestantismus

aber erstarrte zum engherzigen Buchstabengeist und zu einem
unfrohen moralisierenden Puritanismus, den erst das 18. Jahrhundert geistig
zu adeln verstand.

Und nun zeigt es sich auch, daß uns der Entzug geistiger Nährwerte
aus Deutschland, welches, selbst ohnmächtig und brach, damals nichts zu



218 Robert Faesi

geben hatte, schlecht bekommt. Ein Glück, das; sich die allgemein deutsche

Luthersprache gegen die Bibelübersetzung Zwinglis schon durchgesetzt hatte,
sonst mären wir vom deutschen Geist durch die sprachliche Schranke ähnlich
isoliert worden mie Holland.

Und ebenso schlecht bekam uns die politische und kulturelle Vormacht
Frankreichs, dessen Absolutismus dem demokratischen Grundwesen der Eid»

genossenschaft, und dessen höfische Geistigkeit unserer germanischen Art durchaus

ungemäfz und schädlich war. Was in Frankreich zur klassischen Höhe
führte, brachte uns wie Deutschland auf unfruchtbare Irrwege.

Als, kurz nachdem im zweiten Villmergerkrieg das Schmergewicht wieder
den Protestanten zngefallen und durch den Abschluß der Religionskriege
wieder Kräfte frei geworden waren, der junge I. I. Vodmer und sein
Freundeskreis die erste deutschschweizerische, ja deutsche Literaturzeitschrift,
„Die Diskurse der Malern" ins Leben riefen — es sind jetzt, 1921,
genau zwei Jahrhunderte her —, da mußten sie nahe am Nullpunkte
ansetzen, und es bleibt ruhmvoll, wie rasch sie das literarische Niveau zu
historischer Bedeutsamkeit steigerten, Zürich in drei Dezenien an die Spitze
des deutschen Schrifttums rückten, und wie sich mit dieser Stadt als Zentrum
eine literarische Kultur folgerichtig, Phase auf Phase und immer reicher
entwickelte. Die erste, ja die eigentliche Großtat war der siegreiche Befreiungskampf

gegen die wesensfremde französische Vorherrschaft. Die
Bundesgenossenschaft der einheimischen Werte protestantischer, puritanischer,
republikanischer und naturhafter Art mit denen der kalvinistischen Westschweiz und
Rousseaus, vor allem aber mit denen der damals auffallend wahlvermandten
Engländer gegen das höfisch-mondäne gesellschaftliche und formelle Parisertum
war eine Pionierarbeit für die ganze deutsche Kultur und eine internationale
Eeistesfunktion, wie sie uns so bedeutend seither nicht mehr zuteil wurde.
Theoretisch durch die Zürcher Schule und praktisch namentlich durch A. von
Hallers Gedichte murden Grundlagen für die deutsche Klassik geschaffen.

War England Hülfe, Deutschland Auswirkung, so war das Ziel der
eingesetzten Kräfte ein schweizerisches, nationales. Die Reaktion gegen den
alle Lebensgebiete durchdringenden französischen Einfluß wurde gestärkt durch
die Aufstellung eines positiven helvetischen Ideals. Man fand die
tatsächlichen nationalen Kräfte, mit denen man roeiterbauen wollte, in der
Natur und in der Geschichte.

Die von Haller und Rousseau gepredigte Rückkehr zur Natur hatte
nicht bloß einen sentimental empfindsamen Sinn, sondern wurde mehr und
mehr eine nationale Lieblingsidee. Die ländliche Unverdorbenheit,
patriarchalische Einfachheit und Frömmigkeit wurde als eine Regenerationsquelle
gepriesen und gegen die moralisch laxe, gesellschaftlich und sozial komplizierte
und rationalistisch skeptische Ueberkultur der Städte ausgespielt. Als die
reinsten Hüter der ehrwürdigen Schweizertraditionen erschienen die ländlichen
Bergbewohner und man erwartete „sx alvibns salns pstrias".

Die Alpen waren zugleich die Hochburg der legendarisch gewordenen
Schweizer Freiheit. Ueber die Epoche politischen und kulturellen Zerfalls
zurück knüpfte man an die Zeiten organischen Werdens der Eidgenossenschaft



Die Tradition der deutschschweizerischen Literatur 219

an. Beat von Muralt rät seinen Mitbürgern, in die vergangenen Zeiten
zu reisen, Haller stellt in seinen Satiren das alte Volk des Heldenvaterlandes
dem neuen gegenüber, Bodmer begründete, mehr aus nationalem denn aus
wissenschaftlichem Interesse die schweizerische Geschichtsschreibung, die Johannes
von Müller in diesem Sinn vollendete. Als etwas Neues entstand über
den Lokalpatriotismus hinweg ein schweizerisches Nationalgefühl und die
Liebe zu einem einigen Vaterland, das freilich nur im Wunsche, nicht in
der Wirklichkeit vorhanden war, und in dessen Dienst vor allem I. C. Lavater
seine Dichtung stellte.

War unsere Literatur im Ganzen der Ausdruck der schweizerischen
Wirklichkeiten und wurde dies wieder im 19. Jahrhundert, so trat damals
in der patrizischen Zeit der Geist in einen Antagonismus zum Leben,
vielleicht weil dieses von seiner gesundorganischen Entwicklung allzusehr
abgewichen war. Um die literarischen Führer sammelte sich eine Elite der

lebendigen Geister, welche von jenen zentralen Ideen und Idealen aus die
tatsächlichen Verhältnisse auf allen Gebieten in Kirche und Schule,
gesellschaftlichen und sozialen Gefüge, Innen- und Außenpolitik zu reformieren
versuchte und die veraltende Eidgenossenschaft zu verjüngen unternahm. Die
Literatur als der erneuernde Sauerteig der nationalen und volkischen
Existenz — ein großartiger Gedanke! Aber die tStsüchlichen Reformen, die

noch zur Zeil des anoisn regims vereinzelt eingeführt wurden, erwiesen
sich als unzulänglich und trotz der Fülle und Stärke der geistigen Opposition
blieb das politisch staatliche System mit seinem absolutistischen, hierarchischen
und partikularistischen Charakter unangetastet. Die einsichtigen und gut-
gewillten Reformer, selbst fast sämtlich Patrizier und durch Geburt und
Stellung in den herrschenden Mächten verankert, blieben auf halbem Wege
stehen und scheuten vor dem heftigen Sturm- und Drangtempo der
französischen und deutschen Geistesführer zurück.

Die siegreich beginnende Literatur unseres 18. Jahrhunderts endet in
tragischem Geschick. Im Kerne einheitlich, differenziert sie sich nach zwei
Zielen hin; ihr Januskopf ist nach der schöngeistigen Kultur und nach der
Lebenswirklichkeit hingewandt. Beide Ziele entgingen ihr: die hohe Poesie
wie die nationale Regeneration; sie blieb immer nur Vorstufe und
Verheißung.

Als um 1789 Zürich neben den drei europäischen Größen Bodmer,
Geßner und Lavater einen ganzen Stab bedeutsamer Geister, eine eigentliche

literarische Kultur in seinen Mauern barg und auf dem Gipfel des

Glanzes zu stehen schien, war ihm die Führung schon aus den Händen
geglitten, in die mächtigeren Lessings und Herders übergegangen, und in
Hamburg, ja schon in Weimar reiften die Früchte seiner kritisch-ästhetischen
Mühen. In unserem reich und sorgfältig bestellten Garten wollten gerade
die wertvollsten Blumen nicht aufblühen; schon Sturm und Drang war
durch Lavater einseitig vertreten, und das krönende Genie klassischen Geistes,
für das alles vorbereitet schien, blieb aus. Hatten sich unter dem Schutze
der etwas holzigen Bäume Bodmer und Breitinger die feineren und zarteren
Gebilde einer zweiten Generation entwickeln können, etwa der weichere und
weiblichere, schmiegsame und kultivierte Geßner, so trägt in der dritten, durch



22« Robert Faesi

Lavater vertretenen Generation die Verfeinerung und Steigerung des Seelenlebens

bereits die Züge der Exaltation des mangelnden Gleichgewichts;
andere verfallen zuchtlosem und dilettantischem Literatentum, I. G. v. Salis-
Seewis ist in seinen sanft klagenden Herbstgesängen schon ein elegischer
Epigone.

Entartung im Sinne von Zartheit oder Sprödigkeit auf Kosten von
Vitalität und Spannkraft, das müde Blut und die Ruhebedürftigkeit
Spätgeborener bestimmt die Haltung der Freunde I. M. Usteri, David Heß und
Ulrich Hegner. Mit der Seele in dem bereits ins Mark getroffenen Pa-
triziertum verhaftet, wirken sie literarisch nicht mehr wie die Vorgänger in
die Oeffentlichkeit hinein, sondern verzichten als unlustige Zuschauer und
sehnsüchtige Zurückschauer kontemplativen Gemütes, die aus den Fugen
geratene Zeit einzurenken. Sie sind Alternde in einer Zeit, die sich als
Ganzes mächtig verjüngt. Wie bedingt die Anwendung der
naturwissenschaftlich-biologischen Gesetze auf einen geistesgeschichtlichen Verlauf gilt,
wird gerade im 18. Jahrhundert offenbar. Es ist ein abgeleitetes Zeitalter

voll ererbter Mächte und mit greisenhaften Zügen, dessen eigentliche
Leistung aber in einer Verjüngung besteht, die an seinem Ende sich als
schöpferische Kraft geltend macht, und deren vitalste Aeußerungen auf
politischem Gebiet die französische Revolution und auf geistigem die deutsche

Klassik waren. Auf beide hatte ja unsere Literatur, wenn auch unbewußt,
hingearbeitet; um die Früchte aber sah sie sich in zwiefacher Weise betrogen,
Bodmer und seine Schule waren Pioniere, die aus einem gelehrten und
verstaubten Bildungszeitalter den Weg zu den Quellen des Schöpferischen
erst wieder bahnen, den verhärteten Boden mühevoll aufpflügen mußten,
um ihn für die Saat vollkräftiger Dichtung wieder aufnahmefähig zu
machen. Mit intellektueller Orientierung und Verstandesarbeit, mit Theorie,
Kritik, Wissenschaft und Literatentum, momit doch sonst eine literarische
Epoche schließt, beginnt die des 18. Jahrhunderts. Der Genius unseres
Landes, der an dieser Arbeit historisch bedeutsamen Anteil hatte, aber unter
hundert ungenießbar gewordenen Büchern als einzig lebendig gebliebenes
die Gedichte Hallers hervorbrachte, hatte das Geschick eines Moses: Er
half das deutsche Volk zum gelobten Lande seiner Dichtung führen, aber
es war ihm nicht vergönnt, dieses selbst noch zu betreten.

Seine andere Tendenz, vom Geiste aus eine politisch-soziale Verjüngung
der alten Eidgenossenschaft zu schaffen, hatte ein wunderliches Schicksal.
Jene im Kern demokratischen Ideale der patrizischen Literaturschule erfüllten
sich zwar, sogar weit über das damals beabsichtigte Maß hinaus, im 19.
Jahrhundert, aber auf einem schmerzlichen Wege: Nämlich nicht über die zu
spät gebaute Brücke der Evolution, sondern durch den jähen Abgrund der
Revolution. Nicht jenen geistigen Führern der Aristokratie, sondern der
Masse mar die Tat vorbehalten. Die parallelen Bestrebungen hatten im
Westen die leidenschaftliche Explosivgewalt angenommen, die in der
französischen Revolution mit solcher Wucht durchbrach, daß auch die Schweiz
in die Katastrophe hineingerissen wurde, und daß sich gewaltsam, mit fremden
Kräften und mit vielen Irrtümern die Erneuerung vollzog, die von innen
heraus und organisch geplant war.



Die Tradition der deutschschmeizerischen Literatur 221

Es ist leichter zu sagen, rvo die alte Eidgenossenschaft aufhört, als wo
die neue beginnt. Das Jahr 1798 ist ein so scharfer Schnitt in unserer
Geschichte, dafz das Land darunter aufschrie und mehr als eine uralte
Staatsform stürzte: eine Kultur, vor allem literarischer Art, die auf ihr
aufgewachsen war, wurde radikal an der Wurzel durchschnitten, und wenn
mancher Zweig noch eine Weile fortgrünte, so war er doch zum Tode
verurteilt, weil ihm die Nahrung entzogen mar.

Unsere zwei organischen Literaturen des 18. und 19. Jahrhunderts
ziehen sich wie zwei langgezogene Bergketten ununterbrochen und Gipfel
eng an Gipfel gereiht hin, aber zwischen beiden dehnt sich eine trostlos
unfruchtbare Niederung. Diesen literarischen Formationen entsprechen die zwei
im weitesten Sinne des Wortes politischen Formationen der aristokratischen
Schweiz und der demokratischen, die ihrerseits getrennt sind durch ein
Interregnum des Zerfalls und der Vorbereitung, ein Provisorium ohne eigenen
Charakter.

Dieser Parallellauf des literarisch-geistigen mit dem politisch-materiellen
Leben ist an sich durchaus nicht selbstverständlich. In der Westschweiz und
in Frankreich verliefen die Höhenkurven anders und in Deutschland geradezu
entgegengesetzt. Die Hauptmassive unserer poetischen Kulturen fallen ungefähr
mit den beiden letzten Jahrhundertmitten zusammen, der Tiefstand dagegen
ungefähr mit der napoleonischen Aera, also der eigentlichen Hoch-Zeit der
bis dahin ansteigenden, nachher sich senkenden Geisteskultur Deutschlands.
Dessen klassische Blüte-Epoche liegt also zwischen zwei politischen Gestaltungen
und wölbt sich über den Abgrund politischer Ohnmacht wie ein verwegener
und mächtiger Brückenbogen.

Die Ursachen für diese befremdliche Verschiedenheit der Entwickelung
diesseits und jenseits des Rheins liegen tief. Politisches und geistiges Leben
standen hier von je in engerem und soliderem Kontakt als dort.

Es ist ein Wesenszug, der unsere Literatur vom Mittelalter an
auszeichnet und ihr gegenüber der allgemein deutschen eine eigene Note gibt,
dasz sie sich erdennah, vielleicht etwas vorsichtig, aber sicher an die
Wirklichkeit der schweizerischen Existenz hält, immer neuen Bezug auf sie nimmt,
ihre Kräfte aus ihr bezieht. Dieses bäuerisch-zähe, bürgerlich-nüchterne
Festsaugen an reale Vorbedingungen macht sie freilich auch weniger fähig zu
einem freien, souveränen Aufschwung zu reinster Dichtung und kühnster
Eedankenhöhe. Gerade dadurch zeichnet sich ja der deutsche Genius aus.
Die Kehrseite freilich ist eine großartige aber problematische Isolierung des
Geistes vom Leben, und was gerade der klassischen Epoche der deutschen
Dichtung gebrach, ist, daß sie gleichsam eine Höhenvegetation blieb und die

großartigsten Leistungen nicht eine eigentliche Kultur schaffend ins
allgemeine Leben hinein- und hinunterdrangen. Eine Aristokratie des Geistes
wuchs auf dem Boden und im Schutz der aristokratischen Fürstenhöfe, die
mie Stützpunkte und Refugien der Kultur den politischen Ansturm aus dem
Westen überdauerten. Die selbe französische Invasion und Fremdherrschaft
aber hatte das, aristokratische Eefüge in der deutschen Schweiz schwer
erschüttert, ja aufgelöst und damit unsere patrizische Kultur an der Wurzel



222 Robert Faesi

geknickt; um die bereits ausgesäten demokratisch-volkstümlichen Triebe zur
poetischen Blüte zu bringen, dazu reichte die eigene Kraft vorerst nicht aus.

Der Zusammensturz des alten Schweizerhauses nahm die Kräfte für
den äußeren Wiederaufbau einstweilen zu völlig in Anspruch, als dasz sie

sich auf kulturelle Aufgaben hätten werfen können, und erst als die Nation
1830 notdürftig, 1848 sicher unter Dach und Fach ist, kann sie daran gehen,
den Bau wohnlich einzurichten. Die neue Wirklichkeit der deutschen Schmeiz
mufzte geschaffen sein, bevor die neue Kultur natürlich und selbstverständlich
aus ihr herauswachsen konnte.

Denn diese neue, im Schmerpunkt literarische Kultur ist das geistige
Korrelat der Demokratie; sie gründet sich tief auf Land und Leute, das
Volk herrscht in ihr mie im neuen Staate.

Alle europäischen Literaturen bewegen sich von jeher zwischen zwei
Polen: dem Volksmäfzigen und dem Bildungsmäßigen, je nach den
Konstellationen das Schwergewicht bald zu jenem, bald zu diesem hin
verschiebend. Es ist ein Wesenszug unserer Literatur und erklärt sich mohl
aus der bürgerlich-bäuerlich-demokratischen Entstehung der deutschen Schweiz,
daß in ihr das völkische Element immer wieder überwog und das eigentlich

fruchtbare mar. So im ausgehenden Mittelalter und in der Reformationszeit.

Als vom 16. Jahrhundert an überall die Dichtung mehr und mehr
in die Hände einer gebildeten Oberschicht überging und sich von ihren
völkischen Gründen löste, bedeutete dies für unser Gebiet ihre gänzliche
Verkümmerung, und als sie im 18. Jahrhundert von gebildeten und gelehrten
Patriziern wieder zum Leben erweckt wurde, nahm sie schon früh eine
geheime Neigung zum Demokratischen, Natürlichen und Völkischen an. Während
aber in Deutschland der volkstümliche Einschlag, den Herder und der junge
Goethe ihr gegeben hatten, zwar nie mehr ganz verloren geht, aber durch
die Klassik und ihre Nachwirkungen das Schwergewicht doch auf eine
aristokratisch vomehme, philosophisch orientierte und übernationale Bildungspoesie
höchster Art verlegt wird und bleibt, ist es sehr bedeutsam, daß wir unsere
eigenen deutlich getrennten Wege einschlugen. Die höfisch absolutistische
Epoche war für uns mehr nur ein Zwischenspiel gewesen, das die
demokratisch-völkische Basis zwar verschüttete, aber nicht vernichtete. Die
Demokratisierung vollzog sich nun viel rascher und gründlicher als in Deutschland,
das ja auch äußerlich bis 1918 feudale Merkmale beibehielt und
dementsprechend auch auf geistigem Gebiet nicht völlig mit uns übereinstimmte.

Was in dem halben Jahrhundert von Lienhard und Gertrud bis
zu Uli dem Knecht bei uns geschrieben wurde, das ist in einer ganz
anderen Welt als der Weimars und der Romantik zu Hause, und worin
wir exzelliert haben: jene durch und durch volksmäßigen, bodenverwurzelten
Werke von der Urtümlichkeit und Natürlichkeit Gotthelfs und Kellers, darin
tat es uns die ganze deutsche Dichtung des 19. Jahrhunderts nicht gleich.

Andrerseits fehlt uns langehin, nämlich bis zu C. F. Meyer und Spitteler,
eine Richtung oder Dichtung, die sich mit den parnassischen, hochgeistigen
und zur reinen Form gewordenen Schöpfungen deutscher Klassizität in die

selbe Kategorie stellen ließe.



Die Tradition der deutschschroeizerischen Literatur 223

Auf unserer sozialen Besonderheit und politischen Selbständigkeit basiert
letzten Endes auch der nationale Zug unserer Literatur, der schon unseren
Humanismus färbte, ideell in unserem patrizischen Schrifttum lebte, höchste

Gestalt bei G. Keller annahm und die folgenden Jahrzehnte stark ausgeprägt
blieb. Wenn man es auch ablehnen muß, von einer „Nationalliteratur"
zu reden, so ist unser Schrifttum doch national insofern, als das Volk, und
zwar das eigene Volk, das des Gaues und allenfalls der Eidgenossenschaft
im Brennpunkt des Interesses steht.

Weniger dagegen aus dem ideellen Gesichtspunkt. Gerade im 19.
Jahrhundert hat sich der schweizerische Staatsgedanke für die Dichtung als wenig
fruchtbar ermiesen, und der Zusammenhang mit dem Geistesleben der
welschen Landesteile war viel loser als im achtzehnten.

Zwischen den beiden in sich geschlossenen und von einander getrennten
literarischen Kulturen des 18. und 19. Jahrhunderts knüpft sich doch ein
geistiges Band. Jene hat diese vorbereitet, die in der Schrift propagierten
Ideen und Ideale von damals wurden nun Wirklichkeit. Darum stand ja
auch die Literatur der patrizischen Aera im Gegensatz, die der demokratischen
in Uebereinstimmung zu der jeweiligen LebensrealitSt. Und dies wieder
mag die Ursache sein, weshalb sich jene fast ausschließlich kritisch äußerte,
diese vorwiegend gestaltend.

Der Bruch zwischen ihnen scheint größer als er ist,- und wie Epigonen
der alten Eidgenossenschaft in die neue hineinreichen, so Vorläufer der neuen
in die alte zurück. Einer gar hat den Knoten zwischen ihnen unzerreißbar
geknüpft, indem er durch sein 1781 noch zur Zeit des Zopfes entstehendes
Werk die Aufgabe des 19. Jahrhunderts sozusagen vorwegnahm. Ein
Patrizier ist der Verfasser des ersten Volksbuches Lienhard und Gertrud.

Dieser erstaunliche Anachronismus erklärt sich aus der Nötigung des

Herzens und dem Mut der Unbedingtheit, mit dem Pestalozzi aus den

philantropischen Forderungen seiner literarischen Umwelt die praktischen
Konsequenzen zog.

Es ist schön und sinnvoll, daß die Menschenliebe, und zwar nicht das
passiv zusehende Mitleiden, sondern der aktive Drang, dem Volk aus seinen
wirklichsten Nöten zu helfen, unserer modernen Dichtung den Lebensatem
einhauchte.

„Dichter sind Volkslehrer, ihre Kraft stimmt und bildet", das ist
gewiß nicht eine allgemein gültige Zielsetzung, aber die von Pestalozzi gültige,
und vielleicht ist sie die lebendigste unseres ganzen Schrifttums geblieben.
Keiner Idee hat sich unser Schrifttum so ununterbrochen und willig und
intensiver als das der meisten anderen Länder in den Dienst gestellt, als
der Idee, volkserzieherisch zu wirken.

Aus den Mitteln, deren sich unsere Literatur zu diesem Zwecke von
nun an bedient, ergeben sich einige Hauptmerkmale, die sich ihr dauernd
eingegraben haben. Vor allem die Verbindung eines stofflichen Realismus
in der Darstellung alltäglichen und oft nothaften Daseins mit einem Idealismus

der Gesinnung in der moralischen, pädagogischen, sozialen oder
religiösen Zielsetzung.



224 Robert Faesi

Gottfried Keller gibt der besten Weisheit nicht bloß seines eigenen
Schaffens, sondern unserer neueren Dichtung überhaupt Ausdruck, wenn er
es für die Pflicht eines Poeten erklärt, „nicht nur das Vergangene zu ver»

klären, sondern das Gegenwärtige, die Keime der Zukunft soweit zu
verstärken und zu verschönern, dasz die Leute noch glauben können: ja, so seien

sie, so gehe es zu." So, glaube er, „dafz das Volk das, was es sich

gutmütig einbildet zu sein, und der innerlichsten Anlage nach auch schon ist,
zuletzt in der Tat und auch äußerlich wird. Kurz, man muß, mie man
schwangeren Frauen etwa schöne Bildmerke vorhält, dem allezeit tüchtigen
Nationalgrundstock stets etwas Besseres zeigen, als er schon ist; dafür kann
man ihn auch um so herber tadeln, wo er es verdient."

Pestalozzi schlägt die erste und Hauptbrücke zwischen dem 18. und
19. Jahrhundert, viele schwächere und ungeschicktere Hände schaffen spätere
und schmalere Verbindungen an Nebenstellen. Das Wollen muß meist für
das Können genommen werden, doch fast ausnahmslos setzen sich in den
ersten Dezenien des neuen Jahrhunderts die besten Kräfte dafür ein, den

Weg zum Volke zu bahnen.
Es war ihnen dabei vorerst und lange hin mehr um das Leben zu

tun, als um die Kunst; diese ist nicht Herrin, sondern Magd, und wird
selbst als Mittel zu den tendenziösen Zwecken volkserzieherischer Art
unzulänglich ausgenutzt. Die Springflut, die 1798 von Westen hereingebrochen
war und sich lange nicht verlief, hatte den Humus der Kultur fast völlig
weggeschwemmt, und bis er sich langsam wieder gebildet hatte, fristete die
literarische Vegetation ein kümmerliches Dasein.

Der Sammelpunkt unseres Schrifttums, der Almanach Die Alpenrosen,

trügt seinen Titel zu Recht. Jawohl, nicht Rosen sind es, sondern
Alpenrosen, niedrige wildwachsende Stauden mit trockenen und zähen Blättern
und robusten Blüten. Jenes Schrifttum klebt ängstlich an Land und Leuten,
aber freilich — und auch dafür ist die Alpenrose ein Sinnbild — am
eigenen Land. Es ist ausschließlich Heimatkunst, wobei freilich der zweite
Teil des Wortes ebenso zaghaft als der erste entschieden auszusprechen ist.

Dieser Name Heimatkunst — er ist ebenso neu als die Sache alt —
faßt den wesentlichsten Teil des Schicksals und der Taten unseres Schrifttums

seit anderthalb Jahrhunderten zusammen. Die großen Anreger der
patrizischen Zeit hatten ja bereits das Programm in jenem doppelten
„rstonr" aufgestellt: Zurück zur Natur und zurück zur Vergangenheit
unseres Landes; ein Zurück, das aber mehr und mehr zu einem Vorwärts
wurde.

Jener volksmäßig ländliche Zweig unserer Heimatkunst märe in seinen

Umformungen etwa von Hallers Alpen an über I. C. Hirzels Verherrlichung

des philosophischen Bauern Kleinjogg zu seinem ersten großen Ziel,
Pestalozzis Volksbuch und dann auf mühsamen Umwegen und Windungen
über Zschokkes Dorsgeschichten zu seinem höchsten Punkt, denen Gotthelfs
zu verfolgen.

Es ist eines der schönsten Resultate, daß aus dem Prinzip: Literatur
für das Volk mehr und mehr eine Literatur aus dem Volk wurde. Aus
seinem Stoffkreis, seinem Geist zu dichten, führte schon früh zu der wich-



Die Tradition der deutschschmeizerischen Literatur 225

tigen Idee: aus seiner Sprache zu dichten. Mit den Mundartklängen der
alemannischen Gedichte läutete I. P. Hebel ein demokratisches Jahrhundert
ein, läutete über die nahe Grenze hinüber und gab das Signal zu einem
Glockenchor, der seither keinen Augenblick verstummt ist und sich von Gau
zu Gau in seiner Klangfarbe differenzierte.

Die historisch-patriotische Tradition unserer Heimatdichtung ist gleichfalls

keinen Augenblick abgerissen. Es gehen Wege, menn auch oft schmale,
steinige und langmeilige von Bodmers historischen Schriften und Dramen
zu Johannes von Müllers poetischer Geschichtsschreibung, zu Reithardts
geschichtsschreibender Poesie, oder von Lavaters Schweizerliedern zu denen
Jröhlichs und den heute allgemein gesungenen. Und die Route wird
genußreich, wenn sie über Kellers vaterländische Gedichte und Meyers Jürg
Jenatsch der Gegenwart zuführt.

Wäre nicht jene ununterbrochene Auswirkung der wertvollsten Ideen
des un«isrr rößim«, hätte nicht Pestalozzi jenen ersten Griff, der das Leben
an der Wurzel packte, getan, so könnte Jeremias Eotthelf als jäher und
denkbar wuchtigster Beginn unserer neuen literarischen Epoche gelten. Aber
nenne man den Zürcher Pädagogen oder den Berner Pfarrer ihren Stammhalter:

so mird sie nun deutlich als ein starkes und selbständiges organisches
Gebilde. Es wurzelt in der Erde, in des Daseins Wirklichkeit und steht
mit Nichten auf den Schultern ausländischer Dichter und Denker.

Eotthelf ist ein Phänomen von erstaunlicher Urtümlichkeit, eine „Natur";,
unmittelbar und unableitbar von literarischen Erscheinungen beginnt er
selbstherrlich von vorn. Fast mider Willen lebt er die drängende Dynamik
seiner überschüssigen Vitalität im Wort aus.

Hatte Pestalozzi die Tat, so Eotthelf die Kraft und man könnte an
Fausts Bibelezegese anspielend unsere literarische Entwickelung weiterhin para-
phrasieren: In Kellers Dichtung kam der Sinn, in Meyers Dichtung das
Wort zu seinem höchsten Recht.

Gotthelf, Keller, Meyer und endlich Spitteler — diese vier großen
poetischen Genien sind die eigentlichen Kronsteine im poetischen Geschmeide
unseres 19. Jahrhunderts, ja in gewissem Sinn die Erfüllung der ganzen
jahrhundertelangen Entwicklung. In ihnen hat das dichterische Streben der
deutschen Schweiz endlich blühendes Leben, feste Gestalt, das Gewicht der
Reife und Dauer verheißende, man darf sagen: klassische Form gefunden.

Der deutschen oder gar der europäischen Literatur haben wir in dieser
Epoche freilich keine Vermittlerdienste geleistet wie ehedem, auch weniger
Anregung von ihr empfangen, sondern vorwiegend uns selbst und aus uns
selbst gelebt, aber durch das Ergebnis: die voile Entfaltung unseres
Eigenwesens zum „silbernen Zeitalter" der deutschen Poesie einen im Verhältnis
zum Umfang unseres Gebietes überreichen Anteil beigesteuert.

Und für unser schweizerisches Eesamtdasein bedeutet diese Dichtung
einen besonderen Stolz; auf ihr ruht das Schwergewicht unseres geistigen
Lebens, und beim wohnlichen und würdigen Ausbau des neuen Schweizerhauses

waren es unsere großen Poeten, die das Beste geleistet haben. Durch
ihre Leistung und Befruchtung bekamen wir ein Schrifttum von eigenem
deutfchschmeizerischem Gepräge, organisch und naturgemäß herausgewachsen



226 Wilhelm Schulz

aus der gesamten Wirklichkeit unseres Daseins: der starken Tradition, der

Beschaffenheit des Landes, dem Charakter des Volkes, dem sozialen Gefüge,
der staatlichen Eigenart und Sonderstellung nach außen. Braucht es
ausgeführt zu werden, was ein solches Schrifttum einem Volke bedeutet?

Es ist die große Zeit der Erfüllung, zu der eine lange Tradition
hinleitet und späte, reife Früchte trägt. Und es ist Gegenwart in einem
doppelten Sinn: die großen Meister des 19. Jahrhunderts wirken noch auf
die völkische Gemeinschaft und sie bestimmen — selbst wieder Tradition
geworden — zu einem großen Teil das Schaffen der heute noch lebenden
Schriftstellergenerationen. Der Weltkrieg erst riß die Pforten, durch die bis
dahin erst einzelne sich auf neues Gebiet vorgewagt hatten, zu neuen und
noch unabsehbaren Perspektiven auf.

Es mar Zeit, wenn unser Schrifttum nicht zurückbleiben und dem

lähmenden Bann einer großen Tradition allzusehr verfallen wollte! Die
neuen Wege, die es einschlagen will und soll, wird es aber sicherer und
kraftvoller wandeln, wenn es den organischen Zusammenhang mit der
Vergangenheit nicht abreißt, sondern weiterentwickelt.

Wohin geht die deutsche Jugend?
Von

Wilhelm Schulz - Karlsruhe.

Hslle einzelnen Tatsachen, die zur derzeitigen schlimmen Lage des deutschen^ Volkes beitragen, können ertragen werden, wenn die lebendigen geistigen
und physischen Kräfte in den Menschen da sind, wenn jener Lebensmille
da ist, der die Bürgschaft der Unzerstörbarkeit in sich trägt. Dann beweisen
auch Arbeitsmangel und sinkende Valuta, völlige Entwaffnung und Ueberlastung
mit Steuern und Abgaben noch nicht, daß mir am Ende sind. Und der
Lebenswille ist da; er wirkt in unserer Jugend.

Die gesunden Erwachsenen haben sich allmählich von den Entbehrungen
der Kriegszeit leiblich erholt. Nur die Kranken und die Kinder können nicht
gepflegt werden, wie es sein müßte. Ihre Lage ist zum Teil trostlos. In
den Schulen herrscht noch viel Unruhe. Der Unterricht wird durch allerlei
Veranstaltungen, durch Sport und Spiel, denen man die Jugend nach der
Revolution auslieferte, häufig gestört. Aber die heranwachsende Jugend,
die Jugend von sechzehn Jahren an aufwärts, hat die körperliche und
geistige Entfaltung zu ihrer eigenen Sache gemacht. Die deutsche
Jugendbewegung, die schon vor dem Krieg existierte, gewinnt immer mehr an
Breite und gleichzeitig auch an innerer Sicherheit und geistiger Kraft.

Wo diese Jugend zusammenkommt, weiß sie dem Wandervogel dafür
Dank, daß er in der Vorkriegszeit für sie den Durchbruch in die Freiheit
gemacht hat, aus der erdrückenden Enge der Großstädte, aus dem Zwang
der Schule und des häuslichen Lebens, aus dem Tabaksqualm und Bierdunst

der Kneipen heraus in die Natur. Da wurde gewandert und ge-


	Die Tradition der deutschschweizerischen Literatur

