
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 128 (1983)

Heft: 2: "Schulpraxis" : Bernische Klöster 2

Sonderheft: "Schulpraxis" : Bernische Klöster 2

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernische Klöster 2
Schweizerische Lehrerzeitung
vom 20. Januar 1983

El



Schulpraxis / Schweizerische Lehrerzeitung — Nr. 2

Zeitschrift des Bernischen Lehrervereins 20.Januar 1983

Redaktion des «Schulpraxis»-Teils: H. R. Egli, Breichtenstrasse 13, 3074 Muri BE

Druck und Spedition: Eicher & Co., 3001 Bern

Walter Schütz:

Bernische Klöster 2

Das Kartäuserkloster Thorberg 1

Das Prämonstratenserkloster Gottstatt 9

Das Augustinerkloster Interlaken 16

Daniel V. Moser: Bernische Klöster und neuer Lehrplan 30

Umschlagillustration: Kartäusermönch in seiner Werkstatt

Sämtliche Illustrationen zeichnete Mark Adrian, 3144 Gasel

Adressen der Autoren:

Walter Schütz, Neuhausweg 10, 3063 Ittigen
Dr. phil. Daniel V. Moser, Seminarlehrer, Steigerweg 26, 3006 Bern

Liste der lieferbaren Hefte der «Schulpraxis» (Auswahl)

Nr. Monat Jahr Titel

5/6 Mai/Juni 70 Kleine Staats- und Bürgerkunde
7 Juli 70 Berufswahlvorbereitung
8 August 70 Gleichnisse Jesu
9 September 70 Das Bild im Fremdsprachenunterricht
10 Oktober 70 Wir bauen ein Haus
11/12 Nov./Dez. 70 Neutralität und Solidarität der Schweiz
1 Januar 71 Zur Pädagogik Rudolf Steiners
2/3 Febr./März 71 Singspiele und Tänze
4 April 71 Ausstellung «Unsere Primarschule»
5 Mai 71 Der Berner Jura, Sprache und Volkstum
6 Juni 71 Tonbänder für den Fremdsprachenunterricht im Sprachlabor
7/8 Juli/Aug. 71 Auf der Suche nach einem Arbeitsbuch zur Schweizer¬

geschichte
9/10 Sept./Okt. 71 Rechenschieber und Rechenscheibe im Mittelschulunterricht
11/12 Nov./Dez. 71 Lese-Quellen- und Arbeitsheft zum Geschichtspensum des 9.

Schuljahrs der Primarschule
1 Januar 72 Von der menschlichen Angst und ihrer Bekämpfung durch

Drogen
2 Februar 72 Audiovisueller Fremdsprachenunterricht in der Erprobung
3 März 72 Die Landschulwoche in Littewil
4/5 April/Mai 72 Das Projekt in der Schule
6/7 Juni/Juli 72 Grundbegriffe der Elementarphysik
8/9 Aug./Sept. 72 Aus dem Seelenwurzgart
10/11/12 Okt.-Dez. 72 Vom Fach Singen zum Fach Musik
1 Januar 73 Deutschunterricht
2/3 Febr./März 73 Bücher für die Fachbibliothek des Lehrers
4/5 April/Mai 73 Neue Mathematik auf der Unterstufe
6 Juni 73 Freiwilliger Schulsport
7/8 Juli/Aug. 73 Zur Siedlungs- und Sozialgeschichte in der Schweiz in römi¬

scher Zeit
9/10 Sept./Okt. 73 Hilfen zum Lesen handschriftlicher Quellen
11/12 Nov./Dez. 73 Weihnachten 1973 - Weih nachtsspiele
1 Januar 74 Gedanken zur Schulreform
2 Februar 74 Sprachschulung an Sachthemen
3/4 März/April 74 Pflanzen-Erzählungen. Artenkenntnis einheimischer Pflanzen
5 Mai 74 Zum Lesebuch 4 des Staatlichen Lehrmittelverlags Bern

Fortsetzung 3. Umschiagseite

Zu diesem Heft

Die «Schulpraxis» vom 31. Januar 1980
trägt den Titel Die ersten Glaubensboten.
Bernische Klöster 1. Im Geleitwort ist
angekündigt: «In einem späteren Heft sollen

den drei Benediktinerklöstern - in
zweiter Auflage überarbeitet — die
Kartäuser in Thorberg, die Prämonstratenser
in Gottstatt und die Augustiner in Interlaken

folgen.» In diesem Heft nun
erscheint sie, die Neuauflage der Publikation

von 1968. Auch diese zweite Auflage
hilft dem Lehrer eine der verbindlichen
Aufgaben lösen, die der Lehrplan für die
Primarschulen des Kantons Bern aus dem
Jahr 1973 dem Geschichtsunterricht des
fünften Schuljahrs zuweist: «Klosterleben.

Ein Kloster in der näheren oder
weiteren Umgebung.» - Ein neuer Lehrplan
soll 1984 in Kraft treten. Wie die hier
publizierten Materialien nach dem neuen
Plan für den Geschichtsunterricht
einzusetzen sind, zeigt der Beitrag von Daniel
V. Moser auf den Seiten 30-32.

Was im Geleitwort zu Bernische Klöster 1

steht, gilt in allen Teilen auch für Bernische

Klöster2: Quellen, Erzählung,
Schilderung, ebenso die Arbeitsvorschläge
und die Bemerkungen zur Didaktik des
Geschichtsunterrichts im 5./6. Schuljahr.

Die Hinweise zur Aufnahme persönlicher

Kontakte mit einem Kloster sind zu
ergänzen durch Gottstatt, heute zwar
nicht mehr Kloster, aber das besterhaltene
Klostergebäude im Kanton Bern.

Für das Gelingen meiner Arbeit schulde
ich herzlichen Dank den Herren Dr.

Specker — für seine Überarbeitungsvorschläge

und das Durchlesen der ganzen
Darstellung - sowie Herrn Prof. Dr. Siegwart

aus Freiburg CH, dem Illustrator
Mark Adrian und dem Redaktor Hans
Rudolf Egli.

Walter Schütz

Walter Schütz gehört zu den langjährigsten

Mitarbeitern der «Schulpraxis». Hier
ein Überblick über einige seiner Beiträge,
durch drei einander folgende Redaktoren
veröffentlicht:

Eine TotenbestaPung bei den Kelten auf der
Engehalbinsel. Februar/März 1936. 2 Seiten.

Diviko. Mai 1937. 6 Seiten.

Der zweite Auswanderungsversuch der Hel-
vetier unter Diviko. August und November
1938. 7 Seiten.

Die alamannische Schweiz unter fränkischer
Herrschaft. April/Mai 1949. 25 Seiten.



Schulpraxis / Schweizerische Lehrerzeitung
Monatsschrift des Bernischen Lehrervereins

Bernische Klöster 2

«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

von Walter Schütz, Ittigen

Illustrationen von Mark Adrian

Das
Kartäuserkloster Thorberg

Des letzten Thorbergers
gute Tat

a) Peter von Thorberg
(1341-1400) soll die Liebe
nicht gekannt haben

In «Der letzte Thorberger» gibt Gottheit
folgendes Bild des lieblosen Ritters: «Der
Thorberger war eine jener Gestalten,
welche jugendliche Haltung bis ins hohe
Alter bewahren: der graue Bart verriet
den Greisen, während seine ganze übrige
Erscheinung das Gepräge des kräftigsten
Mannesalters trug. Seine scharfgeschnittenen

Züge waren schön zu nennen, doch
schimmerte aus ihrem Hintergrunde
etwas Unheimliches; unverhehlter Stolz
sass auf seiner Stirne, und in seinem ganzen

Wesen lag eine unaussprechliche
Härte. die dem, der bittend sich ihm
nahte, das Wort im Munde erstarren
liess. .» (S. 6).

Als die Berner ihm am 5. August 1386
die Burg zerstört hatten und er während
eines Gewitters in voller Rüstung trotzig
dastand, rief ihm eine dunkle Frauengestalt

entgegen: «Du warst geboren
ohne Liebe, hast die Mutter gehasst, weil
sie dich lieben wollte..., hasstest dein
Weib, weil es weinte, als du es nicht
liebtest, hasstest deine Kinder, weil sie
andere lieben wollten. dein Geld war
deine Liebe. Da nahm Gott zu sich die
Deinen und liess dir dein Geld, und ein
Schmerz in deinem Herzen quoll auf, den
noch niemand gemessen.» (S. 114).

b) Die Wandlung
und ein Entsch/uss

«Seine Familie war im Grabe, alles ihm
misslungen, er hatte nichts mehr als
einen sterbenden Leib und Geld, Geld, das
kein Feind gefunden, kein Mensch
gezählt.

Sass er nicht schweigend in der Halle,
so ging er langsam in die weiten Wälder,
lehnte stundenlang sich an eine Buche,
stund wie eine Säule auf einem
Vorsprung in tiefes Sinnen verloren Dann
glomm allmählich ein neues Leben in ihm
auf, mit bewussten Augen übersah er aus
den Fenstern der Halle sein Eigentum,
stand lange im Hofe, übersah den
Burgplatz.» (S. 115).

Eines Tages dann ritt ein Bote des
Thorbergers nach St. Johannisberg bei
Freiburg i. Br. ins Kartäuserkloster.
Möglicherweise stand in der Botschaft (zum
Teil nach Gotthelf, S. 117):

An den Hochwürdigen Prior der Kartause St.

Johannisberg, Johann von Braunschweig.
Lieber Freund!

Ich, Peter von Thorberg, der letzte Thorberger,
stehe mit einer Bitte vor Dir. Ich habe in meinem

Leben wenige Bitten getan, dies ist die
letzte, gewähr sie mir! Des Herrn Arm war
gegen mich, was ich gewollt, fiel zertrümmert
dahin. Ich erkenne die Macht des Herrn, ich
beuge mich ihr. Zur Erreichung meines
Zweckes habe ich mit freiem Willen an des
Herrn Geschöpfen mich vergangen, ich war
ein grosser Sünder, ich kannte die Liebe
nicht. Nun weihe ich mich mit allem, was ich
habe, dem Herrn. Thorberg soll ein Gotteshaus

werden, eine Spenderin von Gottes
Gnaden. Meine Güter sollen diesem Hause,
das Du als ein vorzüglicher Baumeister
erstellen möchtest, gehören. Sie sind laut Brief
und Siegel frei, ledig und mein eigen. Erfülle
meinen Wunsch, denn in ihm liegt meine
Busse.

Aber der Beschenkte prüfte das
Geschenk, bevor er es annahm. Der Bote
brachte dem Thorberger den Bescheid,

THORBERG 1

Nr. 2 — 20. Januar 1983

der Generalprior - der Prior der ersten
Kartause La Chartreuse - werde einen
Prüfer nach Thorberg beordern. Der Ritter
Peter solle deswegen nicht beleidigt sein.
Man handle nur nach den Satzungen des
Kartäuserordens, und das Generalkapitel
(die Versammlung aller Kartäuserprioren
unter dem Vorsitz des Generalpriors) halte
streng darauf, dass die Satzungen nicht
verletzt würden.

Die erste Kartause

Ende Juli 1397 begrüsste Peter seinen
Freund Johann von Braunschweig auf
Thorberg. Halb stolz, halb in dienender
Haltung stampfte der Ritter mit dem
Kartäuser über die zertrümmerten Mauern
seiner Burg. Als die beiden dann wieder
auf ein ebenes Stück des Burggrundes
traten und der Thorberger fragend auf
den Prüfer schaute, begann dieser zu
erzählen:

«Der Bischof von Grenoble hatte im Frühjahr
1084 ein Traumgesicht. Darin schaute er, wie
der Allmächtige sich in der unweit Grenoble
(Savoyen) gelegenen Wüste, die unter dem
Namen Kartause (Name des benachbarten
Dorfes Tracy oder des sie umgebenden
Gebirges La Chartre, La Chartreuse) weltberühmt
geworden, einen Tempel erbaute und zugleich
sieben Sterne, die ihm das Geleit dahin gaben.
Das Gesicht ging buchstäblich in Erfüllung.
Kurz darauf erhielt der Bischof Besuch von
7 Männern unter der Führung des Priesters
Bruno von Köln. Diese 7 Männer taten
dem Bischof einstimmig kund, sie wollten sich
in einer schauervollen Wüste vergraben, in
gänzlicher Abgeschiedenheit von der Welt
sich auf die schreckenerregende Ewigkeit
vorbereiten, ihn zugleich bittend, ihnen in seinem
Bistum einen einsamen Ort zur Ausführung
ihres Vorhabens anzuweisen.

Der Bischof erzählte von seinem
Traumgesicht, malte ihnen anderseits die
Schwierigkeiten aus.

Weit entfernt, sie von ihrem Vorhaben
abzuschrecken, steigerte das entworfene Bild ihre



2 THORBERG «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Begeisterung und Sehnsucht nach der Wüste,
wo sie beim Abgang aller Erdenfreuden das
süsse Manna des Himmels zu verkosten hofften

Man rüstete sich mit Wagen, Lasttieren, Vieh,
Werkzeugen, Kleidern, Nahrungsmitteln,
Pergament und Büchern.

Bei Sonnenaufgang setzte sich die Karawane
in Bewegung, geführt vom jugendlichen
Oberhirten, den Bruno, nebst seinen sechs
Gefährten in ihren weissen Kleidern, wie Geister

aus der andern Welt oder nach dem
Traumgesicht wie ein wanderndes Siebengestirn

geleitete. Nachdem sie Grenoble eine
Strecke hinter sich gelassen, verlor sich die
Heerstrasse, und ihr Weg führte sie nun durch
Waldungen, über Berg und Tal, bis sie mit
unsäglicher Anstrengung vor Sonnenuntergang

in eine terrassenförmige Einöde kamen,
wo gewaltige Massen zerstückelter Felsen unter

dem dichten Gesträuche hin und her lagen.
,Dieses', rief Hugo bedeutungsvoll, ,ist der
im Traumgesicht gezeigte Platz, worauf der
Tempel gebaut wurde.'» (Tappert, S. 80 ff.).
«In meiner Burg sieht's nicht viel andersaus»,
unterbrach der Thorberger. «Aber erzähl
weiter!»

«Grauenvolles, doch seliges Erstaunen hielt
sie bei dem Wort wie bezaubert Beim Anblick
der wild romantischen Landschaft mit ihren
feisichten Alpen und bewaldeten Hügeln,
ihren weissen Birken und dunkelgrünen Kiefern,
ihren traulichen Grotten und Moosplätzen
beugten sie die müden Knie und priesen, von
heiliger Freude entflammt, den allmächtigen
Schöpfer der Natur.»

Der Ritter unterbrach seinen Freund ein zweites

Mal - mit der Frage: «Was hatte denn
Bruno in diese furchtbare Einöde getrieben?»
«Bruno war Priester, dann erster Schreiber
des Erzbischofs Manasse von Reims. Dieser
oberste Bischof führte ein sündhaftes Leben:
Er verkaufte Kirchengüter, entwendete heilige
Gefässe, verhängte grundlos kirchliche Strafen.

(Tappert, S. 54.) Ein solches Leben gefiel
Bruno nicht, und er seufzte: .Mein Herz hat
in mir gebebt und der Schrecken des Todes
mich überfallen: denn ich sehe die Stadt
Reims voll Ungerechtigkeit und Zank. Tag und
Nacht schleicht Bosheit auf ihren Mauern
herum, Unterdrückung und Ungerechtigkeit
sind in ihrer Mitte. !'» (Tappert, S. 61.)

Ein solches Leben, glaubte Bruno, müsse zu
furchtbarer Strafe Gottes führen, zur Höiien-
strafe. Um dieser Strafe zu entgehen, ent-
schloss sich Bruno, nur noch Gott zu dienen
und ein Mönch zu werden.

Inzwischen aber hatte er in Paris ein unheimliches

Erlebnis: Er nahm am Totenofficium
(Trauergottesdienst) für den verstorbenen,
angesehenen Lehrer Domherr Raimund Dio-
kres teil. Der Sarg mit dem Toten stand in

der Kirche, die Nocturnen waren bereits
gesungen, und der Priester begann die Lesung.

Bei den Worten .antworte mir' richtete sich
zum Entsetzen aller Anwesenden plötzlich der
Kopf des Verstorbenen im Katafalk auf, die
erstarrten Lippen bewegten sich und stiessen
in furchtbarem Tone die Antwort hervor: ,lch
bin gerecht angeklagt vor dem Richterstuhl
Gottes.' Während das Haupt des Toten wie¬

der in seine ursprüngliche Stellung zurücksank,

durchhallte ein Schrei des Schreckens
die vom blassen Kerzenschimmer erhellte
Kirche, und die wie Espenlaub zitternden Priester

verschoben das Totenofficium auf den
nächsten Tag. Doch als die Totenfeier am
andern Morgen aufs neue begann, richtete
sich der Domherr im Sarg abermals auf und
sagte mit tränenerstickter Stimme: ,lch bin
gerecht verurteilt vor dem Richterstuhl
Gottes!' Wiederum wurde das Officium von den
erbleichten Priestern abgebrochen. In
gespannter Erregung sah man dem kommenden
Tag entgegen, an dem der verstorbene Domherr

sich bestürzenderweise zum drittenmal
aus dem Sarg erhob und die Worte hervor-
presste: ,lch bin gerecht verdammt vor dem
Richterstuhl Gottes.' Die Priester flohen in

unbeschreiblicher Angst, und die aufgewühlte
Menge warf den Leichnam kurzerhand auf
den Schindanger. (Erlebnis am Totenofficium
nach Nigg, S. 180/81, wo er schreibt: «Ich
gäbe unbedenklich die ganze Bruno-Forschung

für diese eine Begebenheit hin, ohne
die alles unverständlich bleibt. Gewiss.
keine Geschichte, sondern ,nur' eine
Legende.»)

Nun gab es für Bruno nur noch eines: Weg
von der Weit in die Einsamkeit, näher zu Gott!
In der Einöde erhob sich nach einigen Tagen
eine kleine Blockkapelle, ein treues Bild des
bethlehemischen Stalles. (Witzig, Bd. I/53.)
Nach Vollendung der Kapelle baute man aus
ähnlichem Material Hütten zum Wohnen, und
zwar die des hl. Bruno in der Nähe des
Bethauses und die andere am Fusse dreier oder
vier vom Felsengebirge herabgefallenen
Steinmassen Das Innere zierte ein ungehobelter

Tisch nebst einer rauhen Sitzbank; etliche
über Blöcke gelegte Bretter dienten als
Bettstelle, und ein mit Stroh oder Moos gefüllter
Sack als Matratze, über die wollene Decken
und Schafpelze gebreitet lagen. Das Kochgerät

hing an den Wänden zur Seite der Kleider,

und auf dem Tische lagen Bücherrollen
nebst Pergament. Das war der ganze Hausrat
der Gründer des Kartäuserordens.» (Ganze
Schilderung der Gründung des Kartäuserordens

nach Tappert, S. 83 f. Nach Nigg, S. 187
wurde schön im nächsten Jahr ein richtiges
Kloster gebaut, «die Zellen zu kleinen Häuschen

mit drei Zimmern erweitert, die alle auf
einen Gang mündeten». Die Einsiedlerart der
Kartäuser wurde damit noch mehr betont,
und sie ist bis heute geblieben.)
«Und was war für Bruno das Wichtigste?»
fragte Peter von Thorberg. «Seinem Freunde
Viridis schrieb er: ,lch bewohne eine Einöde,
fern von jeder menschlichen Behausung, in
der Gesellschaft von Ordensbrüdern,. die,
in nächtlicherAnbetung verharrend, der Rückkehr

des Meisters warten, damit sie in dem
Augenblick, da er anklopfen wird, ihm
alsogleich öffnen können.'» (Nigg, S. 188.)

Die Kartause Thorberg
Der Baumeister Johann von
Braunschweig entwarf bald einmal einen Pian
für die Anlage des Klosters, denn er sagte
zum Thorberger: «Der Platz ist gross ge¬

nug, Wasser ist da, für Mühle, Werkstätten

und Gärten innerhalb der Klostermauer

haben wir, wenn die Bauern den
Mauerschutt weggeführt haben, reichlich
Raum. Die Menschen da unten können
nicht weiter als an die Mauern schauen,
die Mönche aber sind da oben dem Himmel

schon etwas näher.

Was an Steinen deiner einstigen Burg
nicht zertrümmert ist, können wir für die
Klostermauern brauchen.»

Und dann fuhr der Gänsekiel über das

grosse Pergament auf dem schweren
Eichentisch und fügte Teil an Teil zur neuen
Kartause. Johann von Braunschweig
erklärte dazu: «Im SO, vordem Burggraben,
bauen wir eine Scheune, einen Stall. In

die Scheune kommen Heu, Getreide,
Wein.

Ebenfalls vor dem Burggraben - vor der
Brücke — kommt das Gasthaus für die
Frauen. Keine Frau darf zur Klosterpforte
herein

Das grosse Stück Land links des

Aufganges gibt den Klostergarten.

Das äussere Klostertor schliesst den
Burggraben gegen das Tal ab, nach dem
inneren Klos(ertor beginnt das Kloster.
Rechts vom inneren Klostertor muss ein

grösseres Haus erstellt werden: die
Pförtnerzelle, die Bäckerei, die Kapelle für die
Laienbrüder und Gäste des Klosters, der
Kapitelsaal für die Laienbrüder.

An den Kapitelraum schliessen wir wieder
ein grösseres Gebäude: Dessen Erdge-
schoss werden die Laienbrüder benutzen

als Wohn- und Schlafraum, den
1. Stock die männlichen Gäste des
Klosters. Im weiteren wird hier der Pater
Prokurator - der Meister über die
Laienbrüder - wohnen.

Unmittelbar nach dem Gäste- und
Brüderhaus gelangen wir zur Klosterküche.
Die Klosterküche enthält auch das
Refektorium - den Essraum - für die
Laienbrüder. (Schmid, S. 101, vermutet der
auffallend starken Aussenmauern wegen,
dass für Gäste- und Brüderhaus sowie
Teile der Klosterküche frühere Bauteile
der einstigen Burg verwendet wurden.)
Getrennt vom Refektorium der
Laienbrüder, vom inneren Hof her zugänglich,
bauen wir das Refektorium für die Mönche.

Es schliesst an die Klosterküche
gegen N. Der kleine Raum gegen O wird
zur Wohnung des Bruder Küchenmeisters.

An das Refektorium - gegen W -
schliessen wir das Kapitel und die
Sakristei (siehe Abb. 1, Nr. 16). In der
Sakristei bewahren wir die Messgewänder
für den Gottesdienst, die liturgischen
Geräte und Bücher und die Bibliothek
auf. Noch mehr gegen W bauen wir den



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 THORBERG 3

SM
V:~£l

ANlAfeE DER KARTAUSE T0R6ERG

Û OOl Ö* * / - ' * V -1

\ f»&t<
ödlo° 00

© ° "°«0 ® 5A" -^yO 00^J£> J^jjOoo • //D.Û fiVtHiT°°o° c -$f\>
nach einem Grund-^°°aao04^^RiL
rissplan von %7Z
und nach Erläuterungen uäy -)

von Dr. Bernhard Schmid ö°8fyo%\,
dargestellt von M.Adrian °

Î.ÇoVAfcj O 0 P
Ö7oDO OÖ

Abb. 1 Anlage der Kartause Torberg

1 Fasshaus 15 Refektorium für die Mönche
2 Rossstall 16 Kapitelstube, eventuell Sakristei
3 Garten 17 Sakristei
4 Frauengästehaus 18 der kleine Kreuzgang
5 Brücke 19 Klosterkirche (Oratorium)
6 Holz- und Wagenschopf 20 der äussere Hof (Vorhof)
7 Pförtnerzelle 21 der grosse Hof (Klausur)
8 Gästefürsorge, Bäckerei, Gäste- und 22 Wohnung des Paters Sakristan

Laienbrüderkapelle 23 Badstube
9 Kapitelraum der Laienbrüder 24 Waschhaus

10 Gästehaus für männliche Besucher 25 Priorenzelle
(Hospitium), Wohnung der Laien26 Vikarenzelle
brüder mit Schlaf- und Arbeitsräu27 Kapelle des Priors und des Vikars
men 28-37 Mönchszellen

11 Pater Prokurator 38 Colloquium, Bibliothek, Kapelle?,
12 Klosterküche 39 der grosse Kreuzgang '
13 Wohnung des Küchenmeisters 40 Strafzelle
14 Refektorium für Laienbrüder

Kleinen Kreuzgang mit offenen, gedeckten

Gängen. Im Hof des Kleinen
Kreuzganges werden wir die Toten bestatten.

An den kleinen Kreuzgang, gegen N,
bauen wir das Wichtigste, Mächtigste
einer Kartause, die Kirche, das Oratorium
(s. Weihe des Klosters).

Mit einer Ecke an die Kirche stösst die
Zelle des Paters Sakristan. Er muss ja
täglich den Mönchen das Zeichen zum
Nachtgottesdienst geben und muss in
der Nähe der Kirche sein.

Nun die Wohnungen der Mönche, die
Zeilen:

In der Nähe der Hauptgebäude des
Klosters, am Eingang zu den Wohnungen
der Mönche — am Eingang zur Klausur -
bauen wir das grösste Zellenhäuschen,
das für den Prior. Es bekommt, wie jede
andere Zelle, ein Gärtchen und öffnet
sich, wie jede andere Zelle, nach dem
Grossen Kreuzgang. Hier in Thorberg
können wir den Grossen Kreuzgang nicht
in einem schönen Rechteck anlegen, weil
das Plateau eine zu unregelmässige Form
hat. Das Zellenhäuschen des Vikars, des
Stellvertreters des Priors, schliesst gegen
NW an.

Die kleine Kapelle, anschliessend an die
Zelle des Vikars, kommt ganz an den
Rand des Plateaus, hat Verbindung mit
dem Grossen Kreuzgang. Sie dient in
erster Linie dem Prior, dann dem Vikar.

An die Kapelle stösst wieder eine Zelle.
An den NW-Rand des Plateaus bauen

Abb. 2: Die Kartause Torberg. Rekonstruktionsversuch von M. Adrian



4 THORBERG «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

wir Zelle um Zelle, ebenso im 0 bis an
das Refektorium. Die letzte Zelle gegen
S ist die Strafzelle, denn sie muss in
unmittelbarer Nähe der Kirche sein, damit

der Gefangene durch ein Fensterchen
dem Gottesdienst folgen kann.»

«Die Verfassung der Kartäuser, etwa um
das Jahr 1130 von Prior Gigo I

aufgeschrieben, schreibt vor, dass ein
Kartäuserkloster nicht mehr als 13 bis 14
Zellenhäuschen zählen darf.

Der Bau des Klosters wird eine Menge
Geld kosten !»

«Lass das meine Sorge sein!» sagte
bescheiden der Thorberger.

Einkünfte
Am andern Tag vielleicht kam Johann
von Braunschweig mit der Frage: «Freund
Peter, wer sorgt für den Unterhalt und
damit den Fortbestand der neuen Kar-
tause?»

Da holte der Ritter ein Pergament. Darin
hatte der Kaiser Karl schon im Jahre 1371
geschrieben:

Da Peter von Thorberg «eyn gotishaus stiften
und machen wolle, do der gotesdinst gemeret
und gesterket werde...» (Schmid, S. 89),
schenke er ihm zu Eigentum «hofe und gutem
czuCrochtal (Krauchthal) dorczu derkyrchen-
sacz doselbst czugehoret, in Costenzer bysch-
tume...» (Fontes Rerum Bernensium IX.

1537.)
Was nun der Thorberger dem Mönch über
die wirtschaftliche Sicherung des Klosters
erklärte, war etwa folgendes:
1. Was erhielt das Kloster vom Hofzu Krauchthal?

Zu diesem Hof gehörten nach dem
Thorberger «Urbar» 1500 mindestens 8 Bauern,

die im Gebiete der heutigen Gemeinde
Krauchthal Inhaber dieser Höfe waren.
Die Inhaber hiessen Egli, Pfiffer, Vögeli, Ligriz,
Oeschi, Bucher, Mauriz, Vögeli und Deri-
schwander.
Zu Eglis Bauerngut gehörten:
Haus und Hof, Spycher, Hofstatt
Bünde (Hanf- und Flachsacker)
Zeigen (Ackerland, 1., 2. 3. Zeig)
Heuland
Seine ganze Pacht bestand aus 8 mad (1 mad

das magere Gras, das ein Mädervon 2-11
Uhr mähen mochte etwa 1 Jucharte) Heuland,

17-18 Jucharten Zeigen und dem übrigen,

total 1 Schuppose (Normalmass um
1320: 12 Jucharten).
Er bewirtschaftete 2 Schupposen. Die andere
bestand aus 4-5 mad Heuland sowie 9-10
Jucharten Zeigen.
Für die ganze Pacht - also beide Schupposen

- musste er dem Kloster folgende Abgaben
entrichten:
VII müt Dinkel

(1 Mütt gab 100 Pfund Brot)
X Schilling (100 Franken)

2 alte Hühner
4 junge Hühner
40 Eier

Hans Oeschi hatte 1 Schuppose in Pacht. An
Abgaben hatte er dafür zu entrichten:
VI müt Dinkel
X s. (Schilling)
1 altes Huhn
2 junge Hühner
20 Eier

Rudi Pfiffer bewirtschaftete 3 Schupposen,
Cuni Vögeli 2, Mauriz Vögeli 4, die andern
weniger als 1 Schuppose. Wie dies schon bei

Egli bemerkt wird, waren die Schupposen
ungleich gross, daher auch ungleich belastet
mit den Abgaben.
Wesentlich war die Frage: Wie manchem Bruder

kann ich das «tägliche Brot» geben aus
dieser, jener Abgabe?

Für die obengenannten beiden Fälle ist die
Rechnung einfach: 13 Mütt Dinkel gaben
13x100 Pfund Brot. (Die Kartäuser durften
nur braunes Brot essen.) Für 2 Tage durfte
ein Pater in seiner Zelle einen halben Laib
essen, sagen wir 1 Pfund. Für 1 Jahr machte
das 180 Pfund, so dass die 1300 Pfund für
7 Pater langten, nicht eingerechnet die
gemeinsamen Mahlzeiten.
Die Laienbrüder assen mehr, dafür hatte aber
das Kloster die Abgaben von Pfiffer u. a., dazu

die folgenden Einkünfte.

2. Was erhielt das Kloster aus dem Kirchen-
satz? Erst aus dem Jahre 1545 kennen wir
die Güter und Einkünfte der Pfarrpfrund und
den Umfang der Abgaben. Auf Seite 315
umschreibt sie Morgenthaler wie folgt:
«Dis Pfrund hat huss, hof, bomgarten, schüren

und jerlich inzenemmen an

dinkel XXIUI mütt, VIII mäss
haber XVlill mütt, IUI mäss

roggen VI mütt, VIII mäss
musskorn zwei viertel
strouw L burdi
garten hanen XL
jung zenden
darvon erhält er stier und äber
gelt LXXXXV Pfund

Bemerkungen: 1 Mäss betrug um 1350 herum

14 I; Dinkel, Hafer und Bohnen - als
Gemisch Musskorn genannt- liess man gemischt
mahlen. Vom Mehl gab es Brei (Idiotikon 3/
472). Zwei Viertel betrugen % Mütt. Nach
Idiotikon 2/1307 könnten «garten hanen jung
zenden» junge Hähne gewesen sein. Solange
der Pächter des Kirchengutes den Dorfeber
und Dorfstier unterhielt, brauchte er diesen
Zehnten nicht zu entrichten. 1 Pfund galt um
1500 herum 80 Franken. (Die Schüler können
auch hier die Rechnung für das «tägliche Brot»
machen, indem sie für 1 Mütt etwa 170 I

rechnen,) Um das tägliche Brot für 14 Mönche

und vielleicht 10 Brüder konnte also
Johann von Braunschweig ohne Sorge sein.

Als der Braunschweiger überzeugt war,
dass er die Stiftung des Thorbergers für
seinen Orden annehmen könne, sagte er
nicht gleich ja, sondern dachte tagelang,
vielleicht wochenlang darüber nach.
Nicht die Entscheidung des Mönches

Braunschweig war wesentlich, sondern
die Antwort Gottes auf die Frage der
Errichtung eines Klosters. Und die Antwort
Gottes kam nicht von einem Tag auf den
andern. Da hiess es warten, warten, bis
der Mönch zum Glauben kam, Gott habe
ihm die richtige Antwort gegeben — mehrmals

dieselbe Antwort!

Der Generalprior hatte ihm eine schöne,
aber schwere Verantwortung aufgeladen:
zu prüfen und dann selber zu entscheiden
über den Bau einer Kartause! Und er war
nicht nur dem Generalprior Guilelmus
Rechenschaft schuldig, sondern in erster
Linie Gott! Was sagte schon der
Kartäuserprior Gigo?

«Erschaure vor Gottes unerforschlichen
Gerichten über dich. Zwei Menschen sind dir
anvertraut: der eine krank, aber heilbar, der
andere gesund, jedoch gefährdet. Wem ist
grössere Sorge zuzuwenden?. Muss man
nicht in gleicher Weise sorgen und schaffen,
dass der eine nicht krank und dass der andere
gesund wird.
Der Mensch hat Gottes, nicht Gott des
Menschen Willen zu tun.
Aus eitler Ruhmsucht darfst du selbst
Nützliches nicht erstellen, etwa aus Eisen ein Messer.

Der allein darf und kann in seinen
Werken sich rühmen, der nichts aus Eigennutz
tut: Gott.

Freuen mag sich, wer eine Stätte gefunden,
wo er mit Aussicht auf unvergänglichen Lohn
arbeiten kann. Und dazu rufe er alle herbei,
die er liebt. Also? Gottes wegen muss man
den Menschen Gutes tun.» (Gigo, S. 74, S.

125, S. 137.)

Johann von Braunschweig
nimmt das Geschenk an

Nach fast halbjähriger Prüfung erlaubte
der Kartäuser seinem Freunde Peter,
einen Stiftungsbrief schreiben zu lassen.
(Vielleicht schrieb er ihn selber, weniger
wahrscheinlich war es, dass ihn einer
der Kartäuser - von Braunschweig oder
Ulritz - schrieb.) In diesem Brief stand
als Wesentliches, er, Peter von Thorberg,
Ritter, schenke alle seine Besitzungen in
Burgund dem Kartäuserorden zur Gründung

einer Kartause in Thorberg. (Für
die Schule ist absichtlich nur ein kleiner,
aber konkreter Teil des Klosterbesitzes
dargestellt. Genaueres siehe Nicklès,
«Thorberg», Freiburg i. Ue. 1894.)

Bern als Schutzherr

Eines Abends kam der Baumeister mit
der Frage zum Ritter, wer denn das
Kloster und seine Gotteshausleute schützen

werde gegen rohe Gewalt. Diese
Frage überraschte den Thorberger nicht.



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 THORBERG 5

Die längste Zeit schon beschäftigte sie
ihn. Er gab eine kurze Antwort: «Freund
Johann, hab' Geduld». Aber jetzt, wo
die Frage gestellt war, musste ihr bald
eine Antwort folgen. Und die Antwort
lag vor: Ganz naheliegend war's und
doch widersinnig - diejenigen, die ihm
die Burg zerstört hatten, die Berner sollte
er für den Schutz des Klosters angehen?
Niemals! Aber wer kam denn sonst in
Frage, einen sichern Schutz bieten zu
können? Niemand anders! Manche
Nacht, manchen Tag trug der Ritter die
Frage mit sich herum, bis er eines Abends
wieder vor den Baumeister trat mit den
Worten: «Morgen reite ich nach Bern,
ich will vor Schultheiss und Rat treten
mit dem Ersuchen um die Übernahme der
Schutzherrschaft über das Kloster und
seine Gotteshausleute.»

«Als alles wohl gerüstet war und des
weiteren Befehles harrte, erschien in
reicher Rüstung der Freiherr, bestieg sein
altes Reitross, das hell aufwieherte,
vergangener Tage gedenkend, und zu lustigem

Sprunge die alten Glieder zwang.
Unwillkürlich klopfte Herr Peter dem
alten Freund die Mähne, seit Jahren die
erste freundliche Bewegung seiner Hand.
Er setzte sich an die Spitze des Zuges
und ritt gen Bern. Vor dem Rathause
liess er sein Geleite halten. Dort sass an
gewohntem Tage der Rat über den
Geschäften der Stadt und vernahm
verwundert die Meldung, Peter von Thorberg

wünsche in einer wichtigen Sache
vorden Rat zu treten und begehre Gehör.
Von dem seltsamen Treiben des
Freiherrn hatte man auch in Bern gehört,
aber umsonst geraten, was er im Schilde
führe, es erriet daher niemand den
Grund des unerwarteten Begehrens. Der
Schultheiss, Ludwig von Seftigen, hiess
den anwesenden Venner. den
Freiherrn hereingeleiten. Dem Greisen wurde,
dem Schultheissen gegenüber, ein hoher
Stuhl hingestellt.

Durch die weit geöffnete Tür trat düster,
ungebeugt, der Greis vor den Rat,
verschmähte den Stuhl und sprach:

«Edle Herren Ich, Peter von Thorberg, als
Freund und Feind Euch bekannt, stehe mit
einer Bitte vor Euch... Meine Kinder
ruhen im Grabe, mein Leben ist zerronnen,

am Rande des Grabes stehe ich.

Nun weihe ich mich mit allem, was ich
habe, dem Herrn. Thorberg soll ein
Gotteshaus werden, eine Spenderin von
Gottes Gnaden. Meine Güter sollen
diesem Hause gehören. Dem edlen Rate
von Bern trage ich die Schirmvogtei
darüber an, mit dem Wunsche: dass, wo
möglich, aus dem edlen Hause von
Krauchtal der Vogt bestellt werden möch -

te. Edle Herren! gewährt mir Bitte und
Wunsch, in beiden liegt ein Teil meiner
und meines Hauses Bussel».

Gar seltsam klang diese unerwartete Rede
den edlen Herren des Rates. Es erhob
sich der ehrfurchtgebietende Schultheiss
und bezeugte dem Freiherrn die freudige
Überraschung, sicherte im voraus die
Geneigtheit des edlen Rates zu, die in
einer späteren Beratung durch
entsprechenden Beschluss sich kundtun werde.
Der Ritter dankte dem Rat für dessen
Geneigtheit, sprach die Überzeugung aus,
dass unter diesem Schirm die übergebe-
nen Leute in Sicherheit und angemessener

Freiheit ihr Glück finden würden...»
(Gotthelf, «Der letzte Thorberger», S. 116
-118.)

Die Weihe des Klosters

Die Einweihung können wir uns ähnlich
vorstellen, wie dies in Gottstatt geschah
(s. S. 12 ff.). Anders wäre folgendes:

Die 12 eintretenden Mönche trugen
weisse Kutten mit weiten Ärmeln. Das
weisse Skapulier war hinten und vorne
so lang wie die Kutte. «Von dem Bene-
diktinerskapulier unterschied es sich
dadurch, dass die vordere und hintere Zeugbahn

durch Streifen, ,vittae' genannt,
verbunden wurden. An den breiteren
Querstreifen erkennt man den
Grossprofessen, der die feierlichen Gelübde
abgelegt hat.» (Wenzler S. 109; Abb. 3.)

Über den Bau des Klosters
und seinen Schutz
Nach den Anweisungen des Baumeisters
von Braunschweig schickte Peter von
Thorberg einen Knecht aus, um seine
Herrschaftsleute zur Arbeit am Klosterbau
aufzubieten.

Krauchthal bezeichnet selbstverständlich
nicht in erster Linie das Dorf, sondern
das Tal, darin es liegt. «Krauchthal
bebte in Angst vor hartem Frondienst,
doch ohne Grund. Er wurde nicht hart
gefordert, und Speise und Trank fehlten
nicht. Der Ritter lebte diesem Bau, er
schien jünger zu werden dabei; seine
frühere Härte und Unbarmherzigkeit aber
trat nirgends hervor. Manchen, der beim
Bau einen Schaden erlitt, verwundet
wurde, liess er unterstützen; doch zeigte
der Greis nie persönlich Mitleid, auf
seinem eisernen Gesichte wurde nie eine
Teilnahme sichtbar.» (Gotthelf S. 115/
116.)

Im April 1399 erklärten in einem langen
Brief «Schultheiss, Rat und Burger der
Stadt Bern», dass sie «mit einhelligem
Rate die Vogtei des vorgenannten Gotteshauses

und Klosters von Thorberg...
also zuhanden genommen haben, und
Bruder Johannes von Braunschweig,
Prior und das Convent (eigentlich die im
Kapitelsaal versammelten Brüder).
und ihre Nachkommen und ihr
Hausgesinde, so ihr Muss und ihr Brot essen

zu unserem Burgrecht und in unsern
Schirm genommen haben...» Die im
Gesuch des Thorbergers - s. voriges
Kapitel - gewünschten Freiheiten wurden
samt und sonders versprochen. (Schmid
S. 90.)

(Max Schweingruber, Siedelungs- und
Flurnamen der Gemeinde Krauchthal. Langnau
1949, S. 6.) Abb. 3: Kartäusermönch



6 THORBERG «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Bei der Taufe sprach der Bischof
wahrscheinlich: «Dieses Gotteshaus sei
geheiligt und geweiht, im Namen des Vaters
und. der glorreichen heiligen Paula.
Sein Name lautet: Kartause der hi. Paula
zu Thorberg.» (Der Ordensprior erlaubte
später auch den kürzeren Namen: Car-
tusia de Berna.)

Nach alter Vorschrift musste die Kirche
reinlich, aber ohne Schmuck und
Kostbarkeiten sein, mit einem Altar, einem
Kelch (Wenzel, S. 104). Im Sinne unserer

Abbildung 2 beschreibt sie Schmid
S. 102 wie folgt: «Ursprünglich, ähnlich
wie bei den Cisterciensern von einfachster

Bauart, ohne Turm und ohne
Querhausbauten, lediglich einen Dachreiter
tragend, bestand die Kirche aus einem
geräumigen Mönchschor im 0 mit dem
Hauptaltar und den Stühlen der Patres,
dem sich gegen W zu die Kirche für die
Laienbrüder - vielleicht durch eine mehr
oder weniger hohe Schranke vom
Mönchschor geschieden — anschloss.
Zu diesem den Laienbrüdern vorbehaltenen

Westteil der Kirche führte, wie wir
aus dem Plan von 1672 ersehen können,
ein besonderer Ein- und Zugang vom
äusseren Hof des Klosters. Das Hauptportal

der Kirche dürfte sich an der
südlichen Längswand gegen den kleinen
Kreuzgang geöffnet haben, wo sich auf
unserm Plan noch eine solche Öffnung
angemerkt findet, und eine dritte Tür in
der gegenüberliegenden Wand gestattete
den Mönchen, die Kirche von dieser Seite
her aus ihren Zellen auf dem kürzesten
Wege zu erreichen.» Vielleicht war die
Klosterkirche monumentaler, als wir sie
darstellen. Die Miniatur aus Thorberg -
s. Heimatbuch II Burgdorf, S. 531 -
zeigt den Stifter mit einer wahrscheinlich

dreischiffigen Basilika.

«Der Prior unterscheidet sich durch kein
äusseres Abzeichen von den übrigen
Mönchen.» (Wenzler S. 106.)

Auch das Volk nahm teil an diesem
Freudentag: «Über dem ganzen Tale schwebte

in jenen Tagen eine heilige Andacht;
die Klosterkirche war nie leer; weit her
kamen die Beichtenden, und wenn die
frommen Männer sangen auf dem Berge
die heiligen Lieder, so lag am Fusse des

Berges eine Schar auf den Knien
(wahrscheinlich die Frauen), und mit den
Tönen stiegen die Seufzer der Gläubigen
zum Himmel auf. Es war in jenen Tagen
den Bewohnern des Landes, als sei der
Himmel ihnen näher gekommen, als
träufelte auf sie herab der Vorgeschmack
des ewigen Sabbates; es war kein Streit
unter ihnen, zwischen den Herzen wich
der Groll, sie waren einmütig ein Herz
und eine Seele. Am Tage, als das Kloster

die heilige Weihe erhielt, die herrlichsten
Töne an den Bergen widerklangen, die
wunderbar geheimnisvollen Zeremonien
ihre Herzen mit heiligem Schauern
erfüllten, die bischöfliche Pracht ihre Augen

blendete, dann den Armen die Füsse

gewaschen undalle gespeist undgetränkt
wurden, bedient von den heiligen Männern,

da war keiner, der des Abends in
seiner Hütte nicht Gott lobte und pries,
dass er das Herz des Freiherrn gelenkt
und so herrliche Tage, so ahnungsvolles
Erwarten ihnen zubereitet.» (Gotthelf
S. 121; der Schluss der Sage, wie der
Ritter in später Stunde mit dem Prior
seine verborgenen Schätze aufsuchte und
sie verfluchte, Vergebung erhielt, hat
leider hier nicht Platz. Er sollte aber den
Schülern nicht vorenthalten werden.)

Das klösterliche Leben
beginnt
Ausbau und Weihe des neuen Klosters
erfolgten (nach Schmid S. 91) vielleicht
erst um 1403 herum, nachdem der
Kartäuserprior von Johannisberg i. Br. als
Visitator «den Stand der Anlage zur
Eröffnung des geregelten Klosterlebens als
genügend fortgeschritten betrachtete».
Der Visitator habe dabei von seiner
Vollmacht Gebrauch gemacht und den
bisherigen Rektor (Baumeister und Leiter
der im Bau befindlichen Kartause) Albert
Ulritz zum ersten Prior eingesetzt. (Wenn
die Berner in ihrem Schutzbrief Johann
v. Braunschweig als Prior aufführten, war
dies eine ungenaue Bezeichnung, denn
dieser war der erste Rektor.)

Das geregelte Leben
für die Pater

23 Uhr: 1. Läuten
Aufstehen, in der Zelle die Matutin und
Laudes beten.

23.45 Uhr: 2. Läuten
Von den Zellen in den Chor gehen, hier
beten, singen, lesen während-2—3 Stunden;

in die Zellen zurückkehren und hier
die Prim beten; schlafen.
5.30 Uhr -10 Uhr:
Beten in der Zelle, Teilnahme an der
Messe im Chor, lesen in der Zelle (Prim,
Terz).
10 Uhr-14.30 Uhr
Beten der Sext in der Zelle, essen in der
Zelle, Handarbeit in der Werkstatt oder
im Gärtchen, spazieren im Gang der
Zelle, beten der Non.

14.45 Uhr
Von der Zelle in den Chor gehen zur
Vesper, oft auch Totenvesper.

15.45 Uhr
In die Zelle zurückkehren, beten, geistige
Übungen, studieren, Abendessen.

19 Uhr
Beten der Complet in der Zelle, nachher
schlafen.

14. September-Ostern
Fastenzeit: Nur einmal essen um 12 Uhr.

Einzelheiten
über den Tagesplan
1. Der Kartäuser führt ein zweifaches
Leben — ein einsames in der Zelle, ein
gemeinsames zur Hauptsache im Chor. Er

ist danach Einsiedler und Mönch. Seine
Zelle - seine Klause - ist ein im Klosterganzen

deutlich sichtbares Häuschen mit
drei Räumen: dem Obergeschoss mit
Bett, Betstuhl, Eisenofen, Tisch, Büchergestell,

Schrank mit Waschgeräten; dem
Gang mit 3 Fenstern. Im Untergeschoss
stehen Hobelbank, Drehbank, Holzpflock,
Säge, Besen, und an der Wand hängen
das Kreuz und einige Arbeitsgeräte (s.
Titelbild).

Die Zelleneinrichtung der Thorberger
Kartäuser war danach auch etwas anders
als heute: «Für die Schreibarbeit ein
Federmesser, Federn, Imprägnierkreide,
Bimssteine, zwei Tintenbehälter, ein
Schabmesser zum Präparieren des
Pergaments (Tierhaut), zwei Glättspachtel
oder Poliermesser, ein Rand- und Zeilenzirkel,

ein Locher, Blei, Linierinstrument,
Lineal mit Anlegeschiene, Schreibtafeln
und Griffel.» (Gigo S. 8/9; jeder Novize
wurde im Schreiben unterrichtet.) Über
der Tür jeder Zelle steht noch heute für
jeden Pater ein grosser Buchstabe, an
der Türe ein Spruch — lateinisch —, der
denselben Anfangsbuchstaben hat.

Links neben der Zellentür befindet sich
ein Schalter mit Türe. In diesen Kasten
legt ein Bruder (Laienbruder) das Essen
für den Pater.

Zum Nachtgottesdienst zieht der Bruder
Sakristan am Drahtzug rechts neben der
Zellentüre. Damit er sicher ist, dass der
Pater erwacht ist, schlägt dieser mit
einem ovalen Holz - an einer Schnur neben
dem Bett angebunden - an die Wand.

Der fast angekleidete Pater erhebt sich,
kleidet sich ganz an und betet Matutin
und Laudes über die Mutter Gottes:
«Gott, du hast gewollt, dass Dein Ewiges
Wort aus dem Schosse der seligsten
Jungfrau Maria bei der Verkündigung des
Engels Fleisch angenommen hat. .»
(Bomm 1281).

Nach dem zweiten Läuten trat der Pater
in Thorberg mit einer Öllampe in der



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 THORBERG 7

Hand in den Chor. (Das Aufstehen vor
Mitternacht - und noch mehr das wache
Mitmachen des zwei- bis dreistündigen
Nachtgottesdienstes - ist eine der aller-
schwersten Verpflichtungen des Kartäusers.)

Der Nachtgottesdienst beginnt mit dem
dreimaligen Chorgebet «Herr, öffne meine

Lippen. .» (Ps.51, 17). Dann wird
der 3. Psalm gebetet; es folgt der 95.
Psalm als Lobgesang mit refrainartigen
Wendungen. Er setzt sich fort in einem
Hymnus wie «Der Morgenstern steigt aus
dem Meer empor, schon schweben frühe
Strahlen auf den Wellen, die ersten Boten
wiederkehrenden Lichtes, so soll dein
heilig Licht die Seele erleuchten». Darauf

werden 6 Psalmen gesungen; ein
Pater trägt einen Abschnitt aus dem AT
vor; der Chor singt einen kurzen
Wechselgesang. Wiederfolgen 6 Psalmen, die
mit Halleluja zu singen sind. Ein Pater
trägt eine Lesung des Apostels Paulus
vor; den Schluss bildet das Litaneigebet
«Kyrie eleison».

Charakteristisch ist folgendes:

«Die Kartäuser-Liturgie ist noch heute
(fast) unverändert diejenige des 11.
Jahrhunderts.

Im ganzen Kloster gibt es kein einziges
Musikinstrument... Der alte gregorianische

Gesang ertönt aus diesen rauhen
Männerkehlen in beinahe klagendem
Ernst. Da die Beschäftigung eines
echten Mönches viel mehr das Weinen
als das Singen ist, wollen wir unsere
Stimme so gebrauchen, dass sie in der
Seele mehr jene innere Freude hervorbringt,

welche aus den Tränen kommt,
als die seelischen Bewegungen, welche
durch die Akkorde einer harmonischen
Musik hervorgerufen werden... Während

der Messe werfen sich die Kartäuser.

auf ein Zeichen, plötzlich zu Boden.
Sie sinken im Gebet nicht in die Knie,
sondern liegen flach auf die Erde, die
Kapuze über den Kopf gezogen. Dieses
unerwartete und schlagartige Niederwerfen

des Körpers auf die blosse Erde wirkt
erschütternd; man scheut sich, dieses
Innerste ans Tageslicht zu zerren. Der auf
dem Boden hingestreckte Mönch
entspricht jedoch der Seinslage des Kartäusers,

der nicht erhobenen Hauptes ein-
herschreitet, sondern sich in demütigster
Beugung buchstäblich vor Gott in den
Staub wirft. Er erinnert an Jesu Gebetskampf

im Garten von Gethsemane.»
(Nigg S. 203).

Nach dem Nachtgottesdienst kehrt der
Pater in die Zelle zurück und betet für
sich: «Herr, wir bitten, lass in unserm
Geiste die Mysterien des wahren
Glaubensfest verankert sein. .»(Volksmess¬

buch 1283). Ob sich da der Pater nicht
fragt, warum er zu unnatürlicher Zeit
aufstehe, während die meisten andern
Menschen schlafen? Die Antwort gibt
ihm der Psalmist: «Um Mitternacht stehe
ich auf, dir zu danken für deine gerechten
Ordnungen. .»(Ps. 119, 62). Und wenn
ihm die alltäglichen, immer wiederkehrenden

Gebetsstunden «auf den Magen
kommen», erinnert ihn wieder der Vers
aus demselben Psalm: «Siebenmal des
Tages lobe ich dich um deiner gerechten
Ordnung willen. ..» Und dann das
andere, das Versprechen, das er dem Prior
abgelegt hat: «Ich, Bruder N. N. (nomen
nescio, den Namen weiss ich nicht),
gelobe Ortsständigkeit, Gehorsam und
Besserung meines Lebens vor Gott...»
(Wenzler S. 108). Der Pater wurde ruhiger,

zuversichtlicher.

2. Der Schlaf ist kurz. Schon schellt das
Glöcklein über dem Bett. Der Mönch
muss aufstehen und die Prim beten:
«Wenn ich rufe, erhöre mich, Gott meines
Rechts. .» (Ps. 4).
Nach dem Ablegen der ewigen Gelübde

- nach etwa 5 Jahren seit Eintritt ins
Kloster - wird der Kartäusermönch auch
Priester. Erst jetzt darf er die Messe lesen,
das heilige Brot austeilen. Teilnahme oder
Leitung der Conventmesse wird für jeden
Tag organisiert.

Und nun kommen die weissen Patres zur
Messe in die Kirche. (Die Novizen tragen
über das weisse Kleid einen ärmellosen,
schwarzen Mantel.) Die Laienbrüder,
durch eine hölzerne Scheidewand von
den Patres in der Kirche getrennt,
machen die Messe mit.

Jetzt beginnt die Messe: «Kyrie eleison,
Christe, eleison. .» tönt's mit rauhen,
kräftigen Männerstimmen.

In die Zelle zurückgekehrt, betet der Pater
wieder.

Dann spaziert er ein wenig in seinem
Gang und schaut durch ein Fenster in
die grünen und dunklen Wälder. Er muss
an den gestrigen Tag denken: 3% Stunden

warer».gestern Patres und Prior auf
dem gemeinsamen Spaziergang durch
Wälder, über Matten und Weiden gegangen,

und man hatte miteinander reden
dürfen. Den Harzduft der Tannen hatten
sie einatmen können, den besondern Duft
der reifenden Brotfrucht! Der Spaziergang

wiederholte sich Woche für Woche,
und er war für die meisten freudige
Abwechslung

Und jetzt stand er wieder allein in seiner
Zelle und schaute bei trübem Wetter nicht
weiter als bis in sein Gärtlein hinunter,
in dieses eigene Gärtlein mit selbstgepflegten

Blumen, etwas Gemüse und

Obst. Nur die Blumen durfte er für sich
behalten. Das Gärtlein war mit
übermannshohen Mauern gegen dasjenige
des Nachbarpaters versehen. Ohne
Erlaubnis durfte er den Nachbarn nicht
besuchen, nur der Prior kam und prüfte die
Zelle!

Am Tage nach dem Spaziergang war das
Alleinsein immer etwas schwerer zu
ertragen als an den andern Tagen. Dann
musste der Pater sich wieder ganz klar
machen, warum er die Einsamkeit gewollt
hatte - zur persönlichen Heiligung nach
dem Bibelwort: «Das ist der Wille Gottes;

eure Heiligung» und «Was nützt es
dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewinnt...» (1. Thess. 4, 3; Luk. 9, 25.)

Zu dieser Heiligung musste die Klosterregel

genau innegehalten werden: beten
und wieder beten, singen, wenig essen
und schlafen, das stechende Rosshaarhemd

ruhig weiter tragen, sich selber
geissein, ohne Murren dem Prior gehorchen,

nicht lügen, nicht falsches Zeugnis
reden, Unrecht geduldig ertragen, den
Tod jederzeit vor Augen halten, aller
Selbstsucht entsagen.

Der Pater geht in seine Zelle, hebt eine
Schriftrolle vom Büchergestell und
beginnt zu lesen:
«Brunos Liebe zur Einsamkeit

Willst du. in Gottes Gegenwart wandeln,
so begib dich in die Einsamkeit. Nirgends
wirst du gesammelter sein, nirgends leichter
bei dir selbst Einkehr nehmen. Hier findest du
den reichen Gnadenschatz, den vergebens
in der Welt du suchst. Hier ist die sichere
Frei- und Zufluchtsstätte aller reuigen Sünder
und gottliebenden Gerechten. Nirgends in der
Welt gibt es so viel Andacht, so viel Frömmigkeit,

so viel Tugend. Hier ist der ruhige, vor
Schiffbruch schützende Hafen. ; hier blüht
das Holz des Kreuzes, gefärbt mit Christi Blut,
das vor dem ewigen Tod bewahrt. Willst du
dich Christus weihen, das Fleisch samt den
Lüsten und Lastern kreuzigen? Hier ist dazu
der geeignete Ort. Die Zeit schreitet
unaufhaltsam voran, ein Tag nach dem andern
verliert sich im Meer der Ewigkeit; bald
schlägt für dich die letzte Stunde. Glücklich,
wenn du sie in der Einsamkeit hörest; gern
wirst du dann die Welt, die du nicht liebst,
verlassen und dem Bräutigam mit brennenden

Fackeln entgegeneilen. .» (Tappert, S.

302.)

Bald ist es Zeit, die Terz zu beten. (Nach
der Regel Benedikts - 17. Kap. - gleich
wie die Prim.)

3. Nach 10 Uhr betet der Kartäuser die
Sext in der Zelle - gleich wie Prim. Darauf

darf er essen: Brot, gekochtes
Gemüse, Mehlspeisen. Er trinkt stark gewässerten

Wein. An Sonn- und Festtagen
essen die Patres gemeinsam im Refektorium.

Der Raum ist gross und hoch; hinten

steht ein Kruzifix, auf einer Seite ein



8 THORBERG «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Lesepult. Auf den langen Tischen - vor
jedem einzelnen Platz - stehen zwei
irdene Kännchen, eines mit Deckel und
ein irdenes Eigefäss. Das Kännchen mit
Deckel enthält den Wein, das andere das
Wasser, denn der Wein darf nur mit Wasser

vermischt getrunken werden. Unter
grösstem Stillschweigen wird gegessen:
«An Sonntagen dürfen sie Käse, Eier und
Fischspeisen geniessen, machen aber
vom letzteren Gerichte nur Gebrauch,
wenn man ihnen Fische zum Geschenk
bringt. Nie, nicht einmal in Krankheiten,

essen sie Fleischspeisen.» (Tappert,
S. 103.)

4. Nach dem Essen überfiel den Pater
eine kurze Müdigkeit, so dass er versucht
war, auf seinen Strohsack abzuliegen.
Damit hätte er aber die Regel verletzt!
So spazierte er ein wenig im Gang herum,

bis ihm die Augen wieder recht offen
waren.

Dann schlug er ein altes Buch mit
Heiligengeschichten auf. Die Anfänge der
einzelnen Geschichten waren mit einem
reich verzierten Buchstaben hingemalt.
(S. u. a. Witzig I/55. Die Beispiele werden

leicht vermehrt werden können.) Die
Sprache war lateinisch. Nachdem er in
seinem Buch eine leere Seite haargenau
gleich wie die Vorlage abgegrenzt und
liniert hatte, begann die Feder auf das
Pergament zu kratzen. Nach jedem Wort
wurde gewartet und mit der Vorlage
verglichen: Waren die Buchstaben gleich
hoch? Hatte das Wort gleich viel Raum
gebraucht? usw.

Schon nach einer Stunde vermochte das
Auge nicht mehr so scharf zu sehen, und
der Pater war froh, dass er darauf die
Non beten konnte - gleich wie die Prim.

5. Etwa um 14.45 Uhr läutet der Sakri-
stan zur Vesper der Beata. Der Pater betet

bis 15 Uhr und geht dann in die Kirche
zur Vesper des Tages. Er verneigt sich
vor dem Altarbild, dann zieht er am
Strang der Glocke, übergibt den Strang
dem nächsten Pater. Dann geht er in
seinen Chorstuhl, zieht seine Kapuze
über den Kopf. Nach langem Schweigen
beginnt der Vorsänger mit der einfachen
Melodie eines Psalmes - lateinisch. Die
Patres wiederholen in der Art der
Sequenz. So werden 4 Psalmen gesungen,
dann folgt eine Lesung, ein Wechselgesang,

ein Hymnus, der Versikel (1

gesungener Vers eines Psalmes), der
Lobgesang aus den Evangelien (Hoch preist
meine Seele den Herrn. das Litaneigebet,

das Schlussgebet.

6. Gegen 16 Uhr kehrt der Pater in seine
Zelle zurück und kann studieren oder be¬

ten: «Aus der Tiefe rufe ich zu dir, o
Herr, höre auf meine Stimme. Wenn
du die Sünden anrechnest, Herr, wer
kann bestehen. .» (Ps. 130).

Nach der Vesper - dies geschieht nicht
jeden Tag - sangen und beteten heute
die Pater für die Toten, und das
«Requiem aeternam dona eis, Domine. Herr,
gib ihnen die ewige Ruhe. .» klingt in
ihm weiter, immer weiter.

Ja, wer kann vor Gott bestehen, wenn
nicht einmal der Domherr bestehen
konnte? Aber - wenn man versuchte,
den Willen Gottes zu tun — den Willen
Gottes erst einmal zu erfahren? Wenn
man hier in der Stille und Einsamkeit rief

- wie der König David in der Wüste Juda

- «0 Gott, du bist mein Gott, dich suche
ich; meine Seele dürstet nach dir. .»
(Ps. 63).

Versprach Gott nicht, dass man ihn
finden werde? «In der Einfalt des Herzens
suchet ihn. Denn er lässt sich finden von
jenen, die Vertrauen auf ihn setzen.»
(Weish. 1

Der Pater wiederholte die wichtigen
Bibelworte mehrmals. Es war fast, als ob
er sie kauen, «durchkosten» wolle. Sie
Hessen ihn nicht los, und er meditierte
weiter: Christus war Gott und Mensch.
Über ihn musste man Gott suchen. Was
sagte der heilige Bernhard über den Weg
zum Göttlichen? «Zuerst werfen wir uns
ihm zu Füssen, und vor dem Herrn, der
uns gemacht hat, beweinen wir, was wir
gemacht haben. (Das tun die Kartäuser,
indem sie sich zum Beispiel während der
Messe bei der Wandlung und Kommunion

zu Boden werfen.) Dann greifen wir
nach der Hand dessen, der die schlotternden

Knie aufrichtet und gestärkt hat
(Christus). Haben wir es zuletzt mit vielen

Bitten und Tränen (wie im Gebet)
erlangt, dann endlich wagen wir es
vielleicht, das Haupt zu seinem glorreichen
Mund zu erheben, um — nicht bloss zu
forschen, sondern um auch zu küssen.»
(Nigg S. 219; der Kuss ist die Vereinigung

mit Christus, dem Göttlichen.)

Jetzt erinnerte er sich wieder an eine
solche Begegnung mit dem Göttlichen:
Eine unsichtbare Kraft hatte seine schlafende

Seele, sein Herz geweckt, besänftigt

und doch wieder entzündet. Eine
starke Freude hatte ihn erfasst. Er fühlte
sich wie von einer liebenden Mutter
umarmt und glücklich - wie nie im Leben I

Aber wie er daran dachte, wie die
Glückseligkeit zu behalten wäre, war sie weg,
und er streckte umsonst seine Arme nach
ihr aus! Er konnte nur hoffen, dass sie
wieder und wieder, ja sein ganzes Leben
lang wenigstens hie und da kam. Denn

ohne diese Freude hatte das harte Leben
im Kartäuserkloster wenig Sinn! Und die
Begegnung mit dem Göttlichen hatte ihm
nicht nur Freude gebracht, sondern mehr
Kraft zu Güte und Freundlichkeit,
Bescheidenheit, Gehorsam und Wachheit
gegen die Sünden, weniger Furcht
gegenüber dem Tode (nach Cheney, «Vom
mystischen Leben», Wiesbaden 1949,
S. 207 f.).

Das Abendessen ist einfach - meist ist
es nur Brot und verdünnter Wein.

Darauf kann er sich der Lektüre hingeben :

Legenden, Väter- oder Märtyrergeschichten.

Später begibt er sich ins Gebet und
nimmt sich dann selber ins Gebet:
«überschaut seinen Tag und seine
Beschäftigungen, ob er sie gut und Gott
wohlgefällig verrichtet habe oder ob er
sich irgendwie gegen Gott oder den
Nächsten oder seine Pflichten verfehlt.
Für die Verfehlungen bittet er um
Verzeihung und die Gnade, es morgen besser

machen zu können, für alle Wohltaten
dankt er dem Vater aller Gaben» (Mitteilung

eines Paters). Er kann aber auch
beichten gehen.

7. Um 18 Uhr läutet die Klosterglocke.
Der Pater betet: «Gott, du hast gewollt,
dass Dein Ewiges Wort aus dem Schosse
der seligsten Jungfrau Maria bei der
Verkündigung des Engels Fleisch
angenommen hat. .»

Anschliessend betet er die Komplet:
«Ich bekenne meine Fehler. .» und
darauf: «Wer unter dem Schirm des
Höchsten wohnt. Mein Schirm bist
du...» (Ps.91). Der Pater empfiehlt
sich Christus und bittet ihn, ihn in der
Nacht zu beschützen und ihm Ruhe zu
schenken. Er liest aus Jer. 14,9: «Du bist
ja doch in unserer Mitte, Herr!. .» Es

folgen Gebete wie «Kyrie eleison...
Pater noster. Credo in unum Deum

...» Mit dem Lesen des Anfangs des
Johannesevangeliums und einiger
Gebete schliesst der Pater seinen genau
geregelten Tag.

Er legt sich zur Ruhe nieder, «um
gekräftigt um 22% (23) Uhr wieder
aufzustehen und von neuem sich dem
Gotteslob in Liebe zu widmen». (Mitteilung
eines Paters.)

Das geregelte Leben
der Laienbrüder

Damit sich in Thorberg - wie in Inter-
laken - die Patres ganz dem Gottesdienst
hingeben konnten, sorgten für sie die
Laienbrüder. Deren Tages- und Wochen-



«Schulpraxis» / S LZ 2, 20. Januar 1983
GOTTSTATT 9

plan war ebenso genau geregelt wie
derjenige der Patres - vor allem was ihre

Gebete, Beichte usw. betraf. (Während
die Augustinerlaienbrüder graue Kleider

trugen und sich damit von den Kleidern

der Chorherren deutlich abhoben, führen

uns in La Valsainte Laienbrüder in crème-

farbigen Kutten, dem Skapulier ohne

Querstreifen darüber. Das Haar ist kurz,

der Bart lang.) In Thorberg hiess der

Laienmeister Schaffner oder — weil er

vom Prior gewählt wurde und in dessen

Vollmacht handelte - Procurator. Er war
ein Pater. U. a. hatte er sich auch der

Kranken und Schwachen anzunehmen.
Dieser Procurator war es, der dem Prior

u.a. verantwortlich war für das Hirten

auf der noch heute bekannten Klosteralp

(1,5 km SW Thorberg, LK1:25 000, Blatt

Worb), die Waldarbeit im heute noch
bekannten Kartüser (2 km NE Krauchthal,
LK Blatt Burgdorf).

auch allda ein Konvent anzestellen aus einem

gestifften oder noch erteilenden gütern,) oder

auch von dem Ynkommen anderer gläubiger
Leuten allmusen so dem gedachten Ort Gottstatt

vermacht worden, daraus ein allgemeiner

konvent kommlich möchte erhalten werden.

Wir haben auch gemeltem Gottstatt geben

undt zugeignet die Kastenvogtei undt Kii-
chensatz unserer zweier Kilche Kappelen und

Bürgten mit demselben beschwerden (Pflich-

St. Ursanne <2,

ten) und einkommen.» (Sollte der Bischof von
Lausanne Einsprache erheben, weil der Graf

den Kilchensatz von Bürglen zu Lehen habe,

so schenke der Graf den Kilchensatz von Wal-

perswil an das zu bauende Kloster.)

«undt damit alle obige ding fest und
unverbrüchlich verbleiben, haben wir gegenwärtigen

Brief mit befestigung unserer Ynsigeln
befestigt undt verwart.

Geben im Jahr des Herrn, eintausendzwei-
hundertfünfzig und fünf.» (Dok. Buch Nr. 98.)

Das Prämonstratenserkloster
Gottstatt

Graf Rudolf /. von Nidau
schickt um 1255 dem
Abt Jacobus in Bellelay
einen wichtigen Brief

Vor der Klosterpforte in Bellelay im Berner

Jura - von Nidau aus 6 bis 7
Wegstunden — stieg ein Reiter vom Pferde.

Der Pförtner schaute auf den Schild des

Reiters. Da stand das Nidauerwappen:
in Rot ein goldener Pfahl, belegt mit drei

schwarzen Sparren. Was wollte der Graf

vom Abt?

Erst nach längerer Zeit begleitete der

Bruder Pförtner den Boten zum Abt. Der

Nidauer reichte die Pergamentrolle, der

Abt löste das Siegel und begann für sich

zu lesen:

«Wir, Rudolf Graf zu Neüwenburg, thun
khundt allermänniglichen, so diesen Brief
sehen werdend, dass wir zu Heil undt Wohlfahrt

unserer und unserer Voreltern Seelen, zu

einem rechten undt ewigen allmusen us freien

undt andächtigem willen gegeben undt gelassen

haben dem Orden von Praemonstratentz,
namblichen (nämlich)Gottsfatf, von alter her

genannt Stadouw mit allen zugehörigen Dingen

und heiligenden wassern, von dem Ort

Orpunt genannt, bis gan Meyenriedt, daselb-

sten oder da herumb ein Aptei zu stiften und
auf ze richten under dem Schutz der Kilche

zu Balilee (Bellelay) gedachten Ordens,

Erlach 0

Abb. 4: Übersichtskarte Bellelay, Nidau, Gottstatt

Aarberg

Wir halten das Wesentliche aus dem

Stiftungsbrief fest:

Rudolf I. will - in erster Linie zu seinem

und seiner Voreltern Seelenheil — ein

Kloster, eine «Gottesstätte» stiften. Er

hofft, dass auch andere gläubige Leute

seiner Gottesstätte Einkommen schenken.

Was alles zu diesem Stadouw gehörte,
ist ungewiss. Dagegen ist das Fischereirecht

von Orpund bis Meienried - in der

Zihl - klar umschrieben.

Charakteristisch für die Prämonstranten-
sergründung ist die Schenkung der
Kirchensätze.

Der Abt von Bellelay wird den Stiftungsbrief

seinem Kapitel vorgelesen haben.

Die Chorherren sangen Lobgesänge. Das

Essen war darauf wohl 2 oder 3 Tage
besser als sonst, die Kirchenglocken
läuteten mehr als üblich.

Abt Jacobus nahm sich reichlich Zeit -
1 bis 3 Jahre -, bis er ein halbes
Dutzend Laienbrüder unter einem Hofmeister
und vielleicht den Chorherren Martinus
als geistlichen Leiter ausschickte, um die

Gottesstätte zu bauen.

Zum Hofmeister sprach der Abt: «Wie

ein Kloster angelegt wird, weisst Du.»

«Ja, ja», antwortete der andere, «ich will



10 GOTTSTATT «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Euch das Wichtigste aufzählen: Im
Ostflügel bauen wir Sakristei, Kapitelsaal, im
Obergeschoss das Dormitorium - den
Schlafsaal der Mönche. Auf die Südseite
kommen Refektorium (Ess-Saal) und
Küche, gegen Westen Herberge und
Wohnräume für die Laienbrüder.» (Schema

der Klosteranlage nach Wyss S. 72.)
Der Abt nickte und ergänzte: «Baut ein

schönes Haus, auf dass euch der Spruch
,Herr, ich habe lieb die Schönheit deines
Hauses' leicht werde. Die Abteikirche soll
wieder und wieder an den Tod des Erlösers

erinnern, sie soll dem Kreuz gleichen.
Das Chor sei gegen Sonnenaufgang
gerichtet, damit das Licht der aufgehenden
Sonne - wie Christus auferstanden ist —

eindringen kann !»

Die «Gottesstätte»
wird gebaut

Wo war der beste Platz für das Kloster?
Gegen Mittag machte der Fluss (die
Zihi) in Stadouw eine scharfe Schleife,
so dass sie fast eine Halbinsel bildete.
Darauf stand noch kein Haus, also lag

Abb. 5: Das Kloster Gottstatt im Mittelalter. Rekonstruktionsversuch von M. Adrian



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 GOTTSTATT 11

das Kloster abseits - gerade recht! Holz
und Steine für den Bau konnten von der
Landseite beschafft werden. Still und
friedlich liess sich im Kloster am Wasser
leben I

Der Abt von Bellelay war mit der Wahl
des Ortes einverstanden.

Nun konnten Hofmeisterund Laienbrüder
mit dem Bau beginnen.

Vorerst bauten sie sich wohl eine
einfache Blockhütte. Im Innern befanden
sich ein einfacher Altar mit Kreuz, Kerzen,
ein Gefäss für die Hostie - für das Feiern
der Messe.

Später leitete der Hofmeister den Klosterbau

nach dem von Bellelay mitgebrachten
Plan (s. Grundrissplan).

Wenn Martinus die Messe feierte, hielten

Laienbrüder und Hofmeister mit der
Arbeit inne und verrichteten vor ihrer
Blockhütte ein paar Gebete. Vor dem
Schlafengehen las Martinus aus dem
Leben des heiligen Norbert, des 1-Prä-
monstratenserabtes, vor.

«Im Jahre der Geburt des Herrn 1115,...
glänzte in der Stadt Xanten am Rhein Norbert,
ein Mann vom Stamme der Franken. Dieser
hatte schon im geistlichen Stande. das
mittlere Lebensalter erreicht. Als er nun am
kaiserlichen Hofe und in der Kölner Kirche in
hohem Ansehen stand und die ihm
zuströmenden Schätze und die Vorteile des weltlichen

Lebens nach seinem Gefallen genoss,
liess er sich gehen, ohne sich um die Furcht
Gottes zu kümmern. Nachdem. .ereignete
es sich eines Tages, dass er allein von einem
Diener begleitet heimlich zu einem Orte
namens Frethen eilte, angetan mit seidenen
Kleidern. Unterwegs überrascht ihn eine
Regenwolke, aus welcher Blitze zucken, Donner
rollen, was um so ungelegener war, weil
Ortschaften, um unterzukommen, weit entfernt
waren. Und als er selbst, mit seinem Begleiter
in Verwirrung gerieth, kracht plötzlich vor ihm
ein Donner mit einem Blitz, schrecklich
anzuhören und anzuschauen, zur Erde, und öffnet
dieselbe in die Tiefe ungefähr auf eine
Körperlänge. Er selbst aber war von dem Pferde,
welches er ritt, zu Boden gestürzt und glaubte
eine Stimme zu vernehmen, als ob ihn
jemand anklagte. Als er durch diese wieder zur
Besinnung gekommen war und sich schon
zur Reue gewendet hatte, wiederholte er das
Wort des Psalmisten, der da sagt: ,Lass ab
vom Bösen und thue Gutes', und so ermutigt
kehrte er auf dem Wege, auf dem er gekommen

war, wieder um. Zu Hause aber angelangt,

zog er, nachdem er den Geist des Heils
nun aus der Furcht Gottes in sich aufgenommen

hatte, unter der äusseren Kleidung ein
härenes Gewand an, machte sich die Bekümmernis

und die Reue über sein vergangenes
Leben zum Vorsatz und übergab sich dem
Kloster Segeberg (Siegburg, im 0 von Bonn)
und dem Abt Cono,. durch dessen
vortreffliche Lehren und Unterweisung er in der
Furcht und Liebe Gottes fortschritt.» (Hertel,
S. 1—4; hier wesentliche Erscheinung: Der

angehende Priester wird durch ein plötzliches
Ereignis veranlasst, sein weltliches Amt
aufzugeben und in ein Kloster einzutreten.)

An einem Herbsttag des Jahres 1260
stand Martinus mit Hofmeister und
Laienbrüdern am jenseitigen Flussufer. Von da
aus schauten sie auf die endlich fertige
Prämonstratenser-Gottesstätte:

Da stand das viereckige Kloster mit vielen

Fenstern, im vorspringenden Chor
schlanke Spitzbogenfenster. Die
Abtwohnung, die Kirche mit Quer- und
Langschiff, der Turm — wie ein
abgeschnittenes Stück Käse — überragten die
übrigen Teile der Gottesstätte. Um den
zunächst liegenden Garten mit einigen
Obstbäumen stand eine niedrige Mauer.
Es war fast, als ob das Kloster einen Arm
ausstrecken würde, um den Garten an
sich zu ziehen, um mit ihm ein Ganzes
zu bilden.

Hatten sie ein schönes Haus gebaut -
wie der Abt von Bellelay befohlen hatte?
Sicher!

(Der Bau wird lebendiger, wenn die
Schüler die Zeichnung ausfärben: Mau¬

ern grau, Dächer eher braun — s. auch
Aeschbacher S. 14/15.)

(Eine weitere Beschreibung des äusseren

Klosters erübrigt sich hier. Anhand
der Illustrationen ist ein genaueres
Eingehen gut möglich. Der Grundriss sollte
ins Geschichtsheft gezeichnet werden.
Gute Zeichner können sich mit der
Vogelschau-Ansicht beschäftigen. Schlechte
Zeichner sind oft nicht so schlechte
Modellierer.)

Mögliche Ergänzung des Grundrisses:
Im Erdgeschoss der Laienbrüderwohnung

befanden sich wahrscheinlich —

nach den Darstellungen bei Aeschbacher
S. 9 — Werkstätten für Gerber, Weber,
Schneider, Kürschner, Bäcker.

Ein Laienbruder wollte darauf wissen, wo
denn der heilige Norbert Abt gewesen
sei. Auf diese Frage erzählte der Chorherr
Martinus:

Nach dem Aufenthalt im Kloster sei Norbert
vom Erzbischof von Köln zum Priester geweiht
worden. Darauf habe er — als ein armer Pilger
- den Leuten das Evangelium gepredigt.

rnm wm/m-wwHtàSA W

4 KxeuzgAng
WjMirt»/»»!I WVWPWÄ UWsM W/AWMl MM

I Küche
Î
1gg

1

U
WA * u

Refektorium I
UZ..J

Pforte

Abt-

DEN GARTEN

Abb. 6: Kloster Gottstatt. Grundrissplan nach B. Moser/P. Aeschbacher



12 GOTTSTATT «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

«Viele, welche auf seine (Norberts) Ermahnung

hin daselbst Nachahmer der Armut
Christi wurden, folgten ihm nach. Er selbst
hatte auch schon damals die Absicht, ein
Kloster zu bauen, um sie dort zu vereinigen
und aufzunehmen.» (Hertel, S. 31.)
«Als nun eine grosse Zahl — 30 — Brüder mit
Vater Norbert vereinigt war, musste ein
bestimmter Ort für ihr Unterkommen hergerichtet

werden. Der Ort nämlich (Prémontré bei
Laon, lat. Praemonstratum) lag in sehr wilder
Gegend und war gänzlich unbebaut, von
Gebüschen und Sümpfen und allen andern
Unbequemlichkeiten bedeckt, und es war
nichts da, was zum Aufenthalte dienlich war,
als eine kleine Capelle und ein Obstgarten
neben ihr und ein kleiner Teich mit Wasser
aus den Bergen, das nur zur Regenzeit floss.»
(Hertel, S. 38.)
Einer der Mitbrüder habe eine Offenbarung
gehabt: In dieser wilden Gegend sei ihm
Christus am Kreuz erschienen. Über dem
Kreuze hätten 7 Sonnenstrahlen in wunderbarer

Klarheit geglänzt. Daher habe Norbert,
trotzdem die Leute gesagt hätten, er sei ganz
ohne Vernunft, die Gegend gewählt für ein
Kloster.

In 9 Monaten sei das Kloster gebaut gewesen
und zwar deshalb: «Von den Maurern aber
waren einige Deutsche, einige Gallier, die um
die Wette, die einen auf dieser, die andern auf
jener Seite, das Werk aufführten.»

Dieses Werk - das erste Prämonstraten-
serk/oster — sei Ende des Jahres 1122
vom Bischof Bartholomäus eingeweiht
worden. Es sei ein einfaches Kloster
gewesen, wahrscheinlich ohne Kapitelsaal.

Die Gottesstätte wird
eingeweiht und bewohnt
An einem Frühlingstage des Jahres 1260
standen die Orpunder vor ihren Blockhütten

und schauten auf einen
vorübergehenden, nicht alltäglichen Zug.

Voraus ritt ein Reiter auf einem Schimmel.

Unter dem kurzen Mäntelchen hing
über Schulter und Arme der lange,
schwarze Rock mit violetten Knöpfen und
violettem Gürtel. Über das Mäntelchen
hing an goldener Kette ein Kreuz. Ein

niedriger Hut mit breitem Rand und grünen

Kordeln deckte den Kopf. An der
rechten Hand glänzte ein goldener Ring.
Da ritt der Bischof von Lausanne.

Ihm folgte ein Rossknecht. Das Tier, an
der Halfer geführt, trug an den Seiten
Reisekörbe mit Lederüberzug.

Hinter dem Pferd schritten in Paaren 12
Männer in weissen, weiten und langen
Röcken. Der weisse Gürte! hielt die weiten

Röcke um die Hüften zusammen. Das
weisse Skapulier mit dem weiten, leicht
aufstehenden Kragen deckte Brust und
Rücken. Seine weiten Ärmel Messen ein

Stück der engen Hemdärmel bloss. Das
weisse Birett mit der kurzen Quaste
reichte bis zum Haarkranz.

Während 6 dieser Chorherren — denn
solche waren es - einen den Orpundern
unverständlichen Gesang mehr sprachen
als sangen, schritten die 6 andern unverwandt

dahin, und ihre schwarzen Schuhe
hoben sich deutlich vom Weiss ihrer
Kleider ab. Nach ein paar Schritten
schwieg der eintönige Gesang. Aber die
zweiten 6 Chorherren nahmen ihn jetzt
auf und führten ihn weiter, ohne auf die
Gaffer zu schauen. Hie und da blickten
die Chorherren in der Richtung des neuen

Klosters.

Dann folgte der Abt Conradus von Bellelay,

den langen, groben Krummstab in
der Faust. Den Blick richtete er auf das
neue Kloster, an die Dörfler kehrte er sich
keinen Augenblick. Er trug die Kleider
eines Chorherren.

Warum mochte der Abt hinter den
Chorherren schreiten? («Die Ersten werden
die Letzten sein. ..»)
Am Schlüsse des Zuges gingen in Paaren

ein halbes Dutzend Laienbrüder.
(Diejenigen, die das Kloster gebaut hatten,

kehrten nach Bellelay zurück, da es
ja bestimmte Handwerker — Zimmerleute,
Maurer - waren.) Während aber die
weissen Kleider die Chorherren
kennzeichneten, waren die Laienbrüder in
graue Röcke, graue Skapuliere gehüllt.
In schweren Schuhen trappten sie daher
und drehten sich oft gegen die Menschen
am Wege um. (Die Kleidung der
Laienbrüder ist hier nur mit Wahrscheinlichkeit
dargestellt, weil es eine spezielle Literatur
darüber m. W. nicht gibt. Es besteht aber
die Auffassung, die Prämonstratenser
hätten sich in mancher Hinsicht an die
Gewohnheiten der Cisterzienser gehalten.

Lexikon für Theologie und Kirche 8/
S. 691 ff.)

Vor dem Eingang im Westen hielt der
Zug. Während sich Abt, Bischof und
Chorherren in die Herberge begaben,
setzten sich die Laienbrüder im Kreuzgang

nieder und putzten mit einem Rockzipfel

den Schweiss von der Stirne.

In der Herberge öffnete ein Diener die
Reisekörbe. Er reichte den Chorherren den
weiten, leinenen, weissen, bis zu den
Knien reichenden Chorrock. Die weiten
Ärmel schlössen mit goldenen Fäden ab.
Die Chorherren zogen jetzt den Chorrock
über Skapulier und Rock. Das Birett legten

sie ab, und sie legten den kahlen, nur
mit dem Haarkranz versehenen Kopf
bloss.

Der Bischof liess sich weissen Rock und
weissen Mantel überziehen und die

zweiseitige, in der Mitte eingeschnittene
Mitra aufsetzen. Zuletzt fasste die Linke
den langen Bischofsstab.

Der Abt zog das weisse, innen himmelblaue

Skapulier an. Der Chorrock darunter

trug ein breites Spitzenbord. Die weiten

Ärmel des Skapuliers reichten bis zu
den. engen Spitzenmanchetten des Hemdes.

Ein goldenes Kreuz verzierte vorne
den weiten Kragen des Skapuliers. Die
rechte Hand fasste den Krummstab. Der
Kopf war unbedeckt wie bei den
Chorherren.

Vor dem Klostereingang formte sich jetzt
der Zug wieder: Bischof, Chorherren, Abt,
Laienbrüder, herbeigeeiltes Volk.

Bei der Kirchenpforte im Westen
angekommen, hielt der Zug. Der Bischof
betete laut: «Wir bitten dich, Herr, erhöre
unser demütiges Flehen und strafe nicht
die Sünden, die wir bekennen, sondern
gewähre uns nach deiner Güte Verzeihung

zumal und Frieden. .» Nach dem
Flehgebet setzte sich der Zug in Bewegung;

langsam, feierlich umschritt er das

ganze Kloster. Beständig besprengte der
Bischof Mauern, Türen und Fenster mit
Weihwasser.

Jetzt näherte sich der Zug dem
Haupteingang der Kirche. Mit dem langen Stab
an die Oberschwelle des Kircheneingangs
klopfend, rief der Bischof: «Johann von
Cossonay, Bischof von Lausanne, bittet
um Einlass. Öffnet ihm das Tor!»

Sobald sich die Kirchentüre wieder
geschlossen hatte, beteten Bischof, Abt und
Chorherren: «Kyrie eleison, Christe
eleison! Herr, erbarme dich unser, Christus,
erbarme dich unser, Gott Vater vom Himmel,

erbarme dich unser, Christus, höre
uns, Christus, erhöre uns, Heilige Maria,
bitte für uns!» So ging es weiter; eine
nimmer endenwollende Zahl von Heiligen

wurde angerufen, bei Gott Vater für
die Chorherren und Laienbrüder zu
bitten, sich ihrer zu erbarmen. (Das war die
Litanei.)

Auf dem Kirchenboden war eine grosse
Fläche Asche ausgestreut. Mit einem
Stabe schrieb der Bischof unter den Augen

der Umstehenden das ganze Alphabet

in die Asche. Was sollte das bedeuten?

Nichts anderes als das: Jetzt habe
ich diese Kirche dem Ewigen verschrieben

Zum Zeichen der Reinigung von bösen
Geistern besprengte darauf der Bischof
Altar, Umgebung des Altares,
Innenwände und Fussboden der Kirche mit
Katechumenöl. Aber damit war die
Einweihung oder Weihe der Kirche noch
lange nicht beendet.



GOTTSTATT 13

Nachdem sich der Abt Coriradus von
Bellelay in seinen Stuhl mit der hohen
Lehne gesetzt hatte, taten dies auch die
Chorherren in die an der Wand stehenden
Stühle. Laienbrüder, Aufseher, Diener
aber blieben hinten im Kapitelsaal stehen.

Nachdem sich der Abt bekreuzigt hatte,
begann er:

«Die neue, schöne Gottesstätte muss
einen Vater haben. Es ist auch bei den
Prämonstratensern von alters her Brauch,
dass sich das Kapitel diesen Vater, den
Abt, selber gibt. Aber nur der würdigste
Chorherr — der würdigste Mönch - soll
vorgeschlagen und gewählt werden.
Hört, was unsere Regel, die Regel des

heiligen Augustinus über den Abt
schreibt:

.Allen gegenüber soll er sich als Vorbild guter
Werke erweisen. Unruhestifter soll er strafen.
Kleinmütige trösten, der Schwachen sich
annehmen, mit allen Geduld haben, die
Klosterordnung lieben und ehrfurchtgebietend
durchführen. Aber obwohl beides notwendig
ist, soll er doch mehr darnach streben, von
euch geliebt als gefürchtet zu werden, indem
er sich immer bewusst bleibt, dass er Gott
für euch Rechenschaft ablegen muss. Habt
deshalb durch um so willigeren Gehorsam
nicht bloss mit euch, sondern mit ihm selbst
Erbarmen. .'» (AR, 11. Kap.)

Nach langer Stille stand ein Chorherr auf
und nannte seinen Mitbruder Martinus.

Wieder nach langer Stille sprach der Abt:
«Martinus ist vorgeschlagen als Abt für
die Gottesstätte. Wer ihm von den
Chorherren die Stimme gibt, stehe auf.»

Acht Chorherren standen auf. (Laienbrüder,

Aufseher, Diener hatten also kein
Stimmrecht, und sie unterschieden sich
damit von den Chorherren.)

«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Während des Segens waren die
Chorherren still hinausgegangen. Jetzt traten
sie mit dem Wechselgesang: «Es
frohlocken die Heiligen in der Glorie und
freuen sich ihrer Himmelswohnung!»
wieder in die Kirche. Hinter dem das
Kreuz tragenden Chorherrn trug ein
anderer auf einem weissen Tischchen ein
goldglänzendes Päcklein. Was mochte
darin liegen? Der Wechselgesang verriet
es: Sie trugen ein paar Überreste -
Reliquien - eines Heiligen zum Altar. Die
kleine Prozession hielt vor dem Altar, die
Chorherren beugten das Knie. Unter dem
Gesang «Es frohlocken die Heiligen!»
barg ein Chorherr die geheimnisvollen,
heiligen Überreste in eine Altarnische.
Ein Laienbruder trat heran und vermauerte

die Nische. Die Prozession löste sich
auf.

Doch nicht genug! Mehrmals bestrich
jetzt der Bischof den nur mit einem Cru-
zifix geschmückten Altar — genauer
gesagt: Hauptaltar im Chor - in der Mitte
und an den vier Ecken mit Katechumenöl
und Chrisam (beides geweihte Öle zu
Weihe und Taufe). Zudem erhielten die
Kirchenwände an 12 Stellen - den 12
Aposteln entsprechend - Chrisamöl. Dabei

sprach der Bischof: «Dieses Gotteshaus

sei geheiligt und geweiht, im Namen
des Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, zur Ehre Gottes, der
glorreichen Jungfrau Maria!» So wie es der
Stifter, der selige und gnädige Graf
Rudolf I. von Nidau gemeint habe und jetzt
die ganze Klostergemeinde meine, das
Kloster heisse Gottesstätte.

Dann ging der Weihrauchkessel um. Jede
Ecke wurde beräuchert. (Der Weihrauch
versinnbildlicht die Gebete der Gläubigen,

die gleich dem Rauch zum Himmel
steigen.)

Wie noch heute das Kindlein im blendenden

Weiss zur Taufe antritt, bedeckten
die Chorherren darauf den Hauptaltar mit
Linnentüchern. Der Bischof segnete
Kreuz, Kerzen und Leuchter des Altars,
und dann feierte die Klostergemeinde unter

Leitung des Bischofs die erste feierliche

Messe.

Und von nun an sollte das Lob Gottes
keinen Tag, ja keine Stunde verstummen
(vgl. auch Schütz, S. 25/26).
Noch der heiligen Messe hatten die
Chorherren endlich etwas Zeit, sich in der
neuen Kirche umzusehen.

In einem schmalen Mittelschiff oder
Langhaus standen sie. «Links und rechts
schlössen sich bei den Säulen die
Seitenschiffe an. An diese Teile waren die
beiden Querschiffe angeschlossen;
der Hauptteil der Kirche, das Chor..

wo der Hauptaltar gestanden hat, ist völlig

verschwunden und befand sich dort,
wo heute Friedhof, Schuppen und Rasen

zu sehen sind. Die Klosterkirche hatte
demnach die Form des Christuskreuzes,
eben einer Basi/ika.y> (Während Paul
Aeschbacher und der zitierte «Kunstführer

durch die Schweiz», die oben
beschriebene Art einer dreischiffigen Basilika

vertreten, schrieb Alfred Wyss im
Jahre 1960: «Im Gegensatz zu Aeschbacher

glauben wir, dass die Kirche von
Gottstatt immer einschiffig gewesen sei.»)

«Kleine, hoch oben angebrachte romanische

Fenster spenden vom Klosterhof her
spärliches Licht, das durch die grösseren

.Fensteröffnungen auf der Nord- und
Ostseite notwendig verstärkt wird. Ein
Blick hinauf an die Decke, und ein Stück
alter Pracht und Herrlichkeit entzückt das
Auge: Ein gotisches Kreuzrippengewölbe,

das an ausgeglichener Architektur
seinesgleichen sucht. Von ausgesuchter
Schönheit sind namentlich die Schluss-
Steine, von denen einer den heraldisch
k'assischen Wappenschild der Grafen von
Nidau - zugleich als Abteiwappen
übernommen - zeigt: in Rot ein goldener, mit
drei schwarzen Sparren belegter Pfahl.
Die Gurten und Rippen des Kreuzgewölbes

ruhen auf runden, starken Säulen
(die Langhaus und Seitenschiffe
trennen), deren halbe Rundung (heute) aus
der Mauer vorspringt. Sie tragen schöne
Kapitäle, an welchen eulenkopfähnliche
Voluten auffallen. Säulen und Rippen
und Gurten sind (waren) in gotischem
Rot gehalten, letztere zudem verziert mit
einem weissen Kreuzblütenornament.»
(Aeschbacher, S. 24.)

Ja, eine schöne Kirche war's! Mit
freudigem Herzen durften sie sagen: «Herr,
ich habe lieb die Schönheit deines Hauses

!»

Das Kloster muss einen
Vater-, einen Leiter haben

Als der Bischof anderntags abgeritten
war, rief die Klosterglocke alle
Klosterbewohner in den Kapitelsaal:

«Der Kapitelsaal selbst ist ein quadratischer
Raum mit einem prachtvollen Pfeiler in der
Mitte, von dem aus ein überaus zierliches
Sterngewölbe die Decke aufteilt. Die acht
Schluss-Steine sind lauter bemalte Wappenschilde,

von denen derjenige Berns, der Grafen

von Nidau, der Herren von Wabern und
Scharnachtal noch gut zu erkennen sind.
(Wohltäter des Klosters). Der Raum ist zurzeit

freilich düster; doch fiel hier genügend
Licht ein vom Säulengang (Kreuzgang) her,
sowie durch ein grosses und zwei kleine Fen-
ter im Osten.» (Aeschbacher, S. 28.)

Martinus war damit zum Abt gewählt. Er

trat jetzt vor Conradus, «fiel auf die Knie
und gelobte feierlich, das Kloster gut
leiten zu wollen gemäss den Ordensregeln

(Kap. 11), kein Besitztum oder
Einkommen zu entfremden, sich würdig
und gerecht zu benehmen». Sodann traten

die Mönche (Chorherren) einer nach
dem andern vor, gelobten dem neuen
Vorgesetzten Gehorsam und küssten ihm
die Hand, indem sie selber den Friedens-
kuss empfingen. Und nun geleiteten sie

unter Glockenklang den neuen Abt in
die Kirche, wo sie ein Te Deum (Dich,
Gott, loben wir) sangen. Hier folgte nun
die feierliche Einsetzung oder Investitur
des neuen Abtes durch den Oberabt
(Conradus von Bellelay): Er empfing den
Abtstab, den Ring, die Schlüssel (des
neuen Klosters), das Kreuz und das
Klostersiegel. (Aeschbacher, S. 5; vermutlich

erhielt Martinus auch die besondern
Kleider — siehe darüber weiter vorne. Der



14 GOTTSTATT «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Abt- oder Krummstab war ursprünglich
ein langer Stab mit einem Haken. Später
wurde der Haken verziert durch ein
auslaufendes Ende, durch einen goldenen
Knoten u. ä.; siehe Witzig, S. 56, «Ur-
schweiz» 4/1956.)

Der Tagesablauf
im Prämonstratenserkloster

Mitternacht
Die Chorherren erheben sich und schreiten

mit Kerzenlicht in die Kirche. Da

singen sie 2, 3 Lob-Psalmen (siehe
Kirchengesangbuch).

Bis 5 Uhr

pflegen sie wiederum der Ruhe.

Nach 5 Uhr
Jeder betet eine halbe Stunde oder denkt
an die Auferstehung Christi.

Dann singen sie in der Kirche einen
Lobgesang, sagen drei Psalmen. Einer liest
etwas aus der Schrift. Mit dem Gesang
«Kyrie eleison» und einem Gebet endigt
die Prim.

Anschliessend
versammeln sich alle im Kapitelsaal, wo
zunächst ein Abschnitt aus dem Martyrium

vorgelesen wurde - Vorleser eventuell

der Abt.

Aus dem Martyrium des seligen Benno
im Finstern Walde:

«Schon vierzig Jahre waren verflossen, seit
Meinrad, der Einsiedler im Finstern Walde, zu
Gott heimgefunden hatte (Meinrad-Kloster
Einsiedeln). Noch stand seine Zelle leer, und
es schien, als ob kein Frommer wagte, in
solcher Abgeschiedenheit sein Nachfolger zu
werden.
Da kam zu Beginn des 10. Jahrhunderts
wallfahrend der Domherr Benno von Strassburg
zur Meinradszelle; schon lange brannte er
heimlich darauf, die Welt mit ihren Ehren zu
verlassen.
Er entsagte gänzlich seiner Würde, kehrte
nicht nach Strassburg zurück, sondern
begann mit gleichgesinnten Freunden Zellen zu
bauen und das Kirchlein Unserer Lieben Frau
zu vergrössern, den Wald zu reuten, die Weiden

zu säubern und darin Saat zu streuen und
Pflanzung anzusetzen.»

Aber die Felder brachten nur spärlichen
Ertrag. und Benno und seine Freunde, die vorher

nie Hunger gelitten hatten, kamen in Not.
Ein Kloster und ein Bischof schenkten den
Priestern Land und damit Brot. Nun konnten
sie sich besser dem klösterlichen Leben
widmen. «Es konnte nicht ausbleiben, dass der
Ruf des neuen Klosters (dabei wichtig: ein
Kloster aus Priestern) und seines edlen
Begründers weithin ertönte; und als zu Metz der
Bischof gestorben war, begehrte Kaiser Heinrich

den Würdigsten unter seinen Bekannten,

Benno, auf jenen Stuhl zu setzen, und war
nicht davon abzubringen, wie sehr auch der
Bescheidene darum bat. So wurde er denn
fast mit Gewalt aus dem geliebten Finstern
Wald in die Stadt versetzt, wo ihm nur Übles
aufgespart geblieben war. Denn je mehr er
darin eiferte, dem Glauben und dem Recht
und Gesetz aufzuhelfen, um so stärker
versteiften sich die verschworenen sittenlosen
Störefriede gegen ihn, ja schon im zweiten
Jahre seines Bischofsamtes überfielen ihn die
Ungehorsamen, schlugen und schändeten
seinen Körper und stachen ihm gar die Augen
aus.» (Fischer, S. 171. Man könnte stärkere
Bilder aus dem Märtyrerleben bringen; doch
soll hier zur Charakteristik des apostolischen
Lebens der Chorherren gezeigt werden, wie
ein mutiger Priester von seinem weltlichen
Leben abging, um Gott mehr dienen zu können.)

Nach dieser Lesung aus dem Martyrium
erhielten die Laienbrüder vom Abt den
Befehl, mit Netz und Angel in der Zihl
zu fischen.

Ein Chorherr erhielt den Auftrag, die
Feier der Messe eine Woche lang zu
leiten. Die andern blieben im Kapitelsaal.

Der Abt führt die Chorherren in
ihre Aufgabe - das Apostelamt -
ein

Der gnädige, selige Graf von Nidau hat
uns die Ki/chensätze von Bürglen und
Kappelen, der Freiherr von Schwanden
denjenigen von Büttenberg geschenkt.
Dafür muss unser Kloster sorgen, dass
in den dortigen Kirchen Messe gelesen,
Gebet und Predigt gehalten werden. Dazu

müssen wir die Armen und Kranken
besuchen und speisen.

Dies alles zu tun, haben wir ja, als wir
zum Priester geweiht wurden, versprochen.

Und der Bischof sagte uns: .Emp¬
fanget die Macht und seid Verkünder des
Wortes!'

Und als Mönche haben wir versprochen,
arm und dem Kloster treu zu bleiben,
keine Frau zu nehmen.

Ihr Chorherren führt also ein doppeltes
Leben: Ihr geht in die Welt hinaus als
Pilger, Prediger wie einst der heilige Norbert.

Ihr kehrt wieder ins Kloster zurück,
um auch da Gott zu dienen und ihn zu
suchen.

Vielleicht wird es euch gehen wie den
ersten Christen inmitten der Heiden. Wir
lesen von ihnen:

«Sie wohnen in ihrem Vaterlande, jedoch wie
Gäste; sie beteiligen sich an allem wie Bürger
und lassen sich doch alles gefallen wie Fremdlinge.

Sie lieben alle und werden von allen
verfolgt; sie werden getötet und dadurch
lebendig gemacht. Sie sind arm und machen
viele reich. Sie tun Gutes und werden wie

Übeltäter gezüchtigt.» (Guggenbühl,
«Quellenbuch zur allgemeinen Geschichte», S.284.)

So lasset euch nicht entmutigen, wenn
ihr so behandelt werdet wie die ersten
Christen. Probiert zu tun wie der heilige
Bischof Maternus von Trier. Von ihm
lesen wir:

«Und begann zu predigen durch die Städte
und Landschaften und erweckt alle
Menschen zu dem Weg der Säligkeit. Er nähret
die Hungrigen von dem, was er hatte, kleidet
die Nackten, erlöset die Gefangenen und
empfing die elenden Pilgrim. Und die
verzweifelt waren und verstockt in ihren Sünden,
denen gelobet er Barmherzigkeit und Vergebung.

..» (Das Passional II/400.)

Und zum Schluss hört noch, was euch
die Regel des heiligen Augustinus
unbedingt zu halten aufgibt:

«Vor allen Dingen, geliebteste Brüder, soll
Gott geliebt werden, sodann der Nächste;
denn das sind die Hauptgebote, die uns
gegeben worden sind.

Im Gehen und Stehen, in all euren Bewegungen

komme nichts vor, was in den Augen
irgendeines Menschen Anstoss erregen könnte;

vielmehr sei alles eurer Heiligkeit geziemend.

Nennt nichts euer eigen, sondern alles
gehöre euch gemeinsam. Wäre aber
jemand so weit gekommen, dass er Briefe oder
irgendein Geschenk von jemand heimlich
annimmt, so soll man, wenn er es aus freien
Stücken bekennt, ihn schonend behandeln
und für ihn beten; wird er aber ertappt und
überwiesen, dann soll er nach dem Urteil des
Priesters (hier ist der Abt gemeint) oder des
Vorgesetzten (hier ist der Stellvertreter des
Abtes, der Prior, gemeint) durch eine strengere

Strafe gebessert werden.» (AR, Kap. 1,
6, 7.)

Nach längerer Stille meldeten sich drei
Chorherren für das Priesteramt, etwas
genauer gesagt: Leutpriesteramt.

Der Abt gab ihnen folgende Weisungen:
Die Priester für Bürgten und Büttenberg
versehen ihr Amt vom Kloster aus,
derjenige für Kappelen hat seine Wohnung
vorläufig dortl

Mit dem «Gott segne euch!» verlassen
die 3 Chorherren das Kapitel.

Im Sinne der Regel bestimmt der Abt
einen andern Chorherren zum Krankenpfleger.

einen andern zu seinem
Stellvertreter (Prior). Wer kein bestimmtes
Amt hat, darf zwischen den Gottesdiensten

lesen, malen, im Garten arbeiten.

Der weitere Tagesverlauf

10 Uhr
1 Psalm singen, aus der Bibel lesen,
beten (Terz); anschliessend Messfeier für
die Lebendigen; darauf singen, beten wie
Terz, arbeiten bis



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 GOTTSTATT 15

12 Uhr

Im Refektorium oder Speisesaal:
Psalmengesang, Lesung (zum Beispiel wie
Heilige fasteten), dann Gebet, endlich
essen, beten,

bis 1 Uhr nachmittags
im Garten und Kreuzgang spazieren,
nachher Arbeit wie vor 10 Uhr.

4 Uhr

Psalmen singen, Lesung, Gebet (Vesper

- sehr lang, bis 6 Uhr).

6 Uhr

Psalmen singen, Lesung, Gebet, Abendessen.

Gebet; anschliessend in der Kirche:

Vor den Altären (in den Seitenschiffen)
beten und sich fragen: Habe ich ein
reines Gewissen?

8 Uhr
In den Schlafsaal schreiten - für die
Chorherren wahrscheinlich über dem
Kapitelsaal.

Einzelheiten zum Tagesplan

1. In bezug auf das Äussere des
Gottesdienstes sagt Aeschbacher, S. 11 ;

«Besondere Sorgfalt legten sie auf die
Reinhaltung des Chors und die Verzierung
der Altäre. Die Sakristei enthielt eine
grosse Anzahl prächtiger Kultgegenstände,

wie silberne und sogar goldene
Kelche, Hostienbehälter, Schalen,
Monstranzen, Fahnen und Kreuze. Der täglich
mehrmals wiederholte Wahlspruch unserer

Prämonstratenser lautete: Herr, ich
habe lieb die Schönheit Deines Hauses.»
(Kultgegenstände siehe Bilderduden,
kath. Kirche II.)

Die Laienbrüder hatten in der Sakristei
wohl auch Arbeit mit diesen Kultgegenständen.

2. Da das Kloster der heiligen Maria
geweiht war, standen im Seitenschiff wohl
1 bis 2 Altäre für sie. Und die Chorherren
werden in den Stundengebeten jeden Tag
gesungen haben: «Alleluja, da du den
Herrn geboren hast, o Jungfrau, bitte
für uns!»

3. Im Kapitel wurden noch andere«Trak-
tanden» behandelt:

a) Die Augustinerregel musste - im
Sinne ihres letzten Kapitels - jede Woche
einmal vorgelesen werden, «damit ihr
euch alle in diesem Büchlein wie in
einem Spiegel betrachten könnt, und um
zu verhüten, dass etwas vergessen und
deshalb vernachlässigt werde. Wenn
ihr dann findet, dass ihr die Vorschriften

befolgt, so danket dem Herrn. Wenn
aber irgendeiner von euch bei sich einen
Mangel entdeckt, dann bereue er das
Vergangene, nehme sich für die Zukunft
in acht und bete, dass ihm die Schuld
vergeben und er nicht in Versuchung
geführt werde.».

b) Für die Chorherren jeden Tag - die
Laienbrüder einmal in der Woche — fand
im Kapitelsaal Gerichtssitzung statt:

«Die Sünder warfen sich auf die Knie
und bekannten ihre Schuld. Dann trat
der Aufseher vor und berichtete über seinen

Rundgang; endlich brachten
gelegentlich auch einzelne Mönche (oder der
Prior, der im Sinne der Regel ihre
Innehaltung überwachen musste) Klagen
gegen fehlbare Brüder vor. (Über dieses
,Verrätschen- sagt die Regel: .Haltet eine

solche Anzeige nicht für lieblos; denn
andernfalls seid ihr ja nicht frei von
Schuld, wenn ihr eure Mitbrüder, die ihr
durch Anzeige bessern könnt, durch
Stillschweigen zugrunde gehen lasst.' Kap. 7.)
Kleinere Vergehen wie Schwänzen von
Arbeitsstunden oder Störung der Stille
wurden durch Aufsagenlassen eines Psal-
mes bestraft. Gröbere Vergehen, wie
Vernachlässigung des Gottesdienstes,
wiederholte Störung der Andacht usw.
zogen körperliche Strafen auf sich. Der Sünder

wurde auf dem entblössten Oberkörper

mit einem geknoteten Stricke
durchgepeitscht. (Streit unter Brüdern,
Entweihung des Gottesdienstes dreimalige
Körperstrafe, bei Wasser und Brot
Ausschluss von den gottesdienstlichen
Handlungen.) Noch ernstere Vergehen endlich,

zum Beispiel grober Bruch der
Gelübde, Verbrechen - zogen die Ausstos-
sung aus dem Kloster. nach sich. Dem
Abte stand ein beschränktes
Begnadigungsrecht zu.» (Aeschbacher, S. 12;
nach der Regel - Kap. 7 — hatte auch der
Prior Urteilsrecht.)

c) Der Bruder Krankenpfleger beschäftigte

sich wohl auch mit der Volksmedizin.

Wir wissen, dass einer Salbe machte
gegen Rüden, «worin das .kechsilber'
(Quecksilber-Quacksalber) nicht fehlen
durfte». (Aeschbacher, S. 8.)

4. Der Pförtner — vom Abt bestimmt,
wahrscheinlich ein aufgeweckter, treuer
Laienbruder, beschäftigte sich mit den
Armen der Umgebung. Nach der
«Spendordnung» des Klosters Gottstatt von 1606
und dem heute noch lebendigen Brauch,
Brot oder Mehl an die Armen zu verteilen,
ist es sehr wahrscheinlich, dass an
Mittwoch und Freitag die Armen und Kranken

vor das Kloster kamen. Vermutlich
las dann der Pförtner — oder auch der

Klosterbäcker — die Namen der Armen
und Kranken ab. diejenigen, die einen
Dreipfünder frischen Brotes heimtragen
konnten.

Ob schon um 1300 herum Bedingungen
an das Erhalten dieses Spendbrotes
geknüpft waren - wie in der Spendordnung
1606 -, kann nicht gesagt werden. (Diese

Bedingungen lauten: «Und welche
Personen, die predigen und das gemein
Gebät ohne ehrhaft Ursachen versumen

Denselbigen soll man des Tags [so
oft das beschicht] nüt gaben noch us-
richten. Jedoch söllent diejänigen so weder

Stäg noch wäg bruchen mögend
[also die Kranken], hievon nit inbegriffen

seyn. Ihr brot söllent sie selbes
reichen und nit demnach schicken. Ouch
nit zwen oder dry Tag zusammen Sparren

alles by Strafe und abstreichung
der Spändt.

Im Fall sich Ein oder die andere Person
ungebürlich halten und ein ergerlich

Läben führen und ab keiner Warnung
noch Straf, nit thun würden: So soll.
sölich Spändtbrot ein Monat lang
abstreichen und nämen.»)

5. Was assen die Prämonstratenser?

Die Regel machte mehr nur in bezug auf
das Verhalten bei Tisch Vorschriften:
«Wenn ihr zu Tisch geht, so hört, bis ihr
wieder aufsteht, die übliche Lesung ohne
Geräusch und Streiten an; denn nicht
bloss mit dem Munde sollt ihr Nahrung
zu euch nehmen, sondern auch eure Ohren

sollen hungrig sein nach dem Worte
Gottes.»

Das heutige «Gottstatterhaus» in Vingelz
ist ein Hinweis darauf, dass das Kloster
Reben besass. Nach der 1. Regel Augu-
stins sollen «am Samstag und Sonntag
der Gewohnheit gemäss diejenigen, die
Wein haben wollen, solchen erhalten».

Die Naturalabgaben aus dem Klosterbesitz

brachten es mit sich, dass das
Essen hauptsächlich aus Milchprodukten,
Hülsenfrüchten. Brot. Haferbrei, Gemüse,
Eierspeisen bestand.

Nach Aeschbacher. S. 11 war das Verbot
von Fleischnahrung charakteristisch für
die Prämonstratenser. Sie hatten ja einen
Ersatz: Fische.

Nach der Regel — Kap. 4 — soll aber jeder
sein Fleisch bezähmen durch Fasten in
Speise und Trank, soweit es die Gesundheit

erlaubt. «Wenn aber jemand nicht
fasten kann, soll er wenigstens ausserhalb

der Tischzeit keinerlei Speise zu sich
nehmen, er sei denn krank.»



16 INTERLAKEN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Wer gab dem Abt,
den Chorherren das Brot?

Im besondern fragen wir: Was brachte
dem Kloster der Besitz der Kirchensätze
ein?

Für den Anfang des Klosterbestehens
lassen uns die konkreten Quellen
vollkommen im Stich.

Über die Kirchensätze vernehmen wir
bloss:

a) Man schenkt sie dem Kloster um seines

und der Voreltern Seelenheil willen.
Im Kloster sollen darum - wie im Beispiel
Arch und Selzach — für den Stifter
Totenmessen gefeiert werden.

b) Da das Kloster «gar wenig einkommen
geniest, also wie wir wüssen, dass die
brüder oder geistliche, so allda Gottesdienst

verrichten, oftmahls in ihrer noht
mangel leiden müssten, daselbst der
Gottesdienst durch viel ehrliche personen
herrlich verrichtet wird. ..», übergebe
man den Kilchensatz zu Sutz.

Hier also will man der Not der Geistlichen
vorbeugen.

c) Wie im Stiftungsbrief geschrieben
steht, will man dem Kloster einen «ewigen

allmusen» aus freien Stücken schenken.

Welcher Art der «ewige allmusen» an das
Kloster vom Kirchensatz Bürgten war,
lässt sich erst aus Angaben aus dem Jahr
1536 ungefähr vorstellen:

«Diss pfrund (Kirchengut) hat huss, hoff und
sust liberal XV juchart acherland, zwei meder
mattland und die hoffstat, ist ouch ein mad.

Denne von Gottstatt vier söum win.

Denne bringt der Höuwzenden allenthalb LX
Pfund.

Denne der gross zenden XI gross mütt blosses
korn, das ander jar weitzen und haber.

Vom jarzitbuch II Pfund.

Ist lechen von Gottstatt.» (Morgenthaler, S.

328.)

Das «allmusen» bestand also ausfolgendem:

Haus, Hof, Hofstatt: Diese war so gross, dass
sie ein Mann von morgens 2-11 Uhr mähen
mochte.

Mattland: 2 x so gross wie die Hofstatt.

Wein: 4 Lasten eines Maultieres, vielleicht
4001, die das Kloster aus seinen Weinabgaben
wahrscheinlich im Pfarrhaus für den Pfarrer
und seine Besucher lagerte.

Heu: 1 oder mehr Bauern heueten die Matten
und zahlten dem Kloster dafür 60 Pfund
3600 Franken.

Korn: 11 Mütt 11 x1671 18371 11 x
90 Pfund Weissbrot.

Der Chorherr von Bürglen, der Priester,
brauchte also wahrscheinlich nicht zu
hungern, hatte er doch wenigstens das «tägliche
Brote.

Von Kappelen erhielt das Kloster nicht weniger

Abgaben.

Für die etwa 20 Personen zählende Klosterfamilie

hätten -für den Anfang des Bestehens
des Klosters - die Abgaben aus Kappelen und
Bürglen wohl ungenügend gelangt, wenn das
Kloster nicht noch «unzählige Bodenstücke»
besessen hätte.

Von einem solchen Bodenstück hören wir
aus dem Jahre 1343 etwas Genaueres. Ein

Orpunder hatte es dem Kloster vergabt und
es als Erblehen - siehe spätere Ausführungen
darüber - zurückgenommen. Es bestand aus
2 Schupposen. (Mass einer Schuppose um
1400 herum sehr schwankend: von 9—12

Jucharten.) Die Abgaben an das Kloster
betrugen:

Für die eine Schuppose: 1 Mütt Roggen (90
Pfund Schwarzbrot); 1 Mütt Hafer

Für die andere Schuppose: 1 Mütt Weizen
(100 Pfund Brot); 1 Mütt Hafer

In der Nähe des Klosters, jedoch auf der
andern Seite der Zihl, muss auch schon früh ein
dem Kloster zinspflichtiger Hof bestanden
haben. Der Hof hiess Schüren, und er ist wohl
der Anfang des heutigen Scheuren. Um 1400
herum wurde der Hof von Niggli Schwab,
Hänsli Müllheimb sowie deren Ehewirtinnen

- beide hiessen Elsa - bebaut. Je zur Hälfte
auf Martins- bzw. Andreastag hatten sie dem
Kloster abzuliefern:

14 Mütt gutes Mischelkorn (gemischte Körner)

14 Mütt Haber
12 Fastnachtshühner
12 Sommerhühner
200 Eier

Das rechtliche Verhältnis zum Kloster wurde
um 1398 durch einen Erblehensbrief mit
folgendem Inhalt festgesetzt:

«Wir Niggli Schwabs und Elsa, syn Ehewürtin

- Hänsli Müllheimb und Elsa sein Ehewürtin
thun kund allen denen, die diesen Brief
ansehend, läsend oder hörend läsen.. dass
wir einhälligklich und gemeinlich mit guter
Vorbetrachtung. mit des anderen gunst,
wüssen... mit Händen... unser Ehemannen

und rechten Vögten, durch unseres und
unserer Erben Nutzes willen habend empfangen

recht und redlich, von den Ehrwürdigen
Geistlichen Herren, Peter Abt und Convent
gemeinlich des Closters und Gotteshauses zu
Gottstatt, in Lausanner Bistum gelegen, des
Ordensvon Prémontré,zu unserer und unsern
aller Erben handen gemeinlich Ewigklich zu
rechten Erben und Erblehen. Ihren Hoof,
gelegen jenseits dem Wasser, genembt die
Zihle gegen dem vorgenannten Ihrem Closter
über mit dem Hause so darauf staht, mit
Hoofstetten, mit Gärten, mit Beunden..., mit
Acheren, mit Matten. so zu demselben
Ihrem Hoofe gehört. der geben ward... zu
der Lichtmess (2. Febr.) des Jahres da man
zahlt 1398.» (Die Übersetzung dieses Erb-
lehensbriefes verdankt der Verfasser seinem
Kollegen Konrad Weber in Bern.)

Das
Augustinerkloster Interlaken

Aus dem Leben
des hei/igen Augustinus

Um das Jahr 370 nach Christus lebten in der
afrikanischen Stadt Tagaste sieben Schlingel.
Ihr Anführer war meistens Augustinus. Diese

Schlingel «hatten dem geizigsten Mann der
Stadt, dem alten Rufus, heimlich die Stalltüren

geöffnet, und 600 Kühe schwärmten
stundenlang in den Strassen herum, bevor sie
wieder eingefangen werden konnten. Sie
hatten die fetteste Negerin der Stadt
aufgetrieben, sie geknebelt, ihr die Augen verbunden

und sie auf dem Buckel eines Dromedars
festgeschnürt, mit der Nase nach dem
Schwanzende des Tieres zu. Dann hatten sie
das Dromedar in das öffentliche Amtsgebäude
getrieben, mitten hinein in eine Versammlung
der weisen Stadtväter.» Von den Schlingeln
war Augustinus der zweitkleinste, «aber sein
Vorrat an Ideen schien unerschöpflich zu
sein», (de Wohl, S. 8.)

Augustinus' Mutter Monica, eine Christin,
machte sich viel Sorgen um ihren Schlingel.
«Ach!», seufzte sie, «und wie er prahlt, er
habe alle Bücher gelesen und verstanden
ohne Gottes Hilfe, überhaupt ohne jegliche
Hilfe!»

Der Vater Patricius entlehnte Geld, damit
Augustinus in die Stadt Karthago gehen konnte.
Der Sohn wollte ein Redner werden, natürlich

ein grosser Redner.

«Da Augustinus nun etliche Jahre zu
Carthago die Redekunst hatte gelehrt, fuhr er
heimlich ohne seiner Mutter Wissen gen Rom
und sammelte daselbst viele Schüler um sich.
Augustins Mutter aber mochte keine Ruhe
finden und kam mit grosser Mühe zu ihm. .»
(Voragine II, S. 71.)

Christi Nachfolge, die vom heiligen Bischof
Ambrosius gepredigt wurde, gefiel Augustinus

wohl, «doch war sie ihm noch zu schmal
zu gehen. Doch gab ihm Gott in seinen Sinn,
dass er zu Simplicianus ging, der durchleuchtet

war mit göttlicher Gnade. Simplicianus
aber hub an, ihn zu ermahnen: ,So viele Jünglinge

und Jungfrauen dienen Gott in seiner
Kirche, und du traust dir das nicht, was jene
können? Und können jene es sich denn aus
sich selber? Nimmermehr, sondern allein
durch ihren Gott. Warum stehst du allein auf
dir und stehest doch nicht? Wirf dich ganz
auf ihn, er wird dich aufnehmen und erretten.'»
(Voragine, II, S. 72.)

Von seinem Freunde Pontianus hörte Augustinus

dann vom heiligen Antonius. Der habe
das Bibelwort «Geh, verkaufe alles, was du
besitzest, und gib es den Armen, und du wirst
einen Schatz im Himmel haben; und folge
mir nach» wörtlich genommen, all seinen



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 INTERLAKEN 17

\

Reichtum verschenkt und fast sein ganzes
Leben mit Beten und Fasten als Einsiedler in
der heissen Wüste zugebracht.
Als Augustinus solches gehört hatte, stürzte
er sich in einem Garten in das Moos und
gebürdete sich wie ein Wahnsinniger: Er riss
sich am Haar, schlug sich an die Stirn,
schwang vorwärts und rückwärts, die Hände
um die Knie geklammert.
Als er sich beruhigt hatte, hörte er eine feine
Stimme: «Nimm und lies!» Neben ihm lag
eine Buchrolle. Der Apostel Paulus schrieb
darin: «Lasset uns anziehen unsern Herrn Je-
sum Christum.» (Voragine II, S. 74.)
«Weiter zu lesen war nicht nötig. Denn als

er am Ende des Satzes angelangt war, strahlte
es in seinem Herzen auf, das völlige
unumschränkte Vertrauen. Und alle Unsicherheit
war geschwunden.» (de Wohl, S. 246.)
Augustinus war endlich Christ geworden, und
er konnte sprechen: «Du (Gott) hast mein
Herz mit dem Pfeil deiner Liebe getroffen, ich
trage deine Worte tief im Innersten.» Seiner
Mutter Tränen waren nicht umsonst gewesen.
Bischof Ambrosius taufte ihn.

Bevor er wieder nach Afrika zurückfuhr, starben

die Mutter und sein Sohn, und damit
konnte sich Augustin ganz dem Dienst an
Gott hingeben. Nach Tagaste zurückgekehrt,
begann er ein Leben nach dem Vorbilde des
heiligen Antonius. Er verkaufte sein Erbe bis
auf das Haus mit dem Garten ringsum. Er

schenkte den Erlös den Armen. Er und seine
sechs Freunde beteten, fasteten, studierten.
Nach dem Vorbilde der ersten Christengemeinde

in Jerusalem besass keiner etwas
persönlich. Allen gehörte alles. Jeder erhielt, was
er nötig hatte. Augustin wachte darüber, dass
seine Freunde also lebten. Er war der Vater
dieses kleinen Hauses, der Vater dieses ersten
Klosters in Afrika.
Was machten die Tagaster für Augen! Aus
dem früheren Bandenführer und stolzen Lehrer

der Redekunst war schon äusserlich ein
anderer geworden, einer - «schmächtig an
Gestalt, mit stets unbedecktem, kahlgeschorenem

Haupt und scharf geschnittenen
Zügen, allen mit gleicher Freundlichkeit begegnend».

(Nigg, S. 132.)
Die Bewohner der Stadt Hippo Regius hörten
vom Leben der Mönche in Tagaste. Ein
Reicher dieser Stadt wollte auch ein solches
Leben wagen, und er sandte nach Augustin.
Dieser ritt unter der glühenden Sonne nach
Hippo. In der Stadt lebten noch viele Heiden,
die Angst hatten vor Dämonen. Der christliche

Bischof Valerius suchte daher einen Priester,

der ihm helfen konnte, das Evangelium
zu verkünden. Er sagte dies in der Predigt, in
der sich auch Augustin befand: «Während
der Bischof sprach, wandten sich die Blicke
der Anwesenden unwillkürlich Augustin zu

Spontan und wenig rücksichtsvoll sah
sich Augustinus plötzlich von den
Nächststehenden mit Gewalt ergriffen. Trotz seines
Widerstrebens führte man ihn dem Bischof
zur Weihe vor. Valerius war mit dem
Volksbegehren einverstanden. Ohne Aufschub
erteilte er Augustin die Priesterweihe.» (Zum-
keller, S. 59.)
Nun war er Mönch und Priester und seufzte:
«Nichts ist schöner, als in der Stille (im stillen

Kloster) im reichen Schatz der göttlichen
Geheimnisse zu forschen, süss ist das und gut.
Aber predigen, ermahnen, strafen, erbauen,
für einen jeden am Platz sein: das ist eine

grosse Last, ein schweres Gewicht, eine harte
Bürde. Wer möchte nicht solcher Arbeit
entfliehen? Doch das Evangelium erschreckt
mich.» (Nigg, S. 132.) Valerius war
einverstanden, dass Augustin Mönch bleibe, ja er
schenkte ihm aus dem Gut der Kirche in

Hippo einen Garten als Bauplatz für ein
Kloster.

Die Gründung hatte eine grosse Wirkung!
Viele Männer - alte und junge, Sklaven und
Freigelassene, Bauern und Handwerker,
reiche Gutsherren - wollten in das neue Gartenkloster

von Hippo eintreten. Aber für alle galt
Augustins Befehl: «Wenn du eintreten willst,
musst du alles, was du hast, verkaufen und
den Erlös den Armen oder allen im Kloster
geben !»

Augustinus war bescheiden geworden. So
wollte er das Amt des Bischofs - Valerius war
alt geworden - nicht annehmen. Er «weigerte
sich des so sehr er mochte, doch ward er
also gedrängt und gezwungen, dass er endlich

seinen Willen darein gab und die Mühe
dieses Amts auf sich nahm.» (Voragine II,
S. 78.)
Wieder erschrak er und seufzte wie damals,
als man ihn zum Priester gezwungen hatte.
Von der «süssen Beschäftigung mit den
göttlichen Dingen», die er einstmals im Kloster zu
Tagaste hatte üben können, war er nochmals
weiter weg. Jetzt musste er predigen, herumreisen

und bis tief in die Nacht hinein Briefe
diktieren.

Ertrug nicht einmal Bischofs-Ring, Kreuz und
Stab. Er wollte nicht «höher» sein als seine
Zuhörer.

«Priester» - Augustin meinte damit: oberster
Leiter des Gartenklosters - vermochte er nicht
mehr zu sein. Damit aber wollte er nie und
nimmer vom klösterlichen Leben Abschied
nehmen!
«Er sammelte deshalb im Bischofshofe Kleriker

(Priester) um sich, die bereit waren, mit
ihm ein Leben in Gemeinschaft und
freigewählter Armut nach dem Vorbild der apostolischen

Gemeinde zu führen.» (Zumkeller, S.

70.) Augustin nannte auch diese Einrichtung
ein Kloster - das Klerikerkloster, und die
Insassen Priestermönche. Diese Priestermönche
teilten mit Augustin die Last des apostolischen
Lebens: «Den Priestern stand es zu, als
Stellvertreter des Bischofs in seinem Auftrage
gelegentlich auch selbst das heilige Opfer zu
feiern, zu predigen und die Sakramente zu
spenden», denn der Heilige mochte ihnen
predigen: «Nur ein guter Mönch ist ein guter
Priester. Die Kirche braucht uns! Predigt für
sie, treibt Seelsorge unter ihren Gliedern !»

(Zumkeller, S. 77; Nigg, S. 134.)
Damit das klösterliche Leben regelmässig und
bestimmt geführt würde, schrieb Augustin
schon für Tagaste eine Ordnung, eine Regel
auf. Als «Priester» - als oberster Leiter des
Gartenklosters in Hippo - schrieb er dann
einen zweiten Teil - in 12 Kapiteln - zur Regel

auf. Damit hatte er um das Jahr 400 nach
Christus die älteste Mönchsregel des Abendlandes

geschrieben.

Schon bevor Augustin starb, war es geschehen:

«Alles, was er in Afrika aufgebaut hatte,
verbrannte zu Asche, wurde niedergerissen,
in Stücke zerschmettert.» Und während er
auf dem Sterbelager allein sein wollte, setzten
die Vandalen die Zerstörung fort. Aber -
«selbst in seinem Schlafzimmer (lies Zelle!)
liess man ihn nicht in Ruhe. Selbst dort
drängten sie sich um ihn, selbst dahin brachten

sie die Kranken und die Krüppel. Er hatte
doch so viele durch einfaches Handauflegen
geheilt, er musste auch sie heilen, er musste,
er musste...» (de Wohl, S.308). Da ihm
der Arzt das Lesen in Büchern verboten hatte,
musste man ihm die sieben Buss-Psalmen
Davids in grossen Buchstaben an die Wand
malen. Mit seinen todesmüden Augen
versuchte er zu lesen:

«Meine Tage sind dahin wie ein Schatten,
Und ich verdorre wie Gras.
Du aber, o Herr, bleibst ewiglich
Und dein Gedächtnis für und für.»
(de Wohl, S.311.)
Noch vor Augustins Tod schleppten die
Vandalen viele Männer und Frauen, die vorher
ein Gott geweihtes Leben geführt hatten, in
die Gefangenschaft. Der Priester Viktorianus
klagte hierüber in einem Brief an Augustin
gar sehr. Aber der Heilige schrieb ihm: «Woher

wissen wir denn, welche Wunder der
allmächtige und barmherzige Gott durch sie
gerade im Lande der Barbaren wirken will?»
Und an ein Wunder grenzt es, dass die
Augustinus-Regel nicht verlorenging.
Im 11. Jahrhundert verordnete Papst Nikolaus

IL: «Die Geistlichen sollen bei den
Kirchen, für die sie angestellt sind, gemeinsam
speisen und schlafen, die Einkünfte gemeinsam

haben und ein apostolisches Leben
führen.» Alle diejenigen, die sich auf ein solches
Leben verpflichteten, bildeten den Orden der
regulierten Kanoniker. Da die Augustinus-
Regel ihre Ordnung bestimmte, nannte man
diese Priester auch Augustiner-Chorherren.
(Nigg, S. 148; warum man sie Chorherren
nannte, siehe S. 22. Wie wird einer
Chorherr?)

1. Vom Bethaus und Spital
tnterlaken

a) Vom Dienst an Gott
und dem Nächsten
Um das Jahr 1100 führten der Bischof
Burkhard und seine Priester im Kloster
St. Alban, vor den Toren der Stadt Basel,
ein ähnliches Leben wie die Mönche in
Rüeggisberg.

Wenn das Leben des Bischofs oder seiner
Priester bedroht war, zog des Bischofs
Verwandter, der Ritter Seliger von
Oberhofen, mit seinen Kriegsknechten aus.

Als der Bischof gestorben war, zog der
Ritter mit seinem Bruder Libo aus, um
das Heilige Grab in Jerusalem gegen die
Heiden zu verteidigen.



18 INTERLAKEN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Am Heiligen Grab versprach er, fortan
ein armes Leben für Christus zu führen.
Er konnte das um so besser, weil er weder

Frau noch Kinder hatte.

Nach Oberhofen zurückgekehrt, teilte der
Ritter Seliger alle seine Güter mit seinen
Brüdern Libo und Werner. Einen kleinen
Teil behielt er für sich.

In einen schwarzen Kapuzenmantel mit
weissem Kreuz darauf gehüllt, den langen
Stock in der Hand, in der ledernen
Reisetasche vielleicht ein Flachbrot, ein paar
dicke Kerzen, wanderte jetzt Seliger dem
Thunersee entlang. Über holprige Wege
ging's gegen Osten. Nach 2 Stunden war
das Ziel erreicht — die Beatushöhle.

Vor der Höhle setzte er sich auf einen
Stein und gab sich seinen Gedanken hin:
Dem Domherrn Bruno von Strassburg -

siehe Darstellung unter «Gottstatt» —

wollte er's gleichtun, ein Einsiedlerleben
führen und erst dann. Mehr noch —

ein Leben wollte er führen wie einst
Beatus — einst auch ein Ritter - in dieser
Höhle. Würde er's Beatus gleichtun
können? Ein Leben in einer Höhle, nur von
Kerzenlicht etwas erhellt, auf einem Lager
aus einem harten Laden, auf einem Sitz
von Stein. Brachten ihm die armen Fischer
etwas Brot, einen Fisch, ein Hirt ein
Käslein? Seinem Bruder Werner hatte er
befohlen, ihm keinen Bissen zu schicken
ohne seinen ausdrücklichen Befehl! Nur
mit dem Vertrauen im Herzen, dass Christus

ihm beistehen werde, betrat Seliger
die Höhle.

Des einstigen Ritters Umkehr blieb nicht
geheim. Bald erzählten sich die Fischer
und Hirten: «In der Höhle über dem See

lebt wieder ein Beatus. Von Sonnenaufgang

her kommen oft Männer
hergeritten, auf dürren Tieren, Männer mit
eingefallenen Backen. Keiner dieser Männer

reitet an der Höhle vorbei, ohne von
Seligerus oder einem Mitbruder zum
einfachen Mahl und Lager eingeladen zu
werden, ohne dass ihre kranken Füsse
oder Arme verbunden werden, ohne dass
ihnen Ausruhen und Bleiben anerboten
werden.» Es seien meistens Männer in
schwarzen Mänteln mit weissem Kreuz
darauf. Was die Fischer und Hirten weiter
brachten, beruhte auf Wahrheit: Seliger
und zwei, drei Mitbrüder beteten, fasteten,

sangen, schliefen ein paar Stunden
auf hartem Lager und pflegten Reisende.

Wenn Seliger auf dem harten Lager wach
blieb, kamen ihm neue Gedanken: Für
ein Einsiedlerleben mochte die Höhle gut

Abb. 7: Interlaken, erste Klosteranlage. Rekonstruktionsversuch von M. Adrian



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 INTERLAKEN 19

m

genug sein. Wollte man aber gemeinsam
Christus und dem Nächsten dienen, war
der Raum zu klein, er hatte zu wenig
Sonne und frische Luft für das Heilen
der Erschöpften. An das harte Lager hatte
er sich längst gewöhnt. Wenn aber noch
mehr Mitbrüder kamen und auch ein
armes Leben führen wollten - mit ihm
zusammen Dann wurde die Höhle unmöglich!

Gab es nicht einen bessern Ort —

da im weiten Boden zwischen den
beiden Seen? Ein gut Teil dieses Bodens
hatte er ja von seinem Vater geerbt, ihn
bis auf den heutigen Tag behalten! Freilich,

die grosse Stille der Battenhöhle
fanden sie zwischen den Seen wohl
nicht, denn ein paar Blockhütten, wenn
auch weit auseinander, standen dort.
Man nannte die Gegend Matte oder
Matha.

Oftmals sann Seilger (Seliger) über den
neuen Ort nach.

Endlich war er entschlossen, näher zu
den Menschen zu gehen. Der Ort sollte
zuallererst ein Ort des Gebetes sein, erst
in zweiter Linie ein Ort der Gastfreundschaft

für Christen. Am Ort mussten
also Bethaus und Hospital (im engern
Sinne Spital) gebaut werden.

(Siegwart I, S. 298, glaubt sogar, das
Hauptanliegen Seligers sei die Errichtung
eines Hospizes für Kreuzfahrer und Pilger
gewesen. In der Kaiserurkunde von 1133
— siehe darüber später - heisst es dagegen,

die Brüder sollten Gott allein in
Ruhe dienen, und das Stift sollte nur
Haus des Gebetes sein.)

Wieder erst nach langem Besinnen ver-
liessen die Gottesmänner die Höhle und
schritten singend und betend hinunter
an den See, an einigen Blockhütten vorbei

über die Aare in die Gegend der
heutigen Schlosskirche Interlaken.

b) Eine neue Stätte
für den Dienst an Gott
und dem Menschen

Über das, was einige Bauern aus Matha
unter Leitung Seligers nun bauten,
besitzen wir nur eine wahrscheinliche
Zeugenaussage aus dem Jahre 1303. Diese
besagt, der erste Bau habe aus Holz
bestanden. Joseph Siegwart vertritt die
Auffassung, Seliger habe anfänglich zwei
Bauten aus Hotz erstellen lassen: Ein
Haus für Mönche und Gäste zugleich:
die unteren, besseren Räume für die Gäste

und Kranken (Herberge und Spital),
die oberen kärglicheren Räume für die
Mönche.

Der andere Bau war die einfache
romanische Kirche oder das Bethaus: In einem

Dachreiter hing ein Glöcklein. Den
Westeingang der Kirche schützte ein Vordächlein.

Ein niederer, gedeckter Gang, nach
aussen mit Holzbrettern abgeschirmt,
verband die Kirche mit dem Haus für
Mönche und Gäste (s. Abb. 7).

tig. Der zuständige Bischof ersuchte das
Kloster um Annahme derselben.)

Im übrigen verweise ich auf den
Rekonstruktionsversuch über den ersten
Bau.

Seligers Bauten blieben nicht geheim.
Der ledige Bruder Seligers, Libo, war
manchmal Gast im St.-Alban-Kloster Basel,

für dessen Schutz sein Bruder vor
Jahren gesorgt hatte. (Siegwart I/299:
«Die Herren von Oberhofen erschienen
öfters in den bedeutenden Pfalzen ihrer
Vorgesetzten.») Bei einem solchen
Besuch hörte Libo, den Augustinerchorherren

von Marbach (im Elsass) sei wichtig,
mit vielen Klöstern Freundschaft - in der
Sprache der Klöster sagte man Verbrüderung

— zu schliessen.

Da Libo wissen wollte, was Verbrüderung

mit Marbach bedeute, erklärte der
Prior: «Stirbt in Interlaken ein Bruder,
wird dies sofort nach Marbach berichtet.
Darauf singen am Ende des Kapitels -
bei Glockenschlag - in Marbach die
dortigen Chorherren für den Verstorbenen

den Psalm 5: .Verba mea
Vernimm meine Worte o Herr, merke auf
mein Seufzen...'. Dazu verrichten die
Chorherren gemeinsam und jeder noch
für sich eine Anzahl Gebete. Würde
anderseits in Marbach ein Chorherr sterben,
müsstet ihr in Interlaken dasselbe singen
und auch beten». (Nach Scarpatetti
S. 94.)

Nun hatte Libo von seinem Bruder den
bestimmten Auftrag erhalten, sich nach
Mitbrüdern umzusehen, damit das Stift
ein Haus des gemeinsamen Gebetes und
Lobes Gottes werde.

Der Prior des St.-Alban-Klosters wies
Libo an Bischof Berthold von Basel. Im
Brief, den Libo in das Chorherrenstift
Marbach trug, hiess es, der Bischof von
Basel sei hocherfreut über das werdende
Stift in Interlaken. Er empfehle die
Verbrüderung mit demselben und wünsche
bestimmt, dass Seliger und seine
Mitbrüder nach der Regel des heiligen
Augustinus lebten.

In Marbach nahm der Prior Abschied von
Libo mit den Worten: «Ich kann die
Antwort meiner Chorherren auf den Brief des
Bischofs von Basel nicht sofort geben.
Ihr wisst wohl warum. Aber das kann
ich wohl versprechen: Einige meiner
Chorherren werden sich bereit finden, in
Euer Stift einzutreten, die Verbrüderung
zu vereinbaren und Eure Mitbrüder in die
Augustinerregel einzuführen. Gott segne
und behüte Euch auf der langen
Rückreise!» (Nach Scarpatetti S. 89 war für
die Observanz unter die Augustinerregel
eine Verurkundung nicht unbedingt nö-

Die Weihe des Ortes

können wir uns ähnlich vorstellen wie
bei Gottstatt. Folgendes wäre anders:

1. Hinter dem Pferd des Bischofs Gérard
von Lausanne schritten in Paaren 6 Männer

in schwarzen, langen und weiten
Ärmelkutten (Röcken) mit Kapuzen. Für
kurze Zeit schimmerten die weissen in-
nern Kutten unter den schwarzen hervor,
und die schwarzen Schuhe hoben sich
von den weissen Kutten ab. Ein brauner
Lederriemen hielt die schwarzen Kutten
zusammen. Die Männer hiessen
Augustinerchorherren. Sie waren von weit her

Abb. 8: Augustinermönch



20 INTERLAKEN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

gewandert — von Marbach im Elsass (60
Wegstunden!). Zuletzt hatten sie im
Klösterchen Trub einen Zwischenhalt
gemacht.

2. Die Chorherren legten in der Herberge
ihre schwarzen Mäntel ab und zogen
wohl über ihre weisse Kutte mit den
langen, weiten Ärmeln das Obergewand,
die wollene Mozetta, an. Die Mozetta
reichte bis zum Ellbogen und liess den
Hals durch einen knappen Kragen frei.
(Nach Schwan hatten die Augustiner
keine Tonsur.)

3. Nicht anders, aber zu betonen ist die
geschichtliche Tatsache: Das Bethaus
wurde der heiligen Jungfrau Maria
geweiht, und es erhielt wegen seiner Lage
den Namen: Inter lacus zwischen den
Seen.

4. Nach der Einweihung des Bethauses
wird der Bischof auch das Hospiz
beräuchert, die Kruzifixe mit geweihtem Öl
bestrichen haben.

Ein Marbacher Chorherr hatte ihm schon
vorher das Pergament mit den «Marbacher

Gewohnheiten» (deutscher Titel von
Joseph Siegwart II) übergeben. Daraus
las der Bischof vor:

«In der Herberge neben dem Bethaus sollen
die Armen aufgenommen werden. Von den
Einkünften der Kirche (des Bethauses) soll wo
möglich so viel für diesen Ort verwendet werden,

als für den Lebensunterhalt der
Beherbergten nötig ist. Aber (nicht nur von dem
Kirchenbesitz, sondern) auch von den
Kanonikern (Chorherren, Priester) soll der Zehnte
von den Früchten und von allen andern
Almosen sowie die Reste der Speisen freigebig
dem Spital überlassen werden. Ein Bruder
von gutem Ruf soll die Fremden wie Christus
aufnehmen und ihnen das Notwendige
reichen, ohne Armengüter sich selber anzueignen,

damit er nicht mit dem für seinen eigenen
Sack tätigen Judas (Ischarioth) verdammt
werde.» (Art. 292, Marbacher Gewohnheiten.)

Der Dienst am Nächsten lag dem Bischof
ganz besonders am Herzen, so dass er
aus dem Pergament nochmals vorlas:

Was für die Armen sonst noch zu tun ist:
«Am Hohen Donnerstag werden den Armen
im Hospiz, sobald diese die Messe angehört
haben, von den Spitaldienern mit warmem
Wasser die Füsse gewaschen.
Nach der feierlichen Fusswaschung der
Armen durch die Chorherren - diese konnten
also Spitaldiener sein — erhalten die Armen
ein besonders gutes Essen (das gilt ebenfalls
für den Hohen Donnerstag).» (Art. 268, 273.)
Und zum Schluss mahnte der Bischof:

«Euer Propst (der augustinische Abt) soll
allezeit darüber wachen, dass der Bruder, der
den Gästen dient (den Kranken, Pilgern,
Kreuzfahrern), in grosser Aufmerksamkeit um
alles besorgt sei (Art. 288.)

5. Als der Bischof fortgeritten war, konnten

die Marbacher Chorherren mit Seliger
und seinen Mitbrüdern ihren neuen
Aufenthalt etwas genauer ansehen.

Das Oratorium war ein einfacher Raum:
Vorne stand ein Altar mit Kreuz, Kerzen

- eine davon brannte beständig -, einem
goldenen Kelch für die Hostien.

Die Herberge war wohl ebenso schmucklos.

An den Wänden mochten selbstgeschnitzte

Kruzifixe hangen. Rings um die
Wände lagen Walmen von Stroh, darauf
vielleicht graue Wolldecken. (Indirekter
Nachweis: Nach Art. 294 Marbacher
Gewohnheiten [Siegwart II] musste dieses
Stroh an den hohen Festtagen erneuert
werden.) Die Mitte des Bodens war frei
gelassen, damit der Krankenpfleger zu
den einzelnen Kranken Zutritt hatte. Das
Ganze erinnert an ein militärisches Kan-
tonnement.

Wer aber ordnete den Dienst an Gott und
dem Nächsten?

Dies tat der Propst. Seine Wahl geschah
ähnlich wie in Gottstatt. Ort der Wahl
war in Interlaken allerdings noch nicht
ein Kapitelsaal, sondern der Platz hinter
dem Altar im Oratorium, im Chor. Und
nur die Chorherren und wohl auch Seliger

wählten ihren Vater, ihren Propst. Die
Wahl musste - nach Kap. 8 der AR - auf
einen Chorherren, einen Priester fallen.

Aus Marbach hatte ein Chorherr wohl
auch die äussern Zeichen für den Propst
mitgebracht: den Krummstab und das bis
zu den Knien reichende, vorne spitz
auslaufende Obergewand mit weiten Ärmeln.

c) Welches war nun die
Tagesordnung der ersten
Augustiner?
Sie wickelte sich wahrscheinlich noch
ab nach den Vorschriften der 1. und 2.

Augustinerregel (AR), denn gerade um
die Zeit der Gründung von Interlaken war
eine Reform im Gange, die von der 1. AR
nur noch den 1. Satz verwenden wollte.

Im Sommer:

3.30 Uhr

Aufstehen! Im Oratorium 3 Psalmen
beten.

kurz nach 6 Uhr

Stundengebet (Prim): Gesang und Gebet,

Lesung.

9.30 Uhr

Stundengebet (Terz): 3 Psalmen beten,
Lesung, Schlussgebet.

nach 11 Uhr

Stundengebet (Sext): wie Terz.

vor 14 Uhr

Stundengebet (Non): wie Terz, dann
essen.

vor 18 Uhr

Stundengebet (Vesper): 6 Psalmen
beten, Lesung, Schlussgebet.

vor 20 Uhr
Lesen von Abschnitten aus der Bibel,
«wobei alle sitzen», vor dem Schlafengehen

Beten von «gebräuchlichen
Psalmen».

Einzelheiten zur Tagesordnung

Zeiteinteilung: Zur Zeit der Klöster wurde
der Tag von Sonnenaufgang bis
Sonnenuntergang in 12 gleiche Zeitabschnitte

- «Stunden» - eingeteilt. Im Sommer waren

diese Zeitabschnitte länger als im
Winter. Die Prim entsprach danach
ungefähr der 1. «Stunde» nach Sonnenaufgang,

die Terz der 3. usw.

Nachtgottesdienst: Im Sommer weniger
als im Winter war das Aufstehen schwer,
und die Chorherren mochten wie Geister

- mit der Kerzenlaterne in der Hand -
vom Wohnhaus ins Oratorium gehen. Zu
beten waren der 62., der 5. und 89. Psalm.
Der Propst verteilte dabei absichtlich die
Rolle des Beters, um die Geister besser
zu wecken.

Stundengebete: Bei Terz, Sext und Non
betete ein Chorherr einen Psalm vor und
die andern wiederholten. Dann betete
die Hälfte der Chorherren 2 Psalmen und
die andere Hälfte wiederholte. Ähnlich
verlief die Vesper, jedoch reicher.

Lesungen waren Abschnitte aus der Bibel
wie zum Beispiel die Schöpfungsgeschichte.

Vor dem Schlafengehen
verlangt die 1. AR, dass Lektionen gelesen
würden, «wobei alle sitzen». Eine solche
Lektion war etwa das Folgende:

«Man liest auch von St. Augustinus, da er
noch in seinem Leben war, dass er einstmals
sass und las; da sah er einen Teufel vorübergehen,

der trug ein Buch auf seiner Schulter.
Er beschwor ihn alsbald, dass er ihm sage,
was darin geschrieben stünde. Der Teufel
sprach: ,ln diesem Buch sind geschrieben die
Sünden der Menschen, die sammle ich
allenthalben und tue sie da hinein.' Augustinus
gebot ihm, dass er ihm zeige und ihn lasse
lesen, was von seinen Sünden darin stünde
geschrieben. Da wies ihm der Teufel das
Blatt, aber es stund darauf nichts anderes,
denn dass er einst aus Vergesslichkeit unterlassen

hatte, ein Completorium (das Beten der
.gebräuchlichen Psalmen' vor dem Schlafengehen)

zu beten. Augustinus gebot dem
Teufel, dass er seiner Wiederkunft warte, und
ging in die Kirche und betete mit grosser
Andacht das Completorium und die andern
Gebete, als es Gewohnheit ist. Darnach kam er
wieder und sprach, dass er ihm das Blatt



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 INTERLAKEN 21

noch einmal weise. Der Teufel blätterte hin
und her und fand das Blatt leer, und sprach
mit Zürnen:,Gar schändlich hast du mich
getäuscht; nun ist mir leid, dass ich dir das
Buch habe gezeigt, denn durch die Kraft deines

Gebetes hast du die Sünde getilgt!' Also
fuhr er davon mit grossem Schaden.» (Vor-
agine II, S. 91.)

Stillschweigend gingen darauf die
Chorherren in den gemeinsamen Schlafsaal
im 1. Stock des Wohnhauses.

Die Pflege der Kranken in der Herberge
war einem Chorherren für eine Woche
vom Propst befohlen. Nach der 1.AR
pflegte dieser Chorherr die Kranken
zwischen der Prim und Sext oder nach dem
Essen bis zur Vesper.

Nur Männer wurden ins Spital aufgenommen.

Für die Frauen sorgte der Propst,
dass diese im Dorf Matha gepflegt wurden.

Was der Bischof aus den Marbacher
Satzungen — siehe weiter vorne - vorgelesen
hatte über die Pflege der Armen und
Kranken, las der Propst den Chorherren
jede Woche einmal vor, «um zu verhüten,
dass etwas vergessen und deshalb
vernachlässigt werde».

An das Folgende mahnte der Propst wohl
immer wieder, jeden Tag: «Der Bruder,
der den Gästen dient, soll milde, gütig
und aufmerksam sein. Vor allem muss
seine Liebenswürdigkeit auffallen. ,.,das
freundliche Gesicht und die strahlende
Miene, damit der Gast merke, wie er sich
geistig und körperlich erholt, und wie er
von Dienern Gottes aufgenommen wird.»
(Titel 88, Marbacher Gewohnheiten.)

2. Die Chorherren müssen
aus Bethaus und Spital
hinaus - in die Kirchen

a) Die Leute von Grindelwald
müssen auch eine Kirche haben

Eines Tages begehrten zwei Männer in
groben Kleidern und Schuhen beim
Pförtnerin Interlaken Einlass. Dem Propst
Lüipold erzählten sie, wie sie selten oder
nie zur Kirche könnten. Denn die nächste
Kirche stehe in Gsteig bei Interlaken und
bis zu dieser brauche man von Grindelwald

aus 4 bis 5 Stunden. Im Winter sei
der Gang zur Kirche sehr beschwerlich,
und es sei schon vorgekommen, dass
Menschen in Schnee und Sturm
umgekommen seien. Ein Ort im Grindelwaldtal
heisse nicht umsonst Burglauenen
(damals vielleicht eher Burglaui). immer
wieder würden Menschen sterben, ohne
die heilige Wegzehrung erhalten zu ha¬

ben, immer wieder müsse man Menschen
begraben ohne Gebet und Segen des
Pfarrers. Der hochwürdige Herr Propst
möchte doch besorgt sein, dass in
Grindelwald eine Kirche gebaut würde.

Der Propst freute sich über den Wunsch
der Grindelwaldner, fragte jedoch, ob
man Geld habe für die Messgewänder,
Kerzen, Hostienkelche. Ob jemand dann
den Pfarrer auch bewirten könne nach
seiner weiten Wanderung von Interlaken
nach Grindelwald, nach dem Gottesdienst.

Die zwei Bergler versprachen, dass sie
zwei und vier andere Hausbesitzer, so
lange sie lebten, für Kirche und Pfarrer

sorgen würden. (In bezug auf die
Einzelheiten bezüglich Kirchengut verweise
ich auf spätere konkrete Angaben.
Wesentlich ist hier, die Not der Grindelwaldner

eingehend zu schildern.)

In einem Brief berichtete Propst Lüipold
dem Bischof von Lausanne, Amadeus,
über die Verhältnisse im Grindelwaldtal.
Ein zuverlässiger Mann aus Matha
überbrachte den Brief. Der Bischof befahl
darauf dem Propst, ins Grindelwaldtal zu
gehen, um sich selber ein Bild zu machen.
Die Grindelwaldner hatten nicht
übertrieben. Ein zweites Mal wurde ein Mann
aus Matha zum Bischof geschickt. Erst

jetzt erlaubte der Bischof, dass unter
Leitung eines Chorherren aus Interlaken in
Grindelwald ein Kirchlein aus Holz -
zweifelsohne war dies ein Blockhaus -
aufzurichten. (Siehe Witzig I, S. 50.)

Der Bischof kam selber ins Grindelwaldtal
und weihte das Kirchlein der Jungfrau

Maria. Dies geschah etwa ums Jahrl 150.

Indem der Bischof die Kirche Grindelwald
auch der Jungfrau Maria weihte, wollte
er sagen: Das Bethaus in Interlaken ist
die Mutterkirche und das Gotteshaus in
Grindelwald ihre Tochter.

Als der Bischof von der Weihe wieder
nach Interlaken kam - vielleicht schon
vorher -, führte er die Chorherren in ihre
neue Aufgabe, das Apostelamt, ein, siehe
darüber bei Gottstatt «Der Abt führt die
Chorherren... ».

Da sich die Chorherren für die Aufgaben
am Kirchlein Grindelwald ablösten, wurde
für sie das Leben abwechslungsreicher,
aber auch gefährlicher, warum?

b) Wer schützte das Bethaus,
die Chorherren vor Räubern,
Brandstiftern

Als der Kaiser Lothar III. durch den Propst
von Marbach vernommen hatte, dass
Seliger Bethaus und Spital habe bauen

lassen für den Dienst an Gott und den
Mitmenschen, sandte er dem Propst
Lüipold ein Pergament in lateinischer Sprache.

Auf deutsch hiess es darin etwa
folgendes:

1. Bethaus und Spital Interlaken werden vom
Kaiser und seinen Nachkommen in Schutz
und Schirm genommen.
2. Kein Richter, Herzog oder Graf und keine
richterliche Gewalt darf den jetzigen und den
zukünftigen Besitz des Klosters auf irgendeine
Weise antasten.
3. Die Chorherren erhalten das Recht, beim
Tode ihres Propstes einen andern zu wählen.
4. Propst und Chorherren dürfen den Vogt
für das Kloster selber wählen.
5. Wer das Vorgenannte verletzt, zahlt neben
dem Schadenersatz eine Busse. «Der Übeltäter

soll überdies vor dem Richtstuhl des
göttlichen Richters in dem letzten Urteil, ob
er in diser zit nit davon stat, schuldig sy.»
(Schütz, S. 17. Trub entstand ungefähr um
dieselbe Zeit wie Interlaken; Schirmherr war
der gleiche.)

Ob auch der Papst - wie dies für Trub
geschah - den Freibrief für Interlaken
bestätigte, ist nicht nachgewiesen,
jedoch wahrscheinlich. Seine Drohung
wurde vielleicht noch ernster genommen:
Wer die Rechte des Klosters antastet, soll
nicht nur dem göttlichen Gericht
übergeben werden, sondern «befrömbdet
werden. von dem heiligen lib und blut
gottes, und unseres erlösers Jesus
Christus». (Also Ausschluss von der
Kommunion

Wer aber sorgte für die Beachtung dieser
Rechte?

Da der Kaiser weit weg wohnte und so
die Chorherren nicht selber vor Räubern
und Mördern schützen konnte, übertrug
er diesen Schutz dem Bruder von Seliger,
dem Ritter Werner. Damit war Werner
zum Beschützer, zum Vogt über das Kloster

ernannt. Da der Ritter wiederum
meist nicht selber auszog, sondern seine
Knechte schickte, musste ihm der Propst
bestimmte Abgaben entrichten:

4 Bernpfunde (4x500 Franken) auf St.
Michaels Tag,

10 Mütt Hafer auf St. Andreas Tag,

von jedem Hintersassen, «über welchen
der Kastvogt Recht hat, ein Fastnachtshennen».

(Aus Dok. Bücher Nr. 22; für
die Verhältnisse in Interlaken zugespitzt;
für die Frühzeit Interlakens fehlen
konkrete Angaben.)

Wenn die Kriegsknechte des Ritters Werner

im Spital übernachteten oder einen
Chorherren in finsterer Nacht zu einem
Kranken begleiteten, fühlten sich die
geistlichen Leute doch sicherer. Und auf
solch nächtlichen Gängen mochte ein
Kriegsknecht etwa fragen:



22 INTERLAKEN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

c) Wie wird einer Chorherr?

Da mochte der Chorherr - nennen wir
ihn Jakobus — erzählen:

«Schon mit 10 Jahren war ich Chorknabe und
musste als solcher bei der heiligen Messe die
Bücher reichen, den Weihrauchkessel herumtragen.

Was der Pfarrer in lateinischer Sprache

las und sang, konnte ich, da Ich es ja
immer wieder hörte, schneller als die andern
auswendig. Ich war lieber in der Kirche als
beim Spiel der Kameraden. Ich hörte lieber
das Beten des Pfarrers als das Fluchen der
Männer. Der Pfarrer lehrte mich lesen -
deutsch und später lateinisch —, und als ich
dann aus dem Leben des heiligen Augustinus
lesen konnte, fand ich grossen Gefallen an
diesem Manne.

Als meine Stimme schon tief war wie die
eines Mannes, hörte ich eines Tages in mir eine

deutliche Stimme: .Jakobus, willst du
nicht ein armes Leben führen wie der heilige
Augustinus? Willst du nicht die Kranken
pflegen?'

Die Stimme in mir redete und redete wieder:
auf dem Felde, in der Kirche, im Bett. Ich
erzählte dem Pfarrer darüber. Er meinte: .Ja¬

kobus, vielleicht ruft dich Christus.'

Da die Stimmen immer lauter wurden, schickte
mich der Pfarrer in das Augustinerstift

Marbach. Ich erzählte dem Propst von den Stimmen.

Er sagte: .Ein Chorherr möchtest du werden

So schnell geht das nicht. Ich kenne
dich nicht, und wir haben Vorschriften. Vor
allem müssen wir sehen, ob deine Stimmen
von Gott, dir selber oder gar - vom Bösen
sind!'» (Die Vorschriften über die Aufnahme
von unbekannten Personen folgen hier wörtlich

aus dem Lateinischen übersetzt. Jakobus
mochte sie dem Kriegsknecht sinngemäss
berichten.)

«Wenn jemand erstmals kommt, um in den
kanonikalen Stand einzutreten, soll er nicht
ohne weiteres von den Brüdern (des Stiftes)
aufgenommen werden, ausser wenn die Person

so bekannt ist, dass ihre Tauglichkeit
offensichtlich ist. Ein Unbekannter soll dagegen
so lange geprüft werden, bis man weiss, mit
wem man es zu tun hat.

Er wird dann vor den Brüderkonvent geführt,
er tauscht seine eigenen Kleider mit den
klösterlichen aus (klösterliche Kleider der Augustiner

siehe: Weihe, und Gottstatt), so dass

er erkennt, wie er durch Ablegung des
weltlichen Gewandes zur Armut und Entäusse-

rung Christi niedersteigt. Die abgelegten Kleider

sind im Kloster aufzubewahren, das heisst
bis der Kandidat die volleTauglichkeit im
klösterlichen Leben und die Tugend der Geduld
unter Beweis gestellt hat. Wenn die Brüder
sehen, dass er ausharren wird, darf man seine
Kleider den Armen verteilen. wenn sie an
ihm mürrische Unzufriedenheit oder
Ungehorsam entdecken, ziehen sie ihm die klösterliche

Kleidung aus, hüllen ihn in seine alten
Laienkleider und schicken ihn wieder weg.

Unterdessen (während der Probezeit) sollen
ihm mit aller Milde und Freundlichkeit die
Armut des Hauses, die Härte der hier gelten¬

den Gewohnheiten, die Strenge der
Strafbestimmungen kundgetan werden. Er soll wissen,

welche Mühe es kostet, die hier
übernommenen Standespflichten einzuhalten.
Nichts bleibe ihm verborgen, was zur Rauheit

der in der Regel vorgeschriebenen Zucht
gehört, so dass man seinen Eifer, mitzumachen,

und seine Absicht, zu bleiben, prüfen
kann.» (Siegwart II, Übersetzung des
Verfassers.)

Der Novize Jakobus musste nun das ganze
tägliche Leben der Augustinerchorherren
mitmachen unter den Augen des Novizenmeisters.

Er brachte ihm besonders das Gehen
mit gesenktem Blick bei - zum Zeichen der
Demut.

Dem Kriegsknecht mochte Jakobus weiter
erzählen:

«Oft, oft war ich daran, den Novizenmeister
zu bitten, mir das Ordenskleid auszuziehen
und mir mein früheres zurückzugeben! Denn
wie ein Schatten folgte mir der Novizenmeister

- Tag und Nacht: In der Nacht hatte ich
mein Bett neben dem seinigen. Ohne seine
Erlaubnis durfte ich nicht in das Bett gehen
oder aufstehen. Musste ich in der Nacht zum
Nötigen, berührte ich das Kopfkissen oder die
Decke des Meisters. Dann zündete er die
Laterne an, und wir gingen gemeinsam hinaus.
Nicht früher löschte er die Laterne aus, als
ich wieder im Bett lag.

Zum Essen musste ich stehen - dem Novizenmeister

gegenüber.

Machte ich beim Singen der Psalmen Fehler,
zog er mir sofort das Obergewand aus und
schlug mich mit dünnen Ruten!

Wenn mich dann dieses Leben veranlassen
wollte, das Stift zu verlassen, kamen mir die
Märtyrer in den Sinn. Was hatten die gelitten

- im Glauben an Christus! .Sankt Mauritius
und die Thebäische Legion, Urs und Viktor,
Felix und Regula an der Limmat, Meinrad mit
den Raben, Germanus im Birstal'. (Siehe diese

Geschichten in der .Gschichtetrucke' von
Englert-Faye und in Fischers .Schweizer
Legendenbuch'.) Je mehr ich mir das Leben
dieser Märtyrer vorstellte, umso kleiner kamen
mir dann meine Leiden vor.

Als ich nach einem Jahr glaubte, ich könne
ein Chorherr werden und auch mein Leben
lang bleiben, sagte ich dies dem Novizenmeister

und dieser dem Propst.»

«Wenn der Novize in allem, was oben gesagt
ist, genau erprobt ist und mit voller Ergebenheit

die Profess abzulegen wünscht, soll er
alles, was er gegen das Heil seiner Seele je
getan hat, dem Herrn Prälaten (wie Propst)
in der Beicht offenbaren. Wenn hierauf der
Prälat der Meinung ist, man dürfe ihn annehmen,

sagt er dies an einem bestimmten Tag
den Brüdern, damit dies mit ihrem Rat und
ihrer Zustimmung geschehe. Die eigentliche
Entscheidung, ob der Kandidat zur Profess
zugelassen wird, bleibt dennoch beim
Prälaten

Wenn es entschieden ist, dass man den
Novizen annimmt, soll dieser in den Kapitelsaal
geführt werden. Dort wirft er sich zu Boden,
man lässt ihn dann aufstehen und fragt ihn

vor allen, was er wünsche. Dabei erinnert
man ihn nochmals an die Härte der regulierten

Lebensweise. Man soll auch nicht
verschweigen, dass es besser wäre, er ginge
ohne Segnung in die Welt zurück, als dass
er nach deren Empfang nicht ausharrt. Man
muss auch darauf achten, dass er ja keine
Verpflichtung ohne sein Wissen oder gar aus
Zwang auf sich nimmt, um ihm für später
keine Ausflucht zu lassen.

Wo man feststellt, dass der Kandidat einen
entschlossenen Willen hat und mit Worten
kundtut, er wolle diese Lebensweise
übernehmen und alles wegen Gott ertragen, wird
er mit dem weltlichen Gewand wieder
bekleidet. und nach der Lesung der Hauptmesse

führt man ihn in das Chor. Dort segnet
der Prälat oder sein Stellvertreter das Gewand,
mit dem er eingekleidet werden soll, mit diesen

Worten:

.Herr Jesus Christus, du hast dich herabgelassen,

die Hülle unserer Sterblichkeit
anzuziehen, wir erbitten, von der unermesslichen
Überfülle deiner Freigebigkeit, diese Art von
Gewand, das die heiligen Väter zum Zeichen
der Unschuld und des demütigen Dienens
jenen zu tragen zubilligten, die der Welt
entsagten, mögest du so segnen, dass dieser,
dein Diener, dich selbst anzuziehen verdiene.

Der du lebst und herrschest mit Gott
dem Vater in der Einheit des Heiligen Geistes,
Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit.'» (Siegwart

II.)

Rasch zog man ihm die alten Kleider aus und
die Ordenskleider an. Nachdem ein Chorherr
«Zu dir erhebe ich meine Seele; mein Gott,
auf Dich vertraue ich» gesungen hat, «tritt
der Kandidat vor den Altar und der Convent
in den nähern Umkreis. Der Novize sagt dreimal

mit Kniebeugung: .Nimm, o Herr, mich
auf nach deinem Wort, und ich werde leben,
und du wirst meine Erwartung nicht enttäuschen'

(Ps. 119, 116), und die Brüder
antworten dreimal darauf: .Wir haben, o
Gott, deine Barmherzigkeit erfahren inmitten

deines Tempels' (Ps. 48, 10), .Ehre sei
dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen
Geist... ».

Nun richtete sich der Novize Jakobus auf und
las die Professurkunde, wobei er sein Haupt
auf den Altar legte:

«Ich, Bruder Jakobus, biete mich dar und
übergebe mich der Kirche des
Augustinerchorherrenstiftes Marbach und verspreche
Gehorsam nach der kanonikalen Regel des
heiligen Augustinus», dann erhob er sein
Haupt und las weiter «dem Herrn Propst des

vorgenannten Stiftes und seinen Nachfolgern,
die der verständigere Teil der
Kanonikergemeinschaft erwählen wird.» Und er legte
die Professurkunde auf den Altar. (Nach Siegwart

II.)

Nun führte ihn der Propst zu den Chorherren.
Jeder umarmte Jakobus, und dann durfte er
auf den letzten Platz im Chor sitzen und später

über etwas — wie die Chorherren -
abstimmen. («Sitz- oder Stehplatz - im Chor -
war also das sichtbare Zeichen des
Unterschiedes zwischen Chorherr und Nichtchor-
herr.» Siegwart 1/10.)



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

3. Wie dem Bethaus
verbriefte Rechte streitig
gemacht werden, und wie
es endlich in deren Besitz
gelangt

a) Als zwei in derselben Kirche
Messe feiern wollten

Etwa eine halbe Stunde vom Bethaus
Interlaken weg standen ein paar Blockhütten

mit dem Namen Stega. Das Land,
auf dem die Hütten gebaut waren,
gehörte wahrscheinlich dem Ritter Werner
von Oberhofen und dem Freiherrn von
Rothenfluh-Wilderswil.

Die Leute von Stega wünschten sich
eine eigene Kirche. Beide Landbesitzer
schenkten da, wo ihr Besitz zusammen-
stiess, ein Stück Land, auf dem die Leute
von Stega eine Kirche bauten.

Der Bischof von Lausanne, Amadeus, ritt
nach Stega und weihte die Kirche der
Mutter Gottes. Nachher übergaben er
und der Ritter Werner von Oberhofen
dem Propst des Bethauses Interlaken -
Lüipold — je ein Pergament. Darin
verschrieben die drei dem Bethaus das
Recht, ein Interlakner Chorherr dürfe in
der neuen Kirche Gsteig Messe lesen,
predigen, das heilige Brot austeilen usw.
Interlaken habe dieses Recht, das Patronat

über die Kirche Gsteig.

Als um das Jahr 1220 der Propst Werner
von Interlaken einen neuen Chorherrn in
die Kirche Gsteig schickte, stand da
schon ein anderer Pfarrer — Ulrich — und
las die Messe.

Was sollte der Interlakner tun?

Er wartete geduldig, wie es sich für
einen Chorherren geziemte, das Ende des
Gottesdienstes ab. Dann trat er vor
Ulrich und verlangte eine Erklärung.

Der Priester Ulrich wies ein Pergament
vor. Darin stand: «Ich, Rudolf von Wädis-
wil. Erbe des Freiherrn von Rothenfluh-
Wilderswil, Besitzer der Kirche von
Gsteig, habe das Patronatsrecht über
diese Kirche. Als Priester habe ich Ulrich
von Wädiswil ernannt.»

Propst Werner schrieb an den Papst Ho-
norius, was geschehen war. Der Papst
bestimmte den Abt von Engelberg und
den Propst von Köniz zu Richtern über
den Streit. Die Richter kamen nach Interlaken

und Messen sich die alten zwei
Pergamente vorweisen. Dann berichteten
sie dem Papst über die Rechte der
Interlakner. Der Papst schrieb an Interlaken
und Ulrich: «Das Patronat über die Kirche

Gsteig gehört Interlaken. Der Priester
Ulrich muss ewig schweigen, und er wird
als Priester Verstössen.»

Mit diesem päpstlichen Entscheid war
Ulrich nicht einverstanden. Er schrieb
dem Papst, man habe ihn nicht einmal
vorgeladen, damit er sich hätte verteidigen

können.

Der Papst gab dem Priester Ulrich Recht.
Er gab ihm sogar ein Pergament, das
Ulrich dem Propst von Interlaken unter
die Nase hielt. Es hiess nämlich darin,
der Propst sei abgesetzt und aus der
Kirche Verstössen.

Nun beschwerten sich die Chorherren
und der Propst beim Papst über Ulrich.
Honorius bestimmte neue Richter, 4 an
der Zahl.

Die zwei Parteien - der Priester Ulrich
und der Propst von Interlaken — wurden
zur Gerichtsversammlung eingeladen.
Aber Ulrich erschien nicht, liess sich weder

entschuldigen noch schickte er einen
Vertreter. Warum erschien er nicht?

Nun verlangte Propst Werner, dass der
erste Richterspruch wieder in Kraft trete.
Die Richter waren einverstanden, und
Interlaken konnte den Priester für Gsteig
wieder stellen, dank seiner verbrieften
Rechte.

b) Der Streit mit dem Vogt
und die Berner

Das Land, auf dem die Kirche Gsteig
gebaut war, hatte einst - wie oben
dargestellt—auch dem Ritter Werner von Oberhofen

gehört. Als dieser Ritter gestorben
war, erbte der Edle Walter von Eschenbach

(Edle heisst hier: Freier mit ererbtem

Besitz, konnte Richter sein, Ritter)
den genannten Teil der Kirche. Walter
von Eschenbach glaubte damit, auch ein
Recht auf die Wahl des Priesters zu
haben. Wahrscheinlich war der Priester
Ulrich, von dem oben die Rede ist, ein
Verwandter oder Freund des
Eschenbachers. Nun war aber der Priester Ulrich
von der Kirche Verstössen worden
dadurch, dass die Interlakner auf ihrem
Recht beharrten.

Walter von Eschenbach begann daher,
die Interlakner zu plagen. Er war ihr
Vogt, und was bedeutete dies?

a) Er war Richter oder Kastvogt über die
Gotteshausleute. Seine Befugnisse als Richter

wurden um 1346 wie folgt umschrieben:
«Von erst geben wir us, dass der egenannt
vogt um nachtbrand, um todschlag, um Düb-
stal, um strassrob und semliche (sämtliche)
Sachen die lip und gut angan. richten soll.»
(Schütz, S. 103.) Nach Tatarinoff, S. 11 durfte

er bis auf das Blut strafen. Strafte er mit

INTERLAKEN 23

Bussen, so durfte er den dritten Teil derselben
behalten, den Rest musste er dem Kloster
abliefern.

b) Er durfte die Gotteshausleute zum Kriegsdienst

aufbieten: «. .denn süllen die lüt des

gothus einem vogt schweren, sin recht ze
behauen und sin reisen ze gan, wenn er sie
darüber mahnt.» (Schütz, S. 16 analog
Verhältnissen für Rüeggisberg.)

c) Er hatte die Pflicht, das Kloster gegen
rohe Gewalt zu schützen.

Als Vogt Walter von Eschenbach sein
Amt antrat, hatte er wahrscheinlich -
wie dies in Rüeggisberg der Fall war -
mit der linken Hand den Ring der
Kirchentüre in Interlaken ergriffen und mit
der rechten folgenden Eid geschworen:
«der Kirche von Interlaken und den Leuten,

welche in die Vogtei gehören (den
Gotteshausleuten), Treu und Wahrheit
ze leisten und sin und ihr Recht gleich
andern Vögten zu beschirmen.» (Schütz,
S. 103.)

Wahrscheinlich nahm nun dieser Vogt
seinen Eid nicht so genau, denn um 1223
herum überreichten dem Vogt der Stadt
Bern, Rudolf von Krauchtal, einige
Chorherren von Interlaken einen Brief. (Vogt
nach Feller, Geschichte Berns, Bern 1946
I, S. 27, damals Beamter, der die Rechte
des Kaisers ausübte. Vergleichsweise
auch hier: Richter, Beschützer, Heerführer.)

Darin klagte ihr Propst Werner, der
Kastvogt Walter von Eschenbach
verlange von Interlakner Gotteshausleuten
Abgaben und Steuern, auf die er gar
kein Recht habe. Anderseits würden oft
Gotteshausleute und das Kloster selber
beraubt, den Gotteshausleuten würden
Häuser angezündet. Der Kastvogt aber
Messe solche Räubereien und Gewalttaten
geschehen, ohne die Missetäter vor
Gericht zu ziehen.

Rudolf von Krauchtal antwortete: Ich
gebe eurem Propst den Rat, dem König
Heinrich eure Klagen vorzutragen. Propst
Werner ritt nach Hagenau — im Elsass —

und brachte seine Klagen vor. Der König
liessein Pergament schreiben. Darin hiess
es zur Hauptsache:

Schultheiss und alle Burger der Stadt Bern
erhalten vom König den Befehl, die Anfeindungen

des Kastvogts Walter von Eschenbach
gegen das Gotteshaus Interlaken zu bekämpfen.

Die Bürger von Bern sollen besonders
darauf achten, dass niemand anders als
Chorherren aus Interlaken in der Kirche Gsteig das
Priesteramt ausüben. Die Berner sollen
überhaupt bewegliche und unbewegliche Habe
des Gotteshauses unter ihren Schutz nehmen.
(Tatarinoff, S. 9.)

Nun hatten die Chorherren einen zweiten
Beschützer, die Berner. Freilich — vorerst
waren diese durch einen königlichen
Befehl dazu verpflichtet, noch nicht durch
eigene Abmachung.



24 INTERLAKEN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Bald darauf starb Walter von Eschenbach,
und sein Sohn Berchtold sollte Kastvogt
werden. «Unter Zuhülfenahme Berns»
Hessen sich die Interlakner von Berchtold
eine Urkunde ausstellen.

Erst als der Propst dieses Dokument in
den Händen hielt, schickte er einen
zuverlässigen Laienbruder mit dem
Vorschlag an den König.

Einige Jahre später, sehr wahrscheinlich
nicht erst nach 30 Jahren, verpflichteten
sich die Berner durch den folgenden
Brief, das Kloster in ihren Schutz und
Schirm zu nehmen:

In dem Brief werden der Propst Burkart und
das Kapitel als «unsren mitburgern», als Burger,

Bürger, die hinter den Mauern der Stadt
Schutz finden dürfen, angeredet:
«Ouch so haben wir die vorgenenten
geistlichen heren, ir lüt und guet als unser lieben
und evgen mittburger nach aller unser ver-
muegend treuwlich in unser schirm genommen.

Har umb zuo merer zuegsami diser
dingen, das sy semlicher beladnuessen (von
sämtlichen Abgaben für den Schutz und
Schirm) uberhebt syend in künftigen zitten.»
(Tatarinoff.)
Der Brief soll gefestigt und gestärkt werden
durch das «ingesigel» der Stadt Bern.

23. Nov. 1256

4. Das Kloster wird
beschenkt; es lässt sich aber
die Geschenke bestätigen
durch Briefe. Der Dienst
am Nächsten geht mehr
und mehr vom Spital weg

a) Kirchensätze und Vogteien

Um das Jahr 1222 trafen sich, vielleicht
im Schloss Thun, der Propst Walter von
Interlaken und ein paar andere Männer.
Der Propst konnte nach der Zusammenkunft

befriedigt heimkehren: trug er doch
ein Geschenk heim, ein Pergament, in
dem folgendes geschrieben stand (Sprache

etwas verdeutlicht) :

«In des Herrn Namen, Amen. Ich, Burkhard
von Thun, habe das Präsentationsrecht, das
ich in der Kirche zu Sigriswei! (Sigriswil
besass, um meiner Seelen HeiI willen
hingeben und vergäbet der Kirche der heiligen
Maria zu Interlaken, also dass sie dasselbige
Recht frei und alle Widerred hintan gesetzt,
hier füro (in Zukunft) gebrauchen möge, soll
auch keiner meiner erben wider diese unsere
Vergabung kommen. Dies Dinges sind Ge-

zeugen: Peter, Graf von Buchegg, Herr Kuno

von Jegenstorf, Walter, Propst zu Interlaken
und andere mehr.» (Dok. Buch 113.)

Das Wichtigste ist dies: Interlaken darf
dem Bischof von Konstanz für die
Besetzung der Pfarrstelle in Sigriswil einen
seiner Chorherren vorschlagen.

Vier Jahre später erhielt der Propst von
Interlaken einen ähnlichen Brief. Darin
schrieb Burkhards Bruder Heinrich,
Bischof von Basel:

«. .und so ein Mensch seyne Güter
wegschenkt, einen Schatz im Himmel sammle;
dass wir alles dasjenige Recht, soweit am
Kilchensatz der Kirche Sigriswil aus erblichen
Rechten besassen oder hatten, mit samt dem
halben Teil des Zehenden so zu jetzt gemelter
(gemeldeter) Kirchen Sigriswil gehört. in
Gegenwart des Landgrafen (der gleiche wie
1222). umb meiner Eltern Seelenheil willen
der Kirche zu Interlaken gegeben, vergäbet
und ewig überlassen und zugestellt habe...»
(Dok. Buch 113.)

Wir suchen aus der genannten Zeit
vergeblich etwas Konkretes über die Rechte
am Kirchensatz! Dies ist aber typisch in
Schenkungsbriefen von Kirchensätzen
der damaligen Zeit. Für das Kloster war
dagegen äusserst wichtig: was geschenkt
wird, soll für ewig gelten, ist für ewig
besiegelt und bezeugt!

Ebenso wichtig war nun für Interlaken,
dass es allein die Pfarrstelle Sigriswil
besetzen durfte. Dem bestimmten Pfarrer
allein stand das Feiern der Messe zu, die
Austeilung des Abendmahles an die
Kirchenbesucher, die Sterbenden, die
Ausbreitung des Evangeliums. Es gewann
damit grossen Einfluss auf viele
Menschen: Die Priestermönche konnten die
Sünden vergeben oder den Menschen
die Hölle heiss machen. Sie konnten den
Menschen in der Not beistehen und sie
zum Vertrauen zu Gott und den Heiligen
erziehen. Anderseits kamen die
Menschen zum Chorherren, um seinen Rat
einzuholen, durch sein Gebet gestärkt zu
werden.

Was erhielt das Kloster sonst noch für
den Dienst des Priestermönchs?

Erst aus viel späterer Zeit - aus dem Jahre
1536 - vernehmen wir, was es
wahrscheinlich erhielt:

«Dies pfrund (was zum Kirchengut Sigriswil
gehörte) hat zenützen (hat als Nutzen) hus,
hof, schüren, ist lechen vom chloster
Inderlappen.

Denne bringt der pfrund mattland und houw-
zend (Heu) sechs khü Winterung. Der korn-
zenden bringt gemeinlich XV mütt dinckel,
VIII mütt haber und IUI mütt gersten.
Der winzenden, gemeinlich 12 soum.
Denne an pfennig zins V Pfund, 5 Schilling,
2 Pfennig und aber für houwzenden in gelt
10 Schilling.
Denne X khüberg im Justistal; davon gitt er
ein veisten zigerg an Inderlappen und 1 Pfund
zins dem amman zu Thun.

1 Werg Hanf also für Kleider.»
(Morgenthaler, S. 304.)
Das Kloster erhielt also - übersetzt - folgendes:

um 6 Kühe zu überwintern Heu, etwa 12 000
bis 15 000 kg. (Die Schüler können hier eine
ortsmässige Rechnung machen, die vielleicht
ganz anders herauskommt. Meine Rechnung
hat folgende Grundlagen: Heu pro Tag und
Kuh 10 bis 15 kg; Winterfütterung 200Tage;
Heueinbringen für Sigriswil 24 bis 30 Fü-
derchen zu etwa 500 kg.)
Dinkel (Korn):
15 Mütt 15X etwa 167 1 2505 1

Hafer:
8 Mütt 1336 I

Gerste:

4 Mütt 6681
(1 Mütt Dinkel 90 Pfund Weissbrot)
Wein:
12 Saum 12 Lasten zum Beispiel eines
Maultieres, vielleicht 1200 I aus den Reben
in Oberhofen
Zinsen: von verschiedenen Gütern, die zur
Kirche gehörten, zum Beispiel für Heumatten,
total 5 Pfund, 15 Schilling, 2 Pfennige
350 Franken

Kuhrechte (Kuhbergrechte):
Wer diese 10 Kuhrechte des Klosters nutzt,
zahlt dem Kloster 1 «veisten ziger» und dem
Ammann in Thun 60 Franken Zins.
1 Werg Hanf: So viel Hanffäden, wie auf
1 Kunkel sind
Ob die Lehensleute - es waren natürlich
verschiedene -, von denen wir nur die gesamten
Abgaben kennen, ihre Abgaben zur Kirche
brachten - zum Beispiel das Heu in die Scheuer-

und andere Dinge nach Interlaken, wissen
wir nicht genau.
Anderseits ist bekannt, dass die Klosterpächter

von Rüeggisberg abliefern mussten

auf Martinstag Geldzinsen

auf Andreastag Naturalien mit Ausnahme
der Hühner und Eier (Eier auf Ostern, Hühner
bis 14. Juni)
Im weiteren erhielt das Kloster ein
anderes Recht, die Vogtei. Um 1232 erhielt
der Propst Wilhelm wieder ein Pergament.

Es heisst darin:

«Zu wissen und kundt seye allen, so woll
gegenwärtigen als zukünftigen, dass ich
Burkard.. Ritter, der Kirchen zu Inderlappen
vergäbet und zugestalt habe den halben Teil
des Kilchensatzes (den andern hatte ja der
Bischof von Basel geschenkt) und das Vog-
teirecht im ganzen der Kirche zu Sigriswil...
Die vergabung ist geschehen in der Kirche
zu Gsteig in Gegenwart des Propstes
Wilhelm.» Viele Zeugen, u. a. ein Wädiswyler.
(Dok. Buch Interlaken, S. 113.)

Der Propst und die Chorherren durften
nach dieser Urkunde den Richter über
die Lehensleute der Kirche Sigriswil - die
Gotteshausleute — selber wählen. Wir
kennen diesen Richter, der auch Kastvogt
hiess - s. frühere Darstellung - in der
Person des Berchtold von Eschenbach.



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 INTERLAKEN 25

Fast alle der folgenden Kirchensätze und
Vogteien wurden im 13. Jahrhundert dem
Kloster geschenkt: Ober- und Nieder-
gurzelen, St. Beatenberg, Thun, Steffisburg,

Scherzligen, Bolligen, Hasli,
Hilterfingen, Lyss, Leissigen, Erlenbach.

b) Andere Geschenke

Der reiche Conrad von Burgistein schenkte

um 1356

«zum Heil seiner Seele und zur Feier seiner
Jahrzeit» dem Kloster folgende Güter:

1. Sein Gut zu Bodenzingen (Gem. Blumenstein)

«das da buwet Ruf Halbtüfel, giltet
jährlich

6 Körst Dinkel
6 Körst Haber
6 Schilling ze Zins

2. ein anderes Gut daselbst, das buwet Peter
Loss, giltet jährlich

1 Mütt Dinkel
1 Mütt Haber
6 Schilling

3. dann das Gut zu Tannenbühl (Gem.
Blumenstein), das Peter Loss buwet, giltet
jährlich

2 Mütt Dinkel
2 Mütt Haber

12 Schilling
4. Ein anderes Gut zu Tannenbühi, welches

Ulrich Schwizer buwet und jährlich gilt
1 Mütt Haber
6 Schilling

Nach dem Absterben des Schenkers werden
diese Güter dessen Söhnen Hartmann und
Wilhelm von Burgistein vom Kloster zu
Erblehen hingeliehen gegen einen jährlichen Zins
von 16 Pfund (16x270 Franken). Bei
Handänderung ist kein Ehrschatz zu bezahlen.»
(Mohr, Regest, S. 368.)
Einzelheiten: Das Feiern der Jahrzeit bestand
jedes Jahr am Todestag aus einer Totenmesse:

Lesungen, Gebete im Wechsel. («Herr,
gib ihnen die ewige Ruhe, und das ewige
Licht leuchte ihnen. .»)
1 Körst 3 Mäss zu 14 I 42 I; 1 Schilling

1/zo Pfund; über den Ehrschatz siehe später;
über den Erblehensbrief siehe Gottstatt.

Ein ganzes Dorf wurde geschenkt:

Im gleichen Jahr schenkte Philipp von
Ringgenberg dem Kloster Interlaken «sein
vom Reiche zu Lehen gehabtes Dorf
Vlinsow in der Parochie Gsteig (Dorf um
die heutige Ruine Weissenau?) mit Leuten,

Diensten und aller Zubehörde». In
einem zweiten Brief schrieb er, mit der
Schenkung an das Kloster entlasse er
seine Leute aus dem Gehorsamseid, und
er fordert diese Leute auf, «nun jenem
Kloster (Interlaken) als ihrem Herrn Huld
zu tun und zu schwören». (Mohr:
Regest 369.)

Was mussten diese Gotteshausleute
schwören — alle männlichen vom 14.
Jahre an? (s. Gottstatt).

Wir kennen nun aus den beiden letzten
Vergabungen zwei Arten von
Gotteshausleute. Im ersten Fall sind es
Zinsbauern, im zweiten Eigenleute oder
Leibeigene.

«Der Zinsbauer besass ein Gut (oder auch
nur Landstücke) des Klosters gegen
einen unabänderlichen Zins (in Naturalien
oder Naturalien und Geld) als erbliches
Lehen. (Das Erblehen war die meistgeübte

Lehensform.) Die erbzinspflichtigen
Lehensleute waren persönlich frei und
nahmen teil an der Gemeindeversammlung,

die über Benutzung der Ackerflur
und Allmend entschied, und waren nur
dem ordentlichen Richter zuständig»
(Schütz 101.)

Über die Lehensgüter bestand um 1400
herum für das Kloster Rüeggisberg
folgende Ordnung — für Interlaken wohl
ähnlich:

Der Zinsbauer hatte die Güter in dem
Zustande zu erhalten, in welchem er sie

vom Prior (Propst) zu Lehen empfangen
hatte. Andernfalls ist der Prior bei der
Aufgabe nicht verpflichtet, die Güter
zurückzunehmen, sondern er kann vielmehr
den Bauern zwingen, den Schaden wieder

gutzumachen. Die Aufgabe der Lehen
an das Priorat kann erfolgen, sofern die
Güter gut instand gehalten werden, und
zwar auf den Tag, an dem der Zins
entrichtet wird - St.-Martins-, St.-Andreas-
und St.-Niklaus-Tag.

Ist ein Gut oder Lehen durch den Tod
des Inhabers ledig geworden, so sollen
der oder die Erben, ehe sie nach dem
Begräbnis von der Kirche nach Hause
gehen und vom Gut Besitz ergreifen, dem
Propst der Kirche von Rüeggisberg
(Interlaken). den Tod des Lehensmannes
anzeigen und zugleich dessen Güter als
Erben fordern, indem sie versprechen, den
schuldigen Ehrschatz in der Höhe eines
Jahreszinses zu entrichten, und den
Lehenseid schwören. (Ehrschatz für Interlaken

um 1330 pro Jucharte Lehen
2 Mass Wein. Also auch der Zinsbauer
musste den Eid schwören, wie dies auch
in Trub der Fall war.) Verweigert der Prior
die Übergabe an die Erben, soll der Erbe
das Lehen vom Vogte von Rüeggisberg
fordern. Werden diese Bestimmungen -
Eid und Ehrschatz - nicht eingehalten,
so fällt das Gut ohne jeden Schiedsspruch
dem Prior anheim.

Hatte der Käufer Eid und Ehrschatz
geleistet, so musste der Prior das Lehen
ohne Zinssteigerung übergeben.

Verkaufte der Lehenmann einen Acker
oder eine Wiese seines Gutes, verlor er
das ganze Gut, musste zudem das
Verkaufte zurückkaufen. (Der Lehenmann

konnte auch durch das Testament sein
Gut weiter verleihen. Der Nachfolger
musste aber zur Bebauung befähigt sein.
Nach Schütz, S. 15.)

Für die Eigenleute — als Gotteshausleute
— von Interlaken ist typisch, dass sie sich
«mit dem Leib dem Kloster Interlaken
gehörend» bezeichnen. Richart Stoller,
Ulrich Toldi, Richart Nidenab und Jakob
zo Hondabin (Honegg b. Uebeschi?)
erklären sogar, dass sie «von ihren Vorfahren

her mit dem Leib dem Kloster
angehören». (Mohr: Regesten 363, 364.)

Das Kloster erhielt auch Alpen und
Kuhrechte.

Um 1329 vergaben Werner von Brügga
und Mechthild, seine Ehefrau, dem Kloster

Interlaken in Erinnerung an das viele
Gute, das sie von ihm empfangen — die
Schüler sollen selber raten, welcher Art
die Guttaten des Klosters waren -,
bedeutende Alprechte in Grindelwald, auf
den einen Alpen für 40 Kühe, auf
andern für 60 Kühe. (Regest, 243.)

Ein andermal:

Conrad Sampach vergabt dem Kloster
Interlaken testamentlich seine Alp auf
Mürren, Parochie Gsteig, von 50 Kühen
Sommerung, mit dem Beding der Feier
seiner Jahrzeit. (Regest 281.)

Fischereirechte

Es ist anzunehmen, dass zu Seligers Besitz

auch Fischereirechte besonders in der
Aare gehörten.

Später kaufte das Kloster für 50 Pfund -
20 000 Franken - die Hälfte der
Fischenzen «zwischen der Aare und Ro-
thengiessen bis in den See».
(Wahrscheinlich von einer Aareschlinge
«Giessen» zwischen Belp und Wichtrach

- weg über die Hälfte der Aare bis

Thun.)

1332 schenkte Walter Warnagel einen
Teil seiner Fischereirechte «gelegen am
Ort genannt Lüscheren von dem
obern See (Brienzersee) bis in den
untern See, genannt,Wandelsee' (Wendelsee),

in dem Furth der Aar». (Regest,
223.) Damit hatte das Kloster praktisch
den Anfang aller Fischfangrechte in der
Aare im Bödeli.

5. Die Leute verkaufen
dem Kloster
Über solche Verkäufe wurde in der Regel
eine Urkunde ausgestellt. Einige wesentliche

Landverkäufe:



26 INTERLAKEN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

1268
Werner, genannt Schoba, verkauft mit
Einwilligung seines Herrn, Walter von Wädiswyl,
zu Bezahlung von Schulden an Juden, dem
Kloster Interlaken sein Grundstück Bezen-
boden auf dem Berg Wengen (Gut Bätzi-
boden, Top. Atlas Bl. 395) für 36 Pfund
(36x370 Franken). Datum Agatha (5.
Februar).

1275
Walther von Eschenbach und Berchtold sein
Sohn verkaufen dem Kloster Interlaken für
150 Mark alle ihnen eigentümlich zugehörigen

Leute mit ihren Weibern und Kindern
beiderlei Geschlechts von der Grenze an,
welche genannt wird «Ort» bis insTal Grindelwald,

welche Leute auf den Gütern jenes
Klosters angesessen sind und den jährlichen Zins
zahlen;. Datum Leonard! (6. November).

Tatarinoff, S. 28, ergänzt; Es waren etwa 90

Eigenleute, die zu den bisherigen Rechten
und Pflichten zum Kloster übertraten.

1305
Laurenz Münzer, Schultheiss zu Bern,
verkauft dem Kloster Interlaken seinen Hof oder

Hube im Dorf Allmendingen mit allen Nutzungen

und Gerichtsbarkeit für 60 Pfund
Bernwährung (60x330 Franken). Datum nach
Mariä Geburt.

1319

Adelheid, die Witwe Peters von Wichtrach,
verkauft dem Kloster Interlaken eine Hofstatt
zu Steffisburg und eine Schuppose daselbst,
welche jährlich ein Mütt Dinkel und 17 Schilling

zinset, für 25 Pfund. Datum 20 Juni.

schon 1253
Walther und Berchtold von Oeschibach
(Eschenbach) verkaufen dem Kloster Interlaken

die Alp Justisthal und die halbe Bettenalp

(ob Iseltwald) für 40 Pfund (40x420
Franken). Datum September 18.

Einzelheiten zu den Käufen: Fast im
hintersten Kaufbrief bis zum Anfang des
14. Jahrhunderts steht, dass diese oder
jene dem Kloster «verkaufen». Man darf
also annehmen, dass dem Kloster das
Land — im 1. und 2. Fall oben ist dies
sicher — angeboten wurde. Ein Urteil
wie; Aha, Landhunger des Klosters

wäre falsch und ungerecht - wenigstens
für die Zeit bis zum 14. Jahrhundert.

Der neue Besitz im Tal von Grindelwald
ging nach Bl. 396, Top. Atlas (Siegfriedkarte

1:50 000) vom heutigen Punkt
«Ortweid» aus (zwischen Burglauenen
und Grindelwald); noch O. Tatarinoff
schätzt die Verkaufssumme auf 45 000
Franken. Nach Tabelle Lerch ist dies viel
zuwenig.

6. Die Geschenke bringen
viel Geld; der erste Klosterbau

wird zu klein und muss
einem grössern weichen

Wenn der Bestand des Klosters um 1316
mit 30 Priestern, 20 Laienbrüdern und
350 «Weibspersonen» angegeben wird,

Abb. 9: Das Kloster Interlaken im Mittelalter. Rekonstruktionsversuch von M.Adrian. Die Abbildung entstand zur Hauptsache
aus dem Grundriss «Das Kloster Interlaken» von Rüdiger, 1718 («Das Hardermannli», 11.6. 1944)



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

so ist wohl anzunehmen, dass dieser
Bestand schon vor 1300 angewachsen ist
und einen Neubau bedingt hat.

Wahrscheinlich kam aus dem Mutterkloster

Marbach ein Baumeister, der mit
Laienbrüdern und Gotteshausleuten den
Neubau aufführte. Vom nahen Hügel im
W mochten die Bauleute mehr als einmal
ihr neues Werk betrachten, indem sie
gegen NO schauten:

Viele Dächer in zwei Hauptrichtungen
WO und NS fielen ihnen da auf. Aus
diesen hoben sich dasjenige des Kirchenschiffes

und des Chores heraus. Der
Kirchturm mit seinen Rundbogenfenstern
überragte das östliche Ende des Kirchenschiffes

und den Chor nur wenig. Die

Rundbogenfenster des Schiffes lagen
hoch und Hessen nur das nötigste Licht
herein.

Die den Bauleuten zugewandte Häuserreihe

gliederte sich von links nach rechts
in die Klosterküche mit der Bäckerei, das
Refektorium (Speisesaal) mit dem Dor-
mitorium (Schlafsaal) im obern Stock,
vielleicht Bibliothek im obern, Kapitel im
untern Teil, Propstwohnung. Zwischen
der Marienkapelle und dem Chor befand
sich die Sakristei mit den gottesdienstlichen

Gewändern und Geräten.

An das Kirchenschiff - nach W - schlössen

Herberge und Wohnung der
Laienbrüder an. Vor der Klostermauer stand -
den Bauleuten ganz zugewandt - das
Spital; dahinter, nicht voll sichtbar, Mühle
und Werkstatt.

Im N der Herberge, aber noch innerhalb
der Klostermauer, mussten sich Stall und
Vorratsscheune befinden.

150 Schritte hinter der Kirche gegen N

waren das lange Dach und die obersten
Fenster des Frauenklosters zu sehen.

Alle Bauten umschloss die dicke, über
mannshohe Klostermauer. Auf allen
Seiten, im 0 an die 300 Schritte, reichte

sie über die Klostergebäude
hinaus.

Von O durchbrach der Spülibach - dieses

Wasser, das allen Unrat vom Kloster
in die Aare trug - die Klostermauer, floss
gegen die Kl Osterhofstatt, unter der Küche
vorbei. Hier musste er sich in zwei Arme
teilen. Das saubere Wasser floss gegen
die Mühle und trieb dort das Mühlrad, das
unsaubere durch unterirdische Röhren
ausserhalb des Klosters wieder in das
saubere.

Zwischen dem Bach und der langen
Häuserreihe standen im Klostergarten
ein paar junge Obstbäume.

7. Wer bereitete dem
Propst, den Chorherren
das Essen Wer fischte
für den Mittagtisch
Wer hütete das Vieh
des Klosters und wer baute
Schwellen gegen die wilden
Wasser der Lütschine

(Die Fragen Hessen sich vermehren)

Solche Arbeiten verrichteten die Laienbrüder.
Um das Jahr 1300 herum zählte das Kloster
20 Laienbrüder. (Regest, 187.)
Wollten die Chorherren den klösterlichen
Tagesplan mit Beten, Singen usw. innehalten,
wollten sie nicht immer wieder draussen
herumgehen - «dies ist für ihre Seelen durchaus
nicht zuträglich» (Benedikt) -, sondern sich
in der Einsamkeit sammeln für das Priesteramt,

musste der Propst für Angestellte, Arbeiter

besorgt sein. Wollte ein Mann in den
Dienst des Klosters treten, wurde er nicht
sofort angenommen — wie bei den Mönchen
Der Propst fragte den Mann wohl etwa:

Verzichtest du auf alles Eigentum - so wie es
bei den ersten Christen war?
Willst du ein Leben führen wie Christus und
deine Mitbrüder?

Willst du ein Eigenmann des Klosters werden
und nur auf Gottes Lohn hoffen?

Wollte ein Mann solches auf sich nehmen,
wurde er in die Lehre eines Laienbruders
genommen:

«Nachdem der Kandidat sechs Monate lang
im weltlichen Kleide dem Kloster gedient-als
Landarbeiter, Küchengehilfe usw. - und seine
Brauchbarkeit bewiesen hatte, begann er das
einjährige Noviziat unter der Leitung eines
Priestermönches (in Interlaken Chorherren),
der ihm den nötigen Unterricht über das
Ordensleben erteilte. Lesen und Schreiben wurden

nicht gelehrt. Danach wurde er vom Cel-
lerarius (Leiter über Essen und Trinken) in das
Mönchskapitel geführt. Dort legte er kniend
in die Hände des Abtes (Propstes) das
Versprechen des Gehorsams ab: ,lch verspreche
dem Abte (Propst) Gehorsam nach bestem
Vermögen bis zum Tode'!» (Schütz, S. 28.)
Der Mann musste jetzt auch seine weltlichen
Kleider ausziehen und diejenigen eines
Mönchs anziehen; für Augustinerlaienbrüder
wohl Kutte, mit Lederriemen zusammengehalten

und grosse Kapuze, Strümpfe und
schwarze Schuhe. Die Kutte hatte wohl - aus
praktischen Gründen - Ärmel bis etwas über
den Ellbogen. Für den Aufenthalt in der
Kirche und auf Reisen war den Laienbrüdern
vielleicht ein ärmelloser, grauer Überwurf
gestattet. Die ganze Kleidung war, zum
deutlichen Unterschied gegenüber den
Chorherren, grau. Mit dem Gehorsamsverprechen,
mit dem geistlichen Kleide war der Mann nun
gewissermassen auf einer andern Seite des
Lebens; er war bekehrt und hiess daher auch
Konverse; er war ein halber Mönch, ein Laian-
bruder. Sein Leben hiess von nun an: Bete
und arbeite! Es glich dem des Priestermönchs.

INTERLAKEN 27

Der Laienbruder steht zum Frühgottesdienst

auf, betet hinten in der Kirche
zehn Vaterunser. Dann begibt er sich ins
Kapitel, bittet um Verzeihung seiner
Vergehen wegen, erhält eine entsprechende
Busse oder Strafe. Jede Woche einmal
beichtet er dem Propst oder einem Chorherrn.

Der Propst oder der Laienmeister gibt
jedem eine Arbeit im Klosterstall, auf dem
Feld, in der Küche oder an andern Orten.
Bei der Arbeit darf nicht geredet werden

- beim Pflügen nur so lange, bis die
erste Furche gezogen ist.

Von Fremden dürfen sie gar nichts
annehmen. Mit Fremden dürfen sie nur
dann reden, wenn nach dem Wege oder
einem verlorenen Stück Vieh gefragt
wird.

Ihr Essen ist gleich wie das der
Chorherren - s. Gottstatt. Im Heuet oder der
Ernte dürfen sie eine Zwischenmahlzeit
einnehmen. (Bier, Wein, Most wurden
erst später erlaubt.)

Läutet während der Arbeit vom Kloster
her die Glocke, hält der Laienbruder inne
und betet-je nach den Umständen allein
oder mit andern zusammen - zur Vesper
zehn, zu den andern Zeiten fünf Vaterunser.

Vor 20 Uhr kommt er in die Kirche.
(Hoffentlich schläft er während des
Abendgottesdienstes nicht ein I)

Der Propst kennt seine Laienbrüder und
ihre schwere Arbeit. Darum lässt er auch
etwa eine Anekdote vorlesen:

«Im Cistercienserkloster Kamp (Bischofskreis
Köln) hatte ein Laienbruder von den Mönchen
so viel gelernt, dass er die Heilige Schrift lesen
konnte. Hierdurch verlockt und berückt, fing
er an, heimlich allerlei Bücher abschreiben zu
lassen, und begann damit, sich gegen das
Verbot des Besitzes von Eigentum zu
versündigen und am letzteren sein Vergnügen zu
haben.»

Wegen stetem Übertreten der Regel wurde er
aus dem Kloster entlassen, seiner Reue wegen
wieder aufgenommen. Solches geschah dreimal.

«Der Teufel erschien ihm nun in der Gestalt
eines Engels und sprach zu ihm: .Lerne nur
tüchtig, denn es ist von Gott bestimmt, dass
du einmal Bischof von Halberstadt wirst'.

Der Tor merkte nicht die List des Teufels, sondern

bildete sich ein, um seinetwillen würden
sich die alten Wunder erneuern. Was
geschieht? Eines Tages erschien der Verführer
bei dem Bruder und sprach mit lauter Stimme
und freudigem Antlitz: .Heute ist der Bischof
von Halberstadt gestorben! Mache dich eilig
auf zur Stadt, die dir Gott zum Gebieter
bestimmt hat. Sein Wille ist unabänderlich.'

Still machte sich jener Unglückliche aus dem
Kloster fort und blieb über Nacht im Hause
eines braven Priesters in der Nähe von
Xanten. Damit er jedoch an seinem Bischofs-



28 INTERLAKEN Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

sitze seiner Würde entsprechend auftreten
könnte, stand er vor Tagesanbruch auf, sattelte

sich das schöne Pferd des Priesters, zog
den Mantel dieses Herrn an, stieg auf und ritt
davon. Die Hausleute vermerkten am Morgen
sogleich den Diebstahl, setzten dem Diebe
nach und nahmen ihn gefangen. Er wurde
vor das weltliche Gericht gebracht und
verurteilt, und so hat er nicht als Bischof den
Ehrensitz, sondern als Rossdieb den Galgen
bestiegen.» (Schütz, S. 118, nach Hoffmann,
Das Konverseninstitut der Cistercienser.)

Nach solch deutlicher Belehrung beten
die Laienbrüder hinten in der Kirche ihre
fünf Vaterunser, empfangen das
Weihwasser des Propstes wie die Chorherren,
setzen ihre Kapuzen auf und gehen ins
Dormitorium - wahrscheinlich abgesondert

von dem der Chorherren.

War für Laienbrüder gut leben
unter dem Krummstab

Die tägliche Arbeit der Konversen war
zum Teil sehr hart und lang. Aber sie war
wegen ihrer Geregeltheit auch gesund.
Die Behandlung durch den Propst, den
Laienmeister war wohl menschlicher als
durch einen weltlichen Herrn.

Gewöhnlich verbesserte ein Mann seine
gesellschaftliche Stellung, wenn er sich
dem Kloster versprach. «Du hattest weder

Strümpfe noch Schuhe», sprach einst
St. Bernhard zu einem Konversen, der im
Sterben lag, «halb nackt gingst du einher,
Hunger und Durst quälten dich, als du
zu uns flohest und deine Bitten das Tor
der Abtei vor dir öffneten. Wir haben dich
in deiner Armut um Gottes willen
aufgenommen, und von der Zeit an bist du
bezüglich der Nahrung, der Kleidung und
aller übrigen Dinge den Gelehrten und
Hochadeligen, die bei uns sind,
a\sgleichberechtigt betrachtet worden.» (Schütz,
S. 29.)

8. Drei Pfund Wachsr
eine schwarze Henne
mit gelben Füssen, und was
das Kloster sonst noch
verlangte

a) Der Propst und die
Chorherren schauen mit offenen
Augen auf das, was in ihrer
Umgebung geschieht
An einem Sommertag des Jahres 1279 trat
der junge Ritter Berchtold von Eschenbach
in Wien vor den König Rudolf von Habsburg.
«Herr König», so begann der Ritter das
Gespräch, «Ihr wisst das wohl, wenn ein Adeli¬

ger seine halbe Herrschaft mit Land und
Leuten verkaufen muss, so ist ihm nachher,
als ob er nur noch die halbe Burg bewohnen
würde. Und er wird neidisch, ja bös über den,
der ihm Land und Leute abgekauft hat.»

«So kann es sein», erwiderte der König. «Ritter
von Eschenbach, redet Ihr von Euch? Wäret
Ihr Käufer oder Verkäufer?»

«Ich kaufte meinem Nachbar Wädiswil Land
und Leute von Unspunnen ab. Und der
Wädiswiler ist jetzt. Ich hab's Euch schon
gesagt, Herr König!»
«Nun wollt Ihr wohl etwas tun gegen den
Neider, und ich soll Euch helfen?»

«Ihr habt es erraten. 1500 Schritte vom
Augustinerstift Interlaken weg, gegen
Sonnenuntergang, stehen ein paar Blockhütten
mit Wall und Graben umgeben, am Aarefluss.
Diesen Platz möchte ich ausbauen zu einer
kleinen Stadt, zu einer Feste -»
«Gegen den Wädiswiler», fiel ihm der König
ins Wort. «Wie heisst der Platz und wem
gehört das Land?»

«Er heisst von alters her Underseewen. Das
Land gehört Euch und dem Augustinerstift.»

«In meinem Feldzug gegen den Böhmen
Ottokar, letztes Jahr, habt Ihr Euch Ritter von
Eschenbach, ausgezeichnet. Die Augustiner
sollen Euch das Land geben zu billigem Zins.
Ihr sollt die Stadt bauen. Ich werde dem
Kloster einen Brief schreiben. Morgen könnt
ihr ihn abholen!»
«Vielen Dank, Herr König !»

(So kann man dieses Kapitel beginnen,
aber auch anders, denn nach Tatarinoff
S. 40 weiss man nicht sicher, warum
Berchtold von Eschenbach das Städtchen

Unterseen bauen liess.)

Erst ungefähr ein Jahr später erhielt
Berchtold von Eschenbach von Propst
Werner ein Pergament folgenden
Inhaltes:

1. Propst und Kapitel des Klosters Inderlappen
treten dem Ritter Berchtold von Eschenbach
den festen Ort Underseewen als Erblehen ab.
Der Ort darf erweitert werden.

2. Auf St. Thomastag (20. Dezember) sind
dem Kloster jedes Jahr abzuliefern: 3 Pfund
reines Wachs; später kam dazu noch eine
schwarze Henne mit gelben Füssen.

3. Herr Ritter Berchtold von Eschenbach wird
über das Städtchen zum Vogt ernannt. (Vogt
hier Beschützer und Richter; wichtig ist wieder:

das Kloster hat den Vogt ernannt.)
4. Kein Leibeigener, keine Magd des Klosters
darf ohne ausdrückliche Ermächtigung durch
eine Urkunde von seiten der Herrschaft vom
Vogt in dessen Schutz und von der Bürgerschaft

in deren Gemeinschaft (Burgrecht)
aufgenommen werden.
5. Niemand als das Kloster darf an der Aare,
die am Städtchen vorbeifliesst, Mühlen,
Fischteiche, Fischfallen anbringen.
6. Die Brücke, die von Inderlappen nach
Underseewen führt, soll allen Leuten Tag und
Nacht offenstehen. Die Gotteshausleute allein
sind von Zoll und Fronarbeiten an der Brücke
befreit.

7. Weder Interlaken noch der Vogt noch die
Städter dürfen ein Haus, einen Platz oder eine
Kapelle der Stadt einem auswärtigen Kloster
schenken.
8. Allen freien Bürgern der Stadt wird erlaubt,
sich und ihr Eigentum dem Kloster zu schenken.

(Tatarinoff, S. 40.)

Wahrscheinlich verlas ein Chorherr die
eben angeführten Bestimmungen in der
Mitte des mit Wall und Graben versehenen

Underseewen vor Berchtold von
Eschenbach, Propst Werner, zwei, drei
Bewohnern der Umgebung und Werner
von Stein, einem späteren Schuitheissen
von Unterseen. Siegel: Interlaken und
Berchtold von Eschenbach.

b) Der Fisch gehört dem Kaiser:
die Aare ist «des Riehes Strass»

Aus dem «Geometrischen Plan» des
Aarelaufes aus dem Jahre 1791 — in
Hartmann I «Berner Oberland», Bern
1913, S. 109 — ist ersichtlich, was um
1370 herum - das genaue Jahr ist
umstritten - die Interlaken-Mönche,
wahrscheinlich eher die Laienbrüder, am
Rande der «Stadt von Interlappen» mit
der Aare machten. Von der «Stampfe»
auf der Seite der «Stadt von Interlappen»
gegen die «Spilmatt» (Aareinsel) schräg
über den ganzen Aarelauf bis zum «Pfäch-
li» erstellten sie eine gewaltige Trom-
schwelle: Zuerst rammten die Laienbrüder

eichene Pfähle in den Aareboden -
wohl im Winter oder bei gestautem oberem

See. Die Zwischenräume wurden mit
Felsblöcken und kleineren Steinen
ausgefüllt. (Die Stauung durch die
Queranlage der Schwelle war eine gemächlichere

als eine solche mit rechtwinkliger
Bauart. Der flache Talboden zwischen
Brienz und Meiringen erhielt durch diese
Bauart auch weniger Wasser.) Die
Wirkung auf den Talboden war aber nur eine
zweitrangige. Die erstrangige war das

Stoppen der Fische. Kamen nämlich in
der Laichzeit die Fische aareaufwärts, so
wurde die Schwelle für sie eine Schlinge,
eine Falle, eine Reuse, ein Fach. Mit
Leichtigkeit fingen dann die Laienbrüder
mit Netzen und Reusen die beliebtesten
Fische - die Alböcke oder Salmforellen.

An einem einzigen Tage sollen in Glücksfällen
gefangen worden sein:

1472 500 Alböcke
1500 3000 Stück
1531 2350 Alböcke (im Fach)
1640 6500 Stück
Um 1372 galten 20 Alböcke soviel wie 200
Eier. (Hartmann I, «Berner Oberland», S. 110,
111.)

Diesen Reichtum aus der Aare zu ziehen,
war den Unterseern — diesen Hirten,
Jägern und Fischern von alters her — bei



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983 INTERLAKEN 29

Strafe verboten! Sie konnten ganz und
gar nicht verstehen, warum sie nicht
teilhaftig werden sollten.

«Der Fisch gehört doch dem Kaiser! Er

lebt in des Riehes Strasse!» sagten sie

jeden Tag laut und deutlich auf ihrer
Arbeit, in der Schenke, zu ihren Nachbarn.

Nicht minder scharf sagten die Männer:
«Mit der Schwelle wird des Riehes Strass
verharret für unsere Schiffe!» («Das Har-
dermannli» 28. 5. 44). Klagten die Unter-
seer etwa vor Schultheiss und Rat der
Stadt Bern über die eigenmächtige
Herrschaft des Klosters, erhielten sie zur
Antwort: «Das Kloster hat Briefe, und was
darin an Rechten beschrieben ist, gilt
ewig.»

Nun halfen sich die Unterseer selber, so
dass sich das Kloster nachher bei seinem
Schutzherren, den Bernern, beklagte:
«Statt schön friedsam lebend, werfen sie
(die Leute von «Interlappen der Stadt»

- die Unterseer) den Klosterkellermeister
ins Wasser. unsern koch sluogen sie
durch sinen köpf mit einer helmbartton

Widerrechtlich legten sie in den
Gewässern Reusen und Netze.» («Unter-
seewen und Interlaken» in «Das Harder-
mannli» 28. 5. 44, Kap. VII.)

Beide Teile und Bern dachten: Der König
muss hier Recht sprechen. Als er um
1365 nach Bern kam, wurden ihm die
Streitigkeiten des Fischs wegen - es waren

noch andere Streitpunkte, doch
diejenigen um den Fisch spielten die wichtigste

Rolle — vorgebracht.
Karl IV. ging auf die Zänkereien des
Fisches wegen gar nicht ein, sondern
verfügte:
Die früher im Dorf Wyden - wahrscheinlich

ausserhalb Interlaken und Unterseen
gelegen, durch Wasserschäden verschüttet

- abgehaltenen Wochen- und
Jahrmärkte werden in Zukunft zwischen der
Brücke, genannt «Amuli» (Aarmühle,
Plan 1718: Ara mülli dorff) und dem Kloster

abgehalten. (Reg. 395.)
Für Kloster und Städtchen war dieses Urteil

von praktischem Nutzen. Der Markt,
«do ouch merklich handlung geschah»,
war jetzt in der Nähe.

«Burchart Trechsel und Katherina, sin elich
wirti, bürgere ze Berne, vergaben dem Propst
Wernher und dem Kapitel von Inderlappen zu
ihrem Seelenheil und dafür, dass diese
Berchtolt, den Sohn der A. (der Aussteller),
,dur got luterlich' und umb singen und lesen
ze einem korherren ze Inderlappen enpfan-
gen hant, unser huse und hofstatt ze
halben teile, gelegen ze Berne. und unsern
garten halben, gelegen an der Matten...,
und enpfangen das Vergabte um einen
jährlichen auf St. Andreastag zu entrichtenden
Zins von 5 Schilling wieder. .» («Fontes
rerum Bernensium» VIII, S. 441.)

Für Unterhalt und Ausbildung zu einem
Chorherren erhielt das Kloster durch obiges

Erblehen pro Jahr 60 bis 70 Franken.
Dies ist - abgesehen von der Kaufkraft
des Geldes - wenig; es lässt sich sofort
besser verstehen, wenn man annimmt,
dass das Kloster mehrere Schüler für ein
solches Kostgeld hatte.

Warum der Knabe - er wird im zweiten
Teil der Urkunde so genannt — in das
Kloster kam, ist nur halbwegs vorstellbar.
Die Wendung «dur got luterlich» ist mehr
Klosterstil als tiefere religiöse Begründung.

Mag sein, dass Burchart Trechsel,
der Vater, zu Propst Wernher sagte: «Ihr
wisst, ich habe zwei Sohne. Der ältere,
Konrad, ist schon ein wahrer Haudegen,
Jäger und Reiter. Dieser hier ist mehr
mit dem stilleren Wesen der Mutter
begabt. Sein Sinn steht mehr nach Ruhe und
Büchern. Er soll ein Chorherr werden!»

Nach den Vorschriften im Mutterkloster
Marbach - s. vorne 2. c) -wurde Berch-
told vor das Kapitel geführt. Hier tauschte
er seine weltlichen Kleider gegen die
klösterlichen, «so dass er erkennt, wie er
durch Ablegung des weltlichen Gewandes

zur Armut und Entäusserung Christi
herniedersteigt». Also zog er die weisse
Kutte mit den weiten, langen Ärmeln an.
Wo — selbstverständlich innerhalb der
Klostermauern - sich die Klosterschule
in Interlaken befand, können wir aus
analogen Verhältnissen in St. Gallen nur
vermuten. Dort stand sie in der Nähe der
Kirche, in Interlaken vielleicht östlich der
Kapelle. Sie enthielt Speisesaal, Wohnung
des Magisters (Lehrers), Schlafzimmer,
Arbeitszimmer. (Meier, S. 40.)

9. Was tat der Propst
für den Fortbestand
des Dienstes an Gott
a) Aus Urkunden wie der folgenden ist
es wahrscheinlich, dass im Kloster eine
Schule bestand. Der für den Zusammenhang

wesentliche Teil der Urkunde aus
dem Jahre 1361 lautet:

b) Wie lernte Berchtold
lesen und schreiben

«Am Psalterbuch erlernten die Knaben
lateinisch lesen, womit zugleich ein
vorderhand noch mechanisches Memorieren
der Psalmverse verbunden war.» (Tal-
hofer, «Unterricht und Bildung im MA»
S. 46.)

Es scheint also, dass das Lesenlernen ging
wie heute - man ging vom Ganzen, vom

Satzaus zum Wort. Beispiel: Ps. XV aus
der «Biblia Sacra»: «Conserva me,
Domine, quoniam speravi in te. Dixi domino:

Deus meus es tu, quoniam bonorum
meorum non eg es.» (Bewahre mich, Gott,
denn ich traue auf dich. Ich habe gesagt
zu dem Herrn: Du bist ja der Herr; ich
weiss von keinem Gute ausser dir. Ps. 16,
Lutherbibel.)

Der Magister - der Lehrer - sprach vor,
der Schüler versuchte nachzusprechen.

Es ist nicht bezeugt, aber wahrscheinlich,
dass Berchtold auch schreiben lernte.
Wie?

Bevor mit dem Lateinisch-Schreiben
begonnen wurde, lernten die Schüler nach
Meier, S. 43, in St. Gallen den sinnlosen,
jedoch alle Buchstaben mit Ausnahme
des F enthaltenen Vers «adnexique glo-
bum zephyrique kanna secabunt»
auswendig.

Der Magister schrieb den Vers wohl auf
eine grosse Wachstafel, und die Schüler
versuchten sich im Nachmachen.
Hernach versuchten sie, die im Gedächtnis
sitzenden Psalmen auf Wachstafeln, später

auf Pergament zu schreiben.

c) Kenntnis des kirchlichen
Gesanges

ward von allen Schülern, von jedem
Bewerber um ein kirchliches Amt gefordert.
Die Lehrer an den mittelalterlichen Schulen

hätten füglich über dem Eingang
schreiben können: «Keiner gehe ohne
Musik hinein». Mit der praktischen
Einübung wurde schon sehr früh begonnen.
Die-selbe nahm sehr viel Zeit weg, weil
die Tonschrift schwieriger zu erlernen war
als heute (Meier, S. 115).

Am Anfang des Unterrichtes im kirchlichen

Gesang herrschten Vor- und
Nachsingen vor. Waren nach langer Übung
die Melodien dem Gedächtnis
unverwischbar eingeprägt, spannte man die
Knaben und Jünglinge in den Gottesdienst

ein: «Ihre Stimmen verliehen
besonders im Freien (bei Prozessionen und
Bittgängen) dem Gesang eine eigentümliche

Frische und Mannigfaltigkeit; sie
hatten bei den Litaneien den Haupttext
vorzutragen, während der Chor mit dem
Refrain antwortete. Bei den Sequenzen
sangen sie einen eigenen Abschnitt.»
(Meier, S. 115.)

Was sang wohl Berchtold Trechsel?

Herr Dr. Zulauf, Musikhistoriker, ist der
Ansicht, in Interlaken habe man um 1400
herum den einstimmigen gregorianischen
Choralgesang gepflegt. Zwei Beispiele
mögen diese Ansicht illustrieren:



30 NEUER LEHRPLAN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

XITANei

Ky ri e e le i son • Chris-te cle 1 son Ky rî e

e le i son • ChrisTc au dl nos Qiristc e\.\u cli nos-
Abb. 10: Litanei

Übersetzung der Litanei
Textlich:

Die Knaben sangen: Herr, erbarme dich
unser.

Der Chor sang: Christus, erbarme dich
unser.

Die Knaben: Herr, erbarme dich
unser.

Abb. 11 : Sequenz

Übersetzung der Sequenz
Sie konnte z. B. bei einer Pfingstprozession
gesungen werden. Sie folgte einem
vorangehenden Gesang, daher ihr Name.

Deutscher Text:

Komm, o Geist der Heiligkeit! Aus der
Himmelsherrlichkeit sende deines Lichtes Strahl.

Fassen wir zusammen: Wenn Berchtold
Trechsel lesen, schreiben, beten und
singen konnte, waren für ihn wichtige
Voraussetzungen für das Chorherrenamt
gegeben. Sollte sich das klösterliche Leben
fortsetzen, musste der Propst über alle
Voraussetzungen wachen — Ausbildung,
Versprechen, Beständigkeit.

Literatur

Aeschbacher Paul: Das Kloster Gottstatt. Biel
1949.

Balthasar Hans-Urs: Die grossen Ordensregeln.

Einsiedeln 1948 (AR Augustinus
Regel).

Bomm Urbanus: Das Volksmessbuch.
Einsiedeln 1941/42.

Fischer Eduard: Schweizer-Legendenbuch.
Einsiedeln 1943.

Der Chor: Christus, höre auf uns.
Christus, erhöre uns.

Gesanglich:

Auf «Ky» sangen die Knaben wahrscheinlich
c" oder b', die Männer 8 Töne tiefer.

Das Ganze wurde in Achteln gesungen, die
2. Silbe des zweiten «Christe» mit 2 Achteln,
alle Töne auf «son» und «nos» in 1 Viertel.

Gesangliches:

Auf «Ve» sangen die ungebrochenen Stimmen

c', die gebrochenen 8 Töne tiefer; auf
die 2. Silbe von «mitte» b.

Das Ganze wurde in Achteln gesungen; auf
«Spi» kamen 2, auf «coé» und «ra» sogar
3 Achtel, auf «um» 1 Viertel.

Gigo von Kastell: Tagebuch eines Mönches.
Paderborn 1952.

Gotthelf Jeremias: Der letzte Thorberger.
Schaffsteins Volksbücher Bd. 82.

Graduate Romanum. Schwann. Düsseldorf
1958.

Hertel G.: Leben de heiligen Norbert. In
Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeit,
10 Bd. Berlin 1863.

Lerch Christian: Schulpraxis Nr. 6. Bern 1952.

Meier Gabriel: Geschichte der Klosterschule
St. Gallen. In Jahrbuch für Schweizer
Geschichte 1885.

Manuskript zum «Kunstführer durch die
Schweiz» Bd. III. (J. Schweizer, A. Naser)
Bern 1979.

von Mohr Theodor: Die Regesten der Archive
der Schweiz. Eidgenossenschaft 1. Bd.
Chur 1851.

Morgenthaler Hans: Das erste bernische
Pfrundbuch. In Archiv des Historischen
Vereins des Kantons Bern 29 Bd. 1928.

Nicklès Christophe: Thorberg ou l'ancienne
chartreuse de Berne. Fribourg 1894.

Nigg Walter: Vom Geheimnis der Mönche.
Zürich 1953.

Schmid Bernhard: Die Kartause Thorberg. In
Berner Zeitschrift für Geschichte und
Heimatkunde 1944/2. Bern 1944.

Schütz Walter: Die ersten Glaubensboten.
Bernische Klöster 1. In Schulpraxis 31.
Januar 1980. Bern 1980.

Scarpatetti B. M.: Die Kirche und das
Augustiner-Chorherrenstift St. Leonhard in Basel,

11./12. Jh.-1525. Basel 1974.

Siegwart Joseph: Die Chorherren- und
Chorfrauengemeinschaften in der
deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahrhundert
bis 1160. Freiburg CH 1962. (I) - Die
Consuetudines des Augustiner-Chorher-
renstiftes Marbach im Elsass - 12.
Jahrhundert. Freiburg CH 1965. (II).

Tatarinoff Eugen: Die Entwicklung der
Propstei Interlaken im XIII. Jahrhundert.
Diss. phil. Zürich 1892.

Tappert Dionys-Maria: Der heilige Bruno.
Luxemburg 1972.

de Voragine Jakobus: Legenda aurea. Jena
1925 (2. Aufl. Ölten 1969).

Wenzler Joseph: Kennst du den Kartäuserorden?

Kempen 1912.

Witzig Hans: Das Zeichnen in den
Geschichtsstunden 1. Zürich 1942.

de Wohl Louis: Das ruhelose Herz. Ölten
1952.

Wyss Alfred: Die ehemalige Prämonstraten-
serabtei Bellelay. Bern 1960.

Zumkeller Adolar: Das Mönchtum des heili¬

gen Augustinus. Würzburg 1950.

Daniel V. Moser:

Bernische Klöster
und neuer Lehrplan

Das Thema «Klöster» ist im neuen Lehrplan

nicht mehr als selbständiges
Sachgebiet unter den verbindlichen Stoffen
aufgezählt. Die Gestaltung des neuen
Lehrplanes bringt es mit sich, dass das
Thema trotzdem ausführlich im Unterricht

zur Sprache kommen kann: Im fünften

Schuljahr soll im verbindlichen
Kernbereich - dessen zwei Themen zusammen
ungefähr 60 Prozent der Unterrichtszeit
im Fach Geschichte ausmachen-vorerst
von den «geschichtlichen Zeugen aus der
nächsten Umgebung» ausgegangen werden,

wobei hier in erster Linie an
mittelalterliche Spuren gedacht wird, wie
Burgen, Kleinstädte und Klöster. Der Lehrplan

schreibt hier keine genauen Stoffe
vor, da die Einführung in das neue Fach

SQUNZ
c- ^ — b- „

m ^ r- ~ ~
JE. j

- - ~ r- - - '

Vc-nl SATic-te Spi ri t us / <ft cm it te coe-li-tus
c

- - - ~

lu cls tU-AC l A tll llin •



«Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Geschichte bewusst an Bekanntes aus
der örtlichen Nähe des Schülers anknüpfen

will; er folgt Grundsätzen des
Heimatunterrichts. Im zweiten Thema des
Kernbereiches für das fünfte Schuljahr
stehen Bauern und Bürger im Vordergrund.

Hier wird in den Grobzielen auf
die Abhängigkeit der Bauern vom Klerus
aufmerksam gemacht, was wiederum
eine Möglichkeit öffnet, über die Klöster
zu sprechen. Wer mehr über die Klöster
berichten möchte, kann dies schliesslich
auch im Freibereich tun, wobei eine
vertiefte Behandlung nicht verhindert wird,
da keine bestimmte Anzahl von Themen
ausgewählt werden muss.

Zur Stoffauswahl
und zur räumlichen Nähe

Die Wahl eines Schwerpunktthemas
«Klöster» lässt sich mit den Leitideen und
Richtzielen des neuen Geschichtslehr-
planes leicht begründen: Die Entwicklung

der Klöster und Klosterbauten bis in
die neueste Zeit im Längsschnitt zu
verfolgen, kann sicher zur Entwicklung eines
geschichtlichen Zeitverständnisses
beitragen, die Darstellung der Klosterstiftung
und der bäuerlichen Abgaben zur
Entwicklung eines Gesellschaftsverständnisses

verhelfen, und Hinweise auf die
weit über die heutigen Landesgrenzen
hinaus gepflegten Kontakte zwischen den
Klöstern mögen der Entwicklung des
Raumverständnisses dienen.

Die Arbeiten von Walter Schütz mit
«Bernische Klöster 1 und 2» erlauben es,
auf ein Kloster der näheren Umgebung
einzugehen, da der Verfasser glücklicherweise

Klöster aus den verschiedenen
Landesteilen berücksichtigt hat. Von allen
besprochenen Klöstern finden sich heute
noch Spuren, wenn auch die Gebäude
oft stark verändert und ihren neuen
Funktionen angepasst worden sind. Die detailreiche

Darstellung ermöglicht es, sich im
Unterricht schwerpunktmässig auf das
Kloster seiner näheren Umgebung zu
konzentrieren, die Literaturangaben
gestatten ein selbständiges Weiterforschen.

Unterrichtsformen

Die Erzählung nimmt in der lebendigen
Darstellung von Walter Schütz einen breiten

Raum ein und regt dazu an, im Unterricht

diese Form zu wählen. Die
Geschichtserzählung hat im modernen
Geschichtsunterricht ihren Platz, wenn sie
auch nicht die praktisch einzige
Unterrichtsform mehr sein soll. Sie bringt ge-
fühlsmässige Elemente mit ein und wirkt
damit der Gefahr der Kopflastigkeit des

Geschichtsunterrichts entgegen; sie kann
ein Mittel sein, viel Information in relativ
kurzer Zeit zu vermitteln. Schliesslich
kann sie als Form des darbietenden
Unterrichts in den lernpsychologisch günstigen

Wechsel mit erarbeiteten Unterrichtsformen

und der selbständigen Schülerarbeit

treten.

Mir scheint es wichtig, dass die Schüler
im Geschichtsunterricht die verschiedenen

Formen von Erzählungen zu
unterscheiden beginnen: Sie sollen merken,
wann es sich um einen literarischen Text
aus dem 19. Jahrhundert (Gotthelf: Der
letzte Thorberger), wann es sich um eine
Heiligenlegende des Mittelalters
(beispielsweise diejenige des Heiligen
Norbert), wann es sich um eine Quelle aus
der Zeit selbst handelt (beispielsweise
aus dem Urbar des Klosters Interlaken)
und wann es sich um eine Erzählung
handelt, die der Lehrer selbst aus Quellen
zusammengestellt hat. Bei einer solchen
Unterscheidung geht es nicht darum,
dass wegen ihrer Herkunft eine Erzählung
oder Darstellung mehr wert wäre als die
andere. Ebensowenig geht es um die
«Wissenschaftlichkeit» eines Textes. Der
Schüler soll lernen, nach der Entstehung
des Textes oder der Erzählung selbst zu
fragen und damit sein Unterscheidungsvermögen

schulen. So kann der
Geschichtsunterricht einen Beitrag zur
Medienerziehung leisten. Wenn nach
Untersuchungen viele Jugendliche heute nicht
mehr in der Lage sind, im Fernsehen
zwischen Dokumentär- und Spielfilmen
zu unterscheiden, dürfte die Bedeutung

der Frage nach den Quellen jeder
Darstellung deutlich sein.

Die Arbeiten von Walter Schütz gestatten
auch andere Formen, wie etwa den
erarbeitenden Unterricht. Ich denke hier
besonders an die erfreulich häufig
beigezogenen Quellentexte über die
Abgaben der zinspflichtigen Bauern, wobei
diese für die Schüler der fünften Klasse
in der Regel in die neuhochdeutsche
Sprache umgeschrieben werden müssen
(ab und zu können Queilentexte in der
Originalsprache vorgelegt werden, um
dem Schüler den Wandel der Sprache zu
zeigen). Folgende Fragen könnten wir
den Schülern beispielsweise vorlegen:

- Woher haben wir unsere Nachrichten
über die Klöster?

- Welche Waren müssen die Bauern
abgeben?

- Warum zahlen die Bauern nicht alles in
Geld wie heute?

- Wie kommt das Kloster zu seinem
Bodenbesitz?

- Wann müssen die Bauern im Laufe des
Jahres ihren Zins abgeben?

NEUER LEHRPLAN 31

Weitere Quellen zu den Schenkungen an
die Klöster findet man in grosser Zahl im
Quellenwerk «Fontes rerum bernensium».
Die meisten Urkunden sind in einfachem
Latein geschrieben und mit einer kurzen
deutschen Zusammenfassung versehen;
die Urbare findet man im Staatsarchiv.

Trotz der Schwierigkeiten, die der Schüler

anfänglich mit Quellen hat, sollten wir
auf der Mittelstufe nicht auf sie verzichten.

Was im Naturkundeunterricht das
Experiment ist, ist im Geschichtsunterricht

die Quelle. Sie kann ein Mittel sein,
die Distanz zwischen dem Kind und der
Geschichte überbrücken zu helfen. Sie

gestattet es, im Geschichtsunterricht das
«Lernen aus erster Hand» möglich zu
machen. Aber nicht nur Texte sind Quellen,

sondern auch Bilder und Gegenstände.

Die «Bernischen Klöster» 1 und 2

enthalten mit den Rekonstruktionszeich-
nungen von Mark Adrian Bilder, die sich
für den erarbeitenden Unterricht eignen,
während die Pläne für unsere Fünftkläss-
ler meist nicht leicht zu verstehen sein
werden. Weiteres Bildmaterial, das zu
Vergleichen herangezogen werden und
damit die bauliche Entwicklung des
Klosters aufzeigen kann, finden wir
beispielsweise im Historisch-biographischen

Lexikon der Schweiz. Schliesslich
kann der Schüler in Rüeggisberg, Frienis-
berg, Gottstatt und Interlaken heute noch
auf einer Schulreise selbst Überreste von
Klöstern finden. Er findet allerdings nicht
den mittelalterlichen Zustand gleichsam
wie im Museum erhalten vor. Gerade die
Veränderungen, die die Klostergebäude
innen und aussen in den letzten
Jahrhunderten durchgemacht haben, zeigen
dem Schüler auf anschauliche Weise,
was geschichtliche Entwicklung sein
kann. An Ort und Stelle wird es dem
Schüler nicht entgehen, dass die Klosterbauten

nicht mehr dem ursprünglichen
Zweck dienen. Er wird erahnen, welch
tiefer kulturgeschichtlicher Einschnitt die
Reformation gewesen ist.

Aspekte der Geschichte

Walter Schütz betont in seinen Arbeiten
den kultur- und religionsgeschichtlichen
Aspekt, was bei diesem Thema auf der
Hand liegt. Glücklicherweise vergisst er
dabei nicht, auf die materiellen Grundlagen

der Klöster aufmerksam zu machen,
indem er Schenkungsurkunden, Urbare
und Zinsrödel aufführt. Diese
wirtschaftlich-sozialen Aspekte lassen sich noch
erweitern, indem auf die weiteren sozialen

Funktionen des Klosters aufmerksam
gemacht wird, wie etwa auf die Schule
und die Krankenpflege, aber auch die



32 NEUER LEHR PLAN «Schulpraxis» / SLZ 2, 20. Januar 1983

Armenfürsorge, die landwirtschaftliche
und gewerbliche Pioniertätigkeit, die
Buchproduktion. Am ehesten dürfte dabei

die Tätigkeit der Klöster im Schul-
und Gesundheitswesen für die Schüler
verständlich sein, da sie ja beides in der
heutigen Form selber kennen. Zum
Schulwesen der bernischen Klöster flies-
sen die Quellen spärlich, und entsprechend

selten ist die Sekundärliteratur;
zum Gesundheitswesen haben wir mehr
Informationen, vor allem wenn es sich
um Mönche und Nonnen handelte, die
sich speziell mit der Krankenpflege
beschäftigt haben, wie in Bern die Klöster
zum Heiligen Geist und zur Insel sowie
die Antonier. Wichtig sind schliesslich
die politisch-militärischen Aspekte, auf
die Walter Schütz verweist; Die
Schutzherrschaft Berns über Thorberg,
diejenige der Grafen von Nidau über Gottstatt

und die der Ritter von Eschenbach
(später Stadt Bern) über interlaken.
Zusammen mit den Schutzherrschaften über
andere Klöster (beispielsweise Münchenbuchsee,

Köniz, Frienisberg) bilden sie

wichtige Steine im Aufbau des
spätmittelalterlichen Territorialstaates. Die

Stiftung eines Klosters durch einen Adeligen

oder die zahlreichen Schenkungen
an die Klöster sind zudem nicht
ausschliesslich religiös motiviert: Häufig
dienen sie dazu, den Einfluss eines Adeligen

geltend zu machen, sein Prestige
zu erhöhen, sich einen ruhigen Platz für
das Alter zu sichern oder die nicht
verheirateten Söhne und Töchter unterzubringen.

Schliesslich eignet sich die Geschichte
der Klöster zur Darstellung von Formen
der Organisation, wie sie in der Geschichte

der Menschen immer wieder gesucht
und gefunden worden sind. Die Ordensregeln

geben uns den Idealzustand, ge-
wissenermassen die Theorie der klösterlichen

Organisation wieder. Die Praxis
wich, nicht nur kurz vor der Reformation
(als sogenannte «Missbräuche» in der
Kirche meist in der Schule als einzige
Ursache der Reformation dargestellt) von
der Theorie ab. Über die Organisation des
Tagesablaufes und der innern klösterlichen

Ordnung hinaus sind die meisten
Klöster in die überregionale Organisation
ihres Ordens einbezogen, wie dies H. R.

Egli für das Zisterzienserkloster Frienisberg

dargestellt hat (in: Bernische Klöster

1, S. 31).

Geschichtliche Themen werden im
Unterricht nicht selten recht einseitig
betrachtet: Klöster oder Reformation sehen
wir meist nur unter kultur- und
religionsgeschichtlichen Aspekten, die
Burgunderkriege nur aus politisch-militärischen
und die Industrialisierung zu einseitig aus

wirtschafts- und sozialgeschichtlicher
Sicht. Es gehört zu den Zielen des
Geschichtsunterrichts, den Schülern zu
zeigen, dass die geschichtlichen Ereignisse

nicht bloss auf eine Ursache
zurückzuführen sind, sondern stets verschiedene
Ursachen bedeutsam sind. Wenn wir
versuchen, geschichtliche Themen unter
verschiedenen Aspekten anzugehen,
werden wir solche Einseitigkeiten
vermeiden können. Die Geschichte der
bernischen Klöster, wie sie in sechs
Beispielen von Walter Schütz aufgearbeitet
worden ist, eignet sich, die verschiedenen
Aspekte der Geschichte aufzuzeigen.
Am geschichtlichen Beispiel geschult,
wird der Schüler auch bei Problemen der
Gegenwart stets nach verschiedenen -
und nicht nur nach einer Ursache
suchen.

Eine kleine, nicht vollständige Liste soll
den Zugang zu weiteren Informationen
über Klöster, die bei Walter Schütz nicht
genannt worden sind, ebnen und dazu
anregen, im Geschichtsunterricht auf das
Kloster der nächsten Umgebung
einzugehen. Wertvolle Hinweise ergeben sich
aus dem Monumentalwerk «Helvetia
sacra», das noch nicht abgeschlossen ist,
und den immer wieder nötigen Überblick
schafft die Kirchengeschichte von Rudolf
Pfister. Die «Rosinen» unter den
bernischen Klöstern finden wir allerdings in
den beiden Nummern der «Schulpraxis».

Amsoldingen
Rutishauser Samuel: Kirche Amsoldingen.

Schweizerischer Kunstführer Nr. 296, Bern
1981.

Bern

Lachat Paul: Das Barfüsserkloster in Bern. In:
Alemania Franciscana. Antiqua. Ehemalige
franziskanische Männer- und Frauenklöster
im Bereiche der Strassburger Franziskanerprovinz.

Hrsg. von Joh. Gatz. Landshut
1956 ff.

Huber Hansjörg, Niederhäuser Beat, Moser
Heinrich: Predigerkloster in Bern. In:
Schweizerische Lehrerzeitung.
Sonderausgabe «Schulpraxis» 27. 5.1982/SLZ 21.
(Ausführliche Dokumentation im Bernischen

Historischen Museum und in der
Schulwarte.)

Hofer Paul, Mojon Luc: Die Kirchen der Stadt
Bern. Band V der Kunstdenkmäler des Kantons

Bern. Basel 1969.
Rennefahrt Herrmann, Hintzsche Erich: 1354-

1954. 600 Jahre Inselspital. Bern 1954
(enthält eine Geschichte des Insel-Frauenklosters).

Biel

- Türler H.: Kirchliche Verhältnisse in Biel vor
der Reformation. Das Johanniterkloster.
Berner Taschenbuch 8/1903.

Bellelay

- Saucy Paul Simon: Histoire de l'ancienne
abbaye de Bellelay. Delémont 1958.

Burgdorf

- Lachat Paul: Barfüsserkloster Burgdorf.
Burgdorf 1955.

Därstetten

- Will Günther: Die romanische Klosterkirche

Därstetten. Bern 1966 (vervielfältigt,
Schweiz. Landesbibliothek. Hq 843).

Detligen

- Arn 0. Oltigen. Biel 1962.

Erlach/St. Johannsen

- Mojon Luc: Die ehemalige Benediktinerabtei

St. Johannsen. Archäologie der
Schweiz 3/1980, 126-131,13 Abb., Plan.

Fraubrunnen

- Schmalz Fritz: Kloster Fraubrunnen. In:
Büren zum Hof, eine Dorfchronik. S. 16-
30. Büren zum Hof 1980.

Frauenkappelen

- Guggisberg Kurt Rudolf: Das Kloster
Frauenkappelen. Bern 1956.

Hettiswil

- Sterchi J.: Hettiswil und das ehemalige
Cluniazenserpriorat. Bern 1878.

Köniz

- Lerch Christian: Beiträge zur Geschichte
der Gemeinden Köniz und Oberbalm.
Köniz 1927.

Leuzigen

- Aeberhardt W. B.: Das Cluniazenserpriorat
Leuzigen. Solothurn 1932.

Moutier- Grandval

- Rais André: Un chapitre de chanoines dans
l'ancienne principauté épiscopale de Bàle.
Moutier-Grandval. Bienne 1940.

Münchenbuchsee

- Riesen Paul: Aus der Baugeschichte
des Johanniterhauses Münchenbuchsee.
Münchenbuchsee 1975.

Röthenbach

- Häusler Fritz: Aus der Geschichte Röthenbachs.

Langnau 1966.

St. Petersinsel

- Moser Andres: Geschichte der St. Petersinsel.

Berner Zeitschrift für Geschichte und
Heimatkunde. 16/1954, 129-166, 189 bis
204.

Thunstetten

- Jufer Max: Die Johanniterkommende
Thunstetten. Jhb. des Oberaargaus
19/1976, S. 102-112, 2 Tafeln, 1 Kartenskizze.



Die Alamanrien. Oktober/November 1950.
64 Seiten.

Bernische Klöster: Rüeggisberg, Trüb, Frienis-
berg. Juli/August 1958. 60 Seiten.

Bernische Klöster II: Thorberg, Gottstatt,
Interlaken. August/September/Oktober 1968.
64 Seiten.

Nicht nur die letzten beiden Hefte über
die bernischen Klöster wurden neu
aufgelegt; auch dem Alamannenheft waren
erste Veröffentlichungen in den Jahren
1940 und 1942 vorangegangen. Zur
Ausgabe von 1950 bemerkte der damalige

Redaktor, Dr. Rudolf Witschi: «Es hat
sich in der Praxis gezeigt, dass die beiden
Arbeiten über die Alamannen von der
Lehrerschaft sehr rege benützt worden
sind. Längst waren die vorrätigen Hefte
vergriffen, und Jahr für Jahr mussten
zahlreiche Anfragen, sogar aus andern
Kantonen, mit dem Hinweis auf einen
eventuellen Neudruck beantwortet
werden.» - «Nach wie vor gilt die
Vorbemerkung des früheren Redaktors der
.Schulpraxis', Dr. Fritz Kilchenmann,
wonach die Sammlung nur beabsichtige,
die sachliche Vorbereitung zu erleichtern,
während die engere Auswahl sowie die
methodische Gestaltung dem einzelnen
Lehrer Überbunden bleiben müsse.»

Die beiden Zitate gelten wörtlich auch
für die Neuauflagen der Klosterhefte. Wer
den «Publikations-Rhythmus» der
Beiträge von Walter Schütz überprüft, wird
feststellen, dass sich der Verfasser jeweils
jahrelang in die Stoffe eingearbeitet hat.
Beim Thema Klöster ist seine Arbeit
getragen von persönlicher Anteilnahme an
allem, was zu klösterlichem Leben gehört:
legendäre und quellenmässige
Überlieferung über Stiftung, Kauf und Tausch,
Bau, Rechtshändel, Noviziat und Tageslauf

der Mönche, das Verhältnis von
Regel und alltäglichem Leben im Kloster,
Schutzherrschaft. Bei allem Reichtum
der Aspekte ist aber doch immer das
zentrale religiöse Anliegen spürbar. «Bete
und arbeite» ist für den Autor unseres
Heftes keine überholte Devise. Mit Walter

Nigg zeigt er sich überzeugt, dass das
Verlangen nach dem mönchischen Leben
bis heute tief in uns allen verankert ist.
Der Versuch, nach einer Klosterregel zu
leben, kann Ausdruck von Ewigkeitsfreude

sein, Hilfe in Angst und Leid. Dass
Einsicht in diese Bereiche des Menschseins

bis in unsere Tage ihren Bildungswert

hat, davon vermag uns die Arbeit
von Walter Schütz zu überzeugen.

Hans Rudolf Eg/i

Liste der lieferbaren Hefte der «Schulpraxis» (Auswahl)

Nr. Monat Jahr Titel

6 Juni 74 Aufgaben zur elementaren Mathematik
7/8 Juli/Aug. 74 Projektberichte (Arbeitsgruppen)
9/10 Sept./Okt. 74 Religionsunterricht als Lebenshilfe
11/12 Nov./Dez. 74 Geschichte der Vulgata, deutsche Bibelübersetzung bis 1545
1/2 Jan./Febr. 75 Zur Planung von Lernen und Lehren
3/4 März/April 75 Lehrerbildungsreform
5/6 Mai/Juni 75 Im Fach Geographie an Abschlussklassen
7/8 Juli/Aug. 75 Oberaargau und Fraubrunnenamt
9 September 75 Das Emmental
10 Oktober 75 Erziehung zum Sprechen und zum Gespräch
11/12 Nov./Dez. 75 Lehrerbildungsreform auf seminaristischem Weg
5 Januar 76 Beispiel gewaltloser Revolution. Danilo Dolci
13/14 März 76 Leichtathletik in der Schule
18 April 76 Französischunterricht in Primarschulen
22 Mai 76 KlunGsinn, Spiele mit Worten
26 Juni 76 Werke burgundischer Hofkultur
35 August 76 Projektbezogene Übungen
44 Oktober 76 Umweltschutz (Gruppenarbeiten)
48 November 76 Schultheater
4 Januar 77 Probleme der Entwicklungsländer
13/14 März/April 77 Unterrichtsmedien und ihre Anwendung
18 Mai 77 Korbball in der Schule
21 Mai 77 Beiträge zum Zoologieunterricht
26-31 Juni/Juli 77 Kleinklassen - Beiträge zum Französischunterricht
34 August 77 B.U.C.H. (vergriffen)
39 September 77 Zum Leseheft «Bä»
47 November 77 Pestalozzi, Leseheft für Schüler
4 Januar 78 Jugendlektüre in der Lehrerbildung
8 Februar 78 Berufliche Handlungsfelder des Lehrers: unterrichten,

beurteilen, erziehen, beraten
17 April 78 Religionsunterricht heute. Leitideen, Ziele
25 Juni 78 Didaktische Analyse, Probleme einer Neufassung
35 August 78 Zum Thema Tier im Unterricht
39 September 78 Australien, Beitrag zur Geographie
43 Oktober 78 Vom Berner Bär zum Schweizerkreuz - Geschichte Berns

1750-1850 - Museumspädagogik - Separate Arbeitsblätter
4 Januar 79 Lehrer- und Schülerverhalten im Unterricht
8 Februar 79 Die Klassenzeichnung. Ein Weg zum besseren Verständnis der

sozialen Stellung eines Schülers
17 April 79 Didaktik des Kinder- und Jugendbuchs
25 Juni 79 Alte Kinderspiele
35 August 79 Umgang mit Behinderten
43 Oktober 79 Theater in der Schule
5 Januar 80 Die ersten Glaubensboten - Bernische Klöster 1

9 Februar 80 Denken lernen ist «Sehenlernen»
17 April 80 Leselehrgang, vom kleinen Mädchen KRA. Überlegungen und

Erfahrungen
26-29 Juni 80 Gehe hin zur Ameise
35 August 80 Von der Handschrift zum Wiegendruck
44 Oktober 80 Französischunterricht
5 Januar 81 Geh ins Museum - Museums-Pädagogik
13 März 81 Handwerklich-künstlerischer Unterricht
22 Mai 81 Geschichten und/oder Geschichte? - Heimatort kennen lernen
35 August 81 Landschulwoche Goumois
42 Oktober 81 Rudolf Minger und Robert Grimm. Der schweizerische Weg

zum Sozialstaat
4 Januar 82 Hindelbank, eine Gemeinde stellt sich vor
12 März 82 Turnen und Sport in Stanford
21 Mai 82 Unterricht in Museen
34 August 82 Geografieunterricht
39 September 82 Vierzig Jahre Freie Pädagogische Vereinigung
2 Januar 83 Bernische Klöster 2

Die Preise sind netto, zuzüglich Porto (keine Ansichtssendungen)
Mindestbetrag je Sendung Fr. 5.—, 2-4 Expl. Fr. 3.— pro Nummer zuzüglich Porto
Mengenrabatte: 4—10 Expl. einer Nummer: 20%, ab 11 Expl. einer Nummer: 25%

Bestellungen an: Keine Ansichtssendungen
Eicher & Co., Buch- und Offsetdruck
3011 Bern, Speichergasse 33 - Briefadresse: 3001 Bern, Postfach 1342-Telefon 031 22 22 56


	"Schulpraxis" : Bernische Klöster 2

