
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 125 (1980)

Heft: 5: "Schulpraxis" : die ersten Glaubensboten : Bernische Klöster 1

Sonderheft: "Schulpraxis" : die ersten Glaubensboten : Bernische Klöster 1

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerische

Zeitschrift für Bildung, Erziehung, Unterricht Organ des Schweizerischen Lehrervereins

Sonderausgabe «Schulpraxis» • Monatsschrift des Bernischen Lehrervereins

S LZ 5, 31.1.80

Die ersten Glaubensboten
Bernische Klöster 1



Schulpraxis / Schweizerische Lehrerzeitung — Nr. 5
Monatsschrift des Bernischen Lehrervereins 31. Januar 1980
Die «Schulpraxis» wird laufend im Pädagogischen Jahresbericht (Verlag für Päd-
agogische Dokumenation Duisburg) bibliographisch nachgewiesen.

Redaktion des «Schulpraxis»-Teils: H. R. Egli, 3074 Muri BE
Druck und Spedition: Eicher & Co, 3001 Bern

Walter Schütz:

D/e ersfe/7 G/at/£e/Js6ote/? / ße/7?/sc/?e TC/öste/- 7

D/'e ersten G/auöensöofen

1. Quellenlage 1

2. Skizzen für die unterrichtliche Gestaltung 3

Einigen 3

Ursizinus am Bielersee 5

Rüeggisberg 7

ßern/sc/re /C/ösfer 7

A. Das Cluniazenserpriorat Rüeggisberg 9

B. Das Benediktinerkloster Trub 16
C. Das Cistercienserkloster Frienisberg 23
Literatur 30

Arbeitsvorschläge 31

Geschichtsunterricht im 5./6. Schuljahr 32

t//nsc/j/asr///t/strat/orj; Kloster Trub und seine Umgebung. - Bei Grabungen anlässlich
der Kirchenrenovation in Trub hat sich 1976 herausgestellt, dass die im 12. Jahrhundert
erbaute Klosterkirche ein annähernd quadratisches Chor hatte. Es war länger als das
Chor der heutigen reformierten Kirche aus dem Jahr 1640.

Den Rekonstruktionsversuch, wie er in der Erstveröffentlichung von «Bernische
Klöster» («Schulpraxis» 1958, Heft 4/5) steht, hat Walter Schönholzer für die hier
vorliegende 2. Auflage nach den neuen Befunden umgearbeitet.

Andere Illustrationen von Walter Schönholzer wurden unverändert aus der Erstauflage
übernommen. Die Bilder zum neuen Kapitel «Glaubensboten» hat Edy Fink gezeichnet.

Ar/resse t/es Aufo/s; Walter Schütz, Neuhausweg 10, 3063 Ittigen

Liste der lieferbaren Hefte der «Schulpraxis» (Auswahl)

M-. /Wonaf Ja/w Pre/s 7/fe/

8 August 69 1.50 Mahatma Gandhi
9 September 69 3.— Zum Grammatikunterricht
10/11/12 Okt.-Dez. 69 4.— Geschichtliche Heimatkunde im 3. Schuljahr

1/2 Jan./Febr. 70 4.— Lebendiges Denken durch Geometrie
4 April 70 1.50 Das Mikroskop in der Schule
8 August 70 1.50 Gleichnisse Jesu
11/12 Nov./Dez. 70 3.— Neutralität und Solidarität der Schweiz

1 Januar 71 1.50 Zur Pädagogik Rudolf Steiners
2/3 Febr./März 71 3.— Singspiele und Tänze
5 Mai 71 2 — Der Berner Jura - Sprache und Volkstum
6 Juni 71 3.— Tonbänder, Fremdspracheunterricht im Sprachlabor
7/8 Juli/Aug. 71 2.— Auf der Suche nach einem Arbeitsbuch zur

Schweizergeschichte
9/10 Sept./Okt. 71 2.— Rechenschieber und -scheibe im Mittelschulunterricht
11/12 Nov./Dez. 71 3.— Arbeitsheft zum Geschichtspensum des 9. Schuljahrs

der Primarschule

Fortsefzt/r)fl> 3. G/nsc/ï/ar/se/fe

Zw £//ese/77 f/e/f

Der Lehrplan für die Primarschule des
Kantons Bern (1973) verlangt für die
Geschichte des fünften Schuljahres «Die
ersten Glaubensboten - Klosterleben -
ein Kloster in der näheren oder weiteren
Umgebung».

Bernische Klöster, erstmals in der «Schul-
praxis» Juli/August 1958 dargestellt,
folgen hier in zweiter Auflage, erweitert
durch das erste Teilthema. Bei gleich-
bleibendem Publikationsraum hatte die
Erweiterung zur Folge, dass die Dar-
Stellungen auf Wesentliches beschränkt
werden mussten. Für diese Konzentration
hat der Verfasser Herrn Dr. Hermann
Specker vom Staatsarchiv Bern ganz
besonders zu danken, da der Genannte
die Güte hatte, die ganze Arbeit durch-
zusehen.

In einer späteren «Schulpraxis» sollen
den drei Benediktinerklöstern - in zweiter
Auflage überarbeitet - die Kartäuser in
Thorberg, die Prämonstratenser in Gott-
statt und die Augustiner in Interlaken
folgen.

Wie bringen wir den Schülerh Kloster-
leben nahe? Einmal in der lebendigen,
vom persönlichen Klostererlebnis her
beeinflussten Erza/j/wnt/, Scö/'/Gfe/x/ns'.
Wahrscheinlich weniger wirksam wird
die Darstellung des folgenden Fremd-
erlebnisses sein: «Mitten am Tage
herrschte die Stille der Mitternacht, nur
unterbrochen durch das Geräusch der
Arbeit oder durch die Lobgesänge auf
Gott. Diese Stille rief bei den vorüber-
ziehenden Laien eine solche Ehrfurcht
hervor, dass sie sich scheuten, von etwas
anderem zu reden als von heiligen
Dingen.» Wollen wir etwas tiefer ins
Klosterleben hineinzünden, können wir
zufrieden sein, wenn es uns gelingt, Nöte
und Sieg eines Novizen deutlich zu
machen oder die Klostergemeinde mit
dem einzigen Ziel des Dienstes an Gott
und Christus, fast ohne Standesunter-
schied, Tag und Nacht darnach strebend,
Stunde um Stunde.

Mönch und Kloster möchten uns - und
dem Schüler - etwas schenken: ein
Samenkörnlein fw/gtfre/if. Wir seien, so
meint Walter Nigg, dazu vorbereitet, denn
«Das Verlangen nach dem monastischen
Leben ist viel zu tief im Menschen ver-
ankert, als dass es je völlig verschwinden
könnte».

Wir sollten auch nach Anschauung, nach
persönlichen Erlebnissen suchen. Wie
bereits angetönt, käme dafür vorerst der
Kontakt mit einem Kloster in der Nähe in
Frage. Dann erst könnte der Besuch mit



Schulpraxis / Schweizerische Lehrerzeitung — Nr. 5 — 31. Januar 1980
Monatsschrift des Bernischen Lehrervereins

Die ersten Glaubensboten
Bernische Klöster 1

von Walter Schütz, Ittigen

Illustrationen von Edy Fink und Walter Schönholzer, Bern

Die ersten Glaubensboten

1. Quellenlage:
Was ist geschichtlich, was
können wir bloss vermuten?

aj /A//gre/7?e//7es

«Die ersten sichern schriftlichen Zeug-
nissezum Christentum und der Kirche.
betreffen das Kloster Rüeggisberg und
sind vom Ende des 11. Jahrhunderts. Auf
frühere Zeiten gehen die Pafroz/Vve/? zu-
rück, aber ihr Aussagewert darf nicht
überschätzt werden. Die Gründe für die
Wahl eines Schutzheiligen sind zu
mannigfach, als dass schematisch be-
stimmte Patrozinien mit einer bestimmten
Zeitspanne gleichgesetzt und daraus
Schlüsse gezogen werden könnten.

Die arc/rao/ogr/sc/re/? Pwnc/e geben Fix-
punkte, die aber nicht für sich selbst
sprechen, sondern erst noch gedeutet,
verstanden werden müssen.» (Stettier,
99)

«Die Christianisierung der. A/aman-
ne/7 ist.. eine jahrhundertelange Über-
gangszeit, von der ersten Kontaktnahme
bis zu einer Einordnung in eine bistums-
weise organische Gesamtkirche.

Dabei sind entscheidende Anstösse von
f/'nze/nen ausgegangen; aber es ist auch
mit namenlosen Kräften zu rechnen, die
in unberechenbarer Weise wirksam wa-
ren und in keiner Quelle ihren Nieder-
schlag gefunden haben.» (Zum Beispiel

das Erscheinen des heiligen Michael in
Einigen - Stettier, 102)

«Erst seit Beginn des 7. Jahrhunderts
setzt die Christianisierung der Alaman-
nen ein.» (Hofer)

Nach Müller / Büttner hat sich die
Christianisierung im Gebiet der Alaman-
nen im deutschschweizerischen Mittel-
land erst um 700 bis 1000 vollzogen.
Die christliche Organisation ist nicht das
Werk dieses oder jenes Heiligen oder
Missionars, sondern eine Tat, die nur die
Kirche mit Laien, vor allem mit den
E/genAr/rc/reo/je/reo vollführen konnte.

«Reisende Handwerker und Händler,
auch Sklaven mögen die ersten Pro-
pagandisten (für das Christentum) ge-
wesen sein.» Die unterste Volksschicht
orientierte sich am Vorbild von Person-
lichkeiten, an Mauritius, Ursus und
anderen und trug so die christlichen Ge-
danken ins Land. (Moosbrugger, 50)

«Die nachhaltigste Wirkung auf unser
Land ging aber nicht von der direkten
Missionstätigkeit Co/t/möans in der Ost-
Schweiz aus — die eigentlich eine Reihe

von Misserfolgen war.. Auch die Be-
deutung des Columban-Schülers Ga//i/s
wird durch die heutige Forschung
wesentlich nüchterner eingeschätzt.
Blanke sagt: ,Als Gallus die Augen
schloss (650), war für die Bekehrung der
Alamannen noch immer nichts getan.'

Eine nicht geringe Bedeutung möchte
ich für die //nArsz/?e/wsc/)er? Geö/ete dem
direkten Kontakt mit der christlichroma-
nischen Bevölkerung beimessen, der sich
im Laufe des 7. Jahrhunderts intensi-
vierte, im Sinne eines Vertrautmachens.»
(Moosbrugger, 77)

/fo/i/rrefe
t/ßef £//7/0re/7

«Wohl gegen Ende des 7. Jahrhunderts
dringt das christliche Bekenntnis ins
obere Aaretal.» (Hofer)

In der «Chronik des Fredegar» wird im
7. Jahrhundert ein Gewässer im oberen
Aareraum mit einiger Sicherheit genannt.
Es ist der Thunersee, mit dem Namen
lacus Dunensis bezeichnet. Damit wird
für das 7. Jahrhundert auf ein Zentrum
Dunum geschlossen, ein frühmittelalter-
liches Siedlungsgebiet, zu dem Einigen
zu zählen wäre.

«Die alte Kirche baute ihre Gotteshäuser
mit Vorliebe an den Stätten frü/rerer
/je/ofa/sc/jer? Ku/fsfäfter?. Es wurde da-
durch der Sieg des christlichen Gottes
über die Götter sichtbar gemacht.»
(Pf ister, 13)

Wie das Christentum in das obere Aare-
gebiet gekommen ist, muss durch die
Verhältnisse seiner geographischen Um-
gebung beurteilt werden. «Das Aaretal
mündet in den Bereich von So/ot/?(//yj,
wo Christentum seit der Antike fortbe-
standen zu haben scheint.» (Stettier
und andere: schon im 6. Jahrhundert
eine Kirche, Legende von Urs und Viktor,
wahrscheinliche Nachrichten von der
heiligen Verena)

«Seit der Mitte des 7. Jahrhunderts wird
ein neuer Horizont von Kirchen fassbar.
Es sind die sogenannten Eigenkirchen,
die sich oft durch St/7ferg7-a6ez auszeich-
nen und sich dadurch von den bischöf-
liehen Pfarrkirchen abheben. Die Ent-
wicklung ging wohl von den Herrscher-
häusern aus, die sich mit solchen Eigen-

1



kirchen würdige Begräbnisstätten er-
richten wollten. Diese grossen Vorbilder
fanden im 7. Jahrhundert beim niedrigen
Adel ihre Nachahmer. Auf diese Art
wollten die kleinen Grundherren wie die
grossen des Gottesgnadentums teilhaftig
werden.

Da im Verlauf des 7. Jahrhunderts die
breite Masse der freien Bauern in ständig
zunehmendem Masse in die Abhängig-
keit adeliger Grundherren geriet, dürfte
der F/nZ/ü^s der f/r/erj/r/rc/rer? für die
Bekehrung der breiten Volksmassen der
Alamannen zum christlichen Glauben von
entscheidender Bedeutung gewesen
sein.» (Moosbrugger, 73)

Der archäologische Befund über eines
der ältesten Kirchlein des Kantons Bern,
f/W/ger), wurde eindeutig als F/r/en/drc/re
/7?/f Sf/frergvad beurteilt. In der Südwand
der abweichend orientierten Kirche fand
man eine im Bauverband stehende
Nische für ein Plattengrab. «In diesem
Plattengrab fand sich die gestörte Be-

stattung einer 40jährigen Frau und die
ebenfalls gestörte Nachbestattung eines
Mannes von 50 bis 70 Jahren. Die Reste
seiner Beigaben, eine überlange bronzene
Riemenzunge und eine Schnalle mit
schmalem profilierten Beschlag (Abb. 33
in 45. Jahrbuch Schweiz. Gesellschaft
für Urgeschichte) sichern die Datierung
der zweiten Bestattung in unsere Gruppe
A (680-710). Es kann kein Zweifel daran
bestehen, dass beim Bau der Kirche die
Nische für ein Grab schon mitgeplant
wurde. Das bedeutet, dass der Bauherr
der Kirche dieses Grab anlegen liess, um
darin sich selbst und seine Gattin bei-
setzen zu lassen.» (Photokopie Grund-
rissplan des Historischen Museums Bern,
12. 2. 79)

cj i/rs/z/>7t/s, c/er G/aw6e/7s6ofe
am ß/e/ersee
War Ursizinus eine geschichtliche Person-
lichkeit?

Pfister, 55: «Für die Existenz des Ursizinus
gibt es einige sichere A/j/ra/fspunAfe. Die
von Sudanus aufgezeichnete Vita berichtet,
Ursizinus. sei um das Jahr 600 Mönch in
Luxeuil gewesen; er kannte demnach Colum-
ban und Gallus. Als Columban der Jüngere
aus dem Vogesenkloster verjagt wurde, be-
gleitete ihn Ursizinus in die Schweiz, schied
hierauf von ihm am Fuss der Alpen und ver-
kündigte nun das Evangelium in der Um-
gebung Biels. Dann zog er sich in die Ein-
samkeit des Doubs-Tales zurück, um als Ein-
Siedler in der Höhle zu leben, die noch heute
oberhalb des Städtchens Saint-Ursanne ge-
zeigt wird.»

Chappatte, 283 (übersetzt) : «Die Existenz des
Ursizinus ist eine bewiesene, /r/sfo/vsc/re 7af-
.sac/re. .»

Und der kritische Lapaire, 12: «Die Existenz
des Ursizinus ist durch geschichtliche Doku-
mente von einwandfreiem Wert bewiesen.»
Da in den Viten von Gallus und Columban
kein Wort steht, dass ein Ursizinus sie in die
Schweiz begleitet habe, gibt Lapaire dieser
für unsere Darstellung wichtigen Tatsache
nur den Charakter einer «gewissen Möglich-
keit».

Unterschiedlich sind die Auffassungen dar-
über, wo sich Ursizinus von Columban und
Gallus trennte. Während Chappatte schreibt,
er habe seinen Gefährten Columban verlas-
sen «pour gagner les Rives du Doubs», nennt
Fischer Basel und Genoud den Zürichsee.

In bezug auf die Voraussetzungen des Heili-
gen zum G/aoöensAofen und über die eigent-
liehe Missionstätigkeit desselben bestehen
keine Nachrichten - wie über Columban und
Gallus. Die Wahrscheinlichkeiten kann man
so umschreiben:

Chappatte, 290 (übersetzt): «Vorrper von
Co/umban, war Ursizinus eingeweiht und ge-
formt von diesem unvergleichlichen Lehrer
der Askese.» Er habe unter Columban die
Askese lange Jahre geübt.

Und eine moderne Auffassung bei Stettier, 99:
«Die Glaubensboten sind Aposteljünger
(Beatus), Mitglieder der Thebäischen Legion
(Stephanusl, Peregrini von der .Heiligen
Insel' (Kolumban) oder deren Jünger (Gallus,
Donatus, Gzs/z/nos. — Leute, die in einer
vertrauenswürdigen Sukzession stehen bis in
die apostolische Zeit.»

Genoud, 202: «Sie, diese Religiösen, ge-
horchten der Stimme Gottes, die sie einlud,
das Evangelium zu verkündigen in kürzlich
von den Barbareneinfällen verwüsteten Ge-
genden.»

Wichtig war noch dieses (bei Chappatte,
177): Vom Kloster Luxeuil her hatte Ursizinus
ein persönliches Wissen und ein lebhaftes
Verhältnis zur heiligen Schrift, besonders zu
den Briefen des Paulus und Petrus.

In bezug auf die /e//gvöseo VerAa/to/sse, in die
Ursizinus am Bielersee eintrat, sind wir ebenso
auf Wahrscheinlichkeitsschlüsse angeweisen.
Darüber Chappatte, 174: «Die Christen am
Ufer des Bielersees waren um 612 wenig
zahlreich, dagegen war das Heidentum leb-
haft.»

Ja, am Anfang des 7. Jahrhunderts seien die
Tempel in Avenches in Asche gewesen,
ebenso an andern Orten. Schuld: Invasion,
Überfälle, Krieg der Alamannen. Das Jahr-
hundert sei erfüllt gewesen von einer grossen
Zahl von Gottheiten, «... tout était Dieu,
excepté Dieu, lui-même.»

Wohl möglich, aber nicht belegt ist, dass
Ursizinus auf Verhältnisse traf wie sein Lehrer
und Vorbild Columban am Zürichsee: «Es

missfielen die verkehrten Gewohnheiten der
Bewohner. Grausamkeit und Bosheit herrsch-
ten unter ihnen. Sie waren dem Aberglauben
der Heiden ergeben.» (Oechsli, 18)

Es ist wohl möglich, dass er, wie Columban
und Gallus Heidentempel - wahrscheinlich
aus Holz - vorfand, Götzenbilder.

Wesentlich ist noch, was Stettier (S. 100)
schreibt: «Der Heilige - das war Ursizinus —

als /W/ss/opaz dringt immer in eine feindliche
Welt. oder eine Welt, deren Unheiligkeit
mit seinem Erscheinen erst recht sichtbar
wird.»

Sowohl über die Dauer des Aufenthaltes des
Ursizinus am Bielersee wie über die Zahlen
der Bekehrten wissen wir nichts.
Anderseits ist Genoud (207) der Auffassung,
Ursizinus sei wie ein Engel aufgenommen
worden und geliebt wie ein Vater durch seine
Tugend, seine Nächstenliebe, den Ernst des
Lebens. Dies gewann ihm alle Herzen, und
alle Hindernisse bei der Bekehrung der
Seelen fielen. Es sei ihm gelungen, eine
christliche Gemeinde aufzubauen.

Wenn die archäologischen Ergebnisse der vor
einiger Zeit ausgegrabenen ältesten Kirche
Biel-Mett, ins 7./8. Jahrhundert datiert, aus-
gewertet sind, lässt sich vielleicht die
Missionstätigkeit des Ursizinus in einen
Zusammenhang bringen mit diesem Kirchen-
bau.

Machen wir uns aber keine Illusionen!
Stettier schreibt (1011 — meines Erachtens zu
allgemein -: «Der Glaubensbote verändert
diese Welt oder sie bleibt verstockt im
Dunkel; in diesem Fall zieht der Heilige weiter
oder erleidet das Martyrium.» (Ursizinus habe
sich in die EVnsamAre/t zurückgezogen,
Columban und Gallus traten zuletzt ins Ein-
Siedler- oder Klosterleben.)

c/J iet/te, oV'e C/i/v'sfus /?t/r
c/em /Va/ne/? A?ac/7 6e£a/7A?te/7.

In /ft/egrg/'sibe/# stand um 1072 herum
bereits eine christliche Kirche. Warum
dann noch die Rede von ersten Glaubens-
boten

Die Antwort:

1. Für die «Missionswirklichkeit» führt
Stettier (99) das erste schriftliche
Zeugnis an: der Bericht über die Grün-
dung des Klosters Rüeggisberg, im
besondern über dessen Vorgeschichte.

2. In einem Brief bezüglich Glaubens-
boten schreibt mir derselbe Autor:
«... dass ferner die christliche Reli-
gion von Zentren ausgegangen ist wie
Fürstenkirchen und insbesondere Klö-
stern.» Als Klöster führt er unter
anderen Rüeggisberg an.

3. In der Lebensbeschreibung des heili-
gen Ulrich - in der die Gründung
Rüeggisbergs erzählt wird — be-
schreibt man das Volk auf dem
«Roggeresberg» als ungebildet, roh
und tierisch. Trotz Kirche und Pfarrer
habe es Christus pur Gfe/n Afameo pac/i
öe/rapof. (400 Jahre vorher stiess
Columban am Zürichsee auf fast gleich
beschriebene Menschen!)

4. Eine Persönlichkeit wie der heilige
Ulrich, der die deutsche Sprache be-

2



herrschte, hatte die Pflicht oder das
Recht, mit tieferer Wirkung einzugrei-
fen. Er schien es auf inneren Befehl
hin zu tun: «Da war es ihm» — so der
Verfasser der Lebensbeschreibung —

«als höre er den Verlobten seiner Seele
zu ihm sprechen:,Mache dich auf und
lass deine Stimme in meinen Ohren
hören'». (Studer, 89)

5. «Für das Leben L//r/c/js iron C/ony
stehen als Hauptquellen zwei im
11. Jahrhundert von seinen Ordens-
genossen verfasste Biographien zu
Gebote. Diese Aufzeichnungen tragen
ganz und gar den Charakter der im
Mittelalter üblichen Mönchsbiogra-
phien, das heisst sie sind meist un-
selbständig abgefasst, geben nur in
verschwommener Weise Aufschluss
über Charakter und Gefühle der ge-
schilderten Persönlichkeit und ver-
folgen vor allem den Zweck der £>-

öat/t/r7fir.» (Hauviller, 7)

6. Zur Quellenlage gehören auch die
wenigen Bemerkungen über den Au/-
eufba/t vo/7 L///v'cb u/7<7 Co/70 vor Be-
ginn des Klosterbaues: Es sei wahr-
scheinlich das «Pfaffenloch» gewesen.
In der Lebensbeschreibung des Ulrich
wird die Distanz Roggersberg-Höhle
mit 2 Milien (etwa 9-10 km) ange-
geben. Dies stimmt mit den heutigen
Verhältnissen ungefähr überein.

Heute ist das «Pfaffenloch» - auf dem
Wege Rümligen-Guetenbrünnen—
Oberfeld, LK 1:25000 Münsingen -
ein zwei Meter hoher und breiter ge-
zackter Sandsteinfluheingang. Nach
Aussage eines in der Nähe wohnen-
den Bauern war es vor 50 Jahren eine
fast 300 Meter lange und mannshohe
Höhle. Sie sei noch länger gewesen,
doch habe ein See das tiefere Vor-
dringen verhindert. Danach wäre an
der Sage, sie habe bis zum Kloster
gereicht, ein Kern Wahrheit.

7. «Zwei wunderbare T/e/'/ung'e/? trugen
das ihrige dazu bei, um das Ansehen
der beiden Mönche noch zu erhöhen.»
(Egger, 37; die beiden Wunder be-
schreibt auch Genoud, 2/120)

ej D/e /?e/se t/es >4t/e//5re/7
Z.üf/7o/c/ VO/7 /?Ö/77//<7e/7

rtac/7 C/o/?y 0/70' was s/'e

/t/r t//'e /Wö/7c/7e (y/r/c/7 0/7c/ Co/70
Aet/et/fete

Lüthold hatte weder Söhne noch Töch-
ter. Wenn er starb, erbten sein Bru-
der Reginfried und dessen Söhne den
Grundbesitz. So kam es, dass Lüthold
Frau und Verwandten kundtat: «Da ich

keine eigenen Erben habe, setze ich
Cbr/sfes als meinen Erben ein. Vielleicht
schenkt er unseren Seelen dafür ewige
Glückseligkeit und Ruhe. Unsere Sünden
wird er vergeben.» Die Erben waren ein-
verstanden, vielleicht aus zwei Gründen:
Einerseits sollte die Kirche nur als Haupt-
erbe eingesetzt werden, anderseits ver-
sprach sie zweifellos das Heil der Seelen.

So ritt der Freiherr um das Jahr 1072 über
den Jura nach C/ut7y in Burgund. Dort
legte er in der Klosterkirche ein dickes
Pergament - das ihm vorher wohl von
einem Mönch geschrieben worden war
— auf den Altar der Heiligen Petrus und
Paulus. Den versammelten Mönchen
verlas der Abt T/t/gro das Pergament.
Leider ist diese sogenannte Stiftungs-
Urkunde verloren gegangen, so dass wir
uns mit einer immerhin möglichen Re-
konstruktion begnügen müssen. Der Abt
las:

«Alle Welt kann begreifen, dass Gott den
Reichen zahlreiche Güter nur gegeben hat,
damit sie, von ihren zeitlichen Besitzungen
einen guten Gebrauch machend, den ewigen
Lohn verdienen. Deshalb habe ich, Lüthold
von Rümligen, Freiherr, und meine Frau
Gutta, nach reiflichem Nachdenken und mit
dem Wunsche, für mein und meiner Ver-
wandten Heil und Frommen der Seele zu

sorgen, dem Mutterkloster Cluny folgendes
übergeben: Die AVrcbe vo/7 ff/?oggeresüe/.g»
(Rüeggisberg) und was dazu gehört an
Gütern in Tromwil, Mättiwil, Wiler (alle drei
in der Gemeinde Rüeggisberg), die /C/>cbe von
Guggisberg, alle meine Güter im Uffgau in der
Grafschaft Bargen, welche da sind in Alters-
wil (FR), Plaffeien, Galtern (beide FR),
Maggenberg (Gemeinde Alterswil), Iffwil, im
Tale von Nugerol (zwischen Landeron und
Neuenstadt), Albenon (Albligen), Lohnstorf,
Riggisberg, Schwarzenburg, Kaufdorf, Ober-
und Niedertoffen, Kühlewil, Blaken (Gemein-
de Niedermuhlern).

Ich übergebe meine Eigenleute, Weinberge,
Felder, Wiesen, Wald, stehendes oder flies-
sendes Gewässer und unbebautes Land nicht
nur für meiner Seele Ruhe und Glückseligkeit,
sondern auch für diejenige meiner treuen
Diener.

Aber ich gebe sie nur unter der Bedingung,
dass bei der Kirche in «Roggeresberg» ein

rechtmässiges /Z/csfer gebaut werde. Es

sollen dort Mönche leben nach der Regel des

heiligen Benedikt. Die Mönche sollen die

Stiftung auf ewig behalten und beherrschen.

Es sollen dort ohne Nachlassen Fürbitten und
immerwährende Gebete an den Herrn ge-
richtet werden sowohl für mich als für alle

von mir genannten Personen.» (nach Lorain)

Nach dem Verlesen dieser Urkunde wird
das Kapitel ein vielstimmiges Amen ge-
sprochen haben. Der Abt Hugo gab wohl
Befehl, mit allen Klosterglocken zu läu-
ten und während zwei, drei Tagen einen
reicheren Tisch aufzutragen. Er gab seiner

Freude besonders auch deshalb Aus-
druck, weil die Gründung in Rüeggis-
berg die erste Cluniazenserniederlassung
auf deutschsprachigem Gebiet war.

Dann liess der Abtdiezwei Mönche Co/70
und LZ/z/cb vor sich rufen und gab ihnen
den Auftrag, gemeinsam mit dem Frei-
herrn das Kloster zu bauen. Wäger er-
gänzt diesen Auftrag wie folgt: «Dass
gerade Ulrich mit dieser Aufgabe be-
traut wurde, ist leicht begreiflich. Seine
deutsche Nationalität und Sprachkennt-
nis machten ihn geradezu zum unent-
behrlichen Mitarbeiter Clunys auf deut-
schem Gebiete. Waren Vorurteile vor-
handen, so wurden sie durch einen
Deutschen leichter aufgehoben.» (18)
Der Stifter machte sich mit den Mönchen
auf den Rückweg.

2. Skizzen für die
unterrichtliche Gestaltung

aj £//7/gre/7; f//7 /re/er /4/a/7?a/7/7e

W/'/Y/ C/7/7S/

Z.ebe/7sb//</ aus vorcb/vsfb'cber Ze/'f:

Heilende Quellen ziehen Kranke an.

Die Quellen sind dem germanischen Gott
l/Voc/a/r/Ot///? geweiht.

Die Gegend wird bewohnt von den
Leuten des Adeligen Ze/'/70.

Zeinos Frau ist kränklich. Aus diesem
Grunde ist Zeino auch in die Gegend mit
den heilenden Quellen gezogen.

Die Frau badet und badet, wird aber nicht
gesünder. Schliesslich verliert sie den
Glauben an die Heilwirkung durch den
Gott Wodan. In der Nacht erschien ihr
eine unbekannte Gestalt. Ein älterer
Mann war's; wie Wotan fasste die rechte
Hand den kurzen Speer. Die Speerspitze
steckte im Maul eines Drachen. Aber
statt des blinkenden Kettenhemdes um-
schloss ein kurzärmeliger Tuchrock den
Leib. Der fast kahle Kopf stand in einem
hellen Lichtschein. Was ihn aber am
deutlichsten von Wodan unterschied,
waren die beiden grossen Flügel aus
Federn wie Schuppen.

Die fremde Gestalt erscheint wieder.

Der Sklave Aju, den Zeino auf dem Markt
in Sa/oc/u/yy/77 — beim Einzug in unser
Land - gekauft hat, ist Christ, ohne
Wissen Zeinos.

3



Der Sklave sucht eine Erklärung zum
Unbekannten im Traum der Frau: Er

glaubt, es sei der heilige Erzengel
Michael, der ihr erschienen sei. Als er
noch hinter den Mauern der Stadt lebte,
habe er viel gehört von diesem Erzengel,
der vom Christengott die Macht habe.
Kranke gesund zu machen. Vielleicht,
wenn die Herrin an Sankt Michael
glaube, könnte sie gesund werden.

Zweifel, dass ein Engel stärker sein
könnte als Wodan, der Kriegsgott. Aber
der Heilige erscheint der Frau ein drittes
Mal und reicht ihr die Hand. Sie spürt
darauf eine Besserung.

Noch sind Zweifel da, vor allem von
Seiten Zeinos.

Im Dorf sind die Meinungen geteilt —

hier Heiden, dort Aju und Zeinos Frau,
der es langsam besser geht.

Nachdem ein anderer Kranker, der Aju
Vertrauen und Glauben schenkt, gesün-
der wird, ist das Interesse für den heiligen
Michael erwacht. Einige wollen mehr
wissen über ihn und den Gott, der ihn zu
den Kranken sendet, ihnen die Hand gibt.
Aju weiss mehr. Er erzählt die Legende
von L/rsus und V/fcfor. Bei vielen Leuten
Zeinos besteht kein Zweifel an der
Wahrheit der Geschichte.

Urs und Viktor, zwei Hauptleute der in

Agaunum erschlagenen Thebäer, gelang-
ten mit sechsundreissig Mann in die
Stadt Salodurum. Sie waren alle dem
Tode entronnen und geflüchtet. Zu
Salodurum aber herrschte der römische
Landpfleger Hirtakus. Dem war vom
Kaiser Weisung zugekommen von Agau-
num; er liess daher Ursus und Viktor mit
ihren Gesellen anhalten und zur Rede
stellen. Sofern sie den Göttern opferten,
sollte ihnen die Flucht vergessen sein.
Ursus antwortete für alle: «Wir sind
Christen und kennen nur eme/r Gott.» Der
Landpfleger liess sie darauf in Ketten
legen, mit Ruten schlagen und ins Ge-
fängnis werfen. Da war so viel Finsternis
wie in der Hölle. Kaum aber waren die
Römerknechte hinausgegangen, er-
strahlte den Gefangenen ein himmlisches
Licht, das ihnen die Ketten löste, ihre
Wunden heilte und ihnen Mut und Kraft
auf den Tod verlieh.

Als Hirtakus vernahm, dass die Christen
im Kerker gar heiteren Gemütes sich be-
fänden, beschloss er, sie allesamt zu ver-
nichten.

Wieder befahl er den Thebäern, den
Göttern Jupiter und Merkur zu opfern,
wenn nicht, sollten sie den Tod erleiden.

Es sprachen aber Urs und Viktor: «Wir
fürchten keinen Tod, uns ist Christus

vorangegangen». Hirtakus rief: «Das sollt
ihr mir beweisen !»

Alsogleich befahl er, einen mächtigen
Haufen Holz zu schichten, die Thebäer
zu binden und ohne Erbarmen ins Feuer
zu werfen. Aber ein Gewölke stieg am
Himmel auf, vom Donner erbebte die
Erde, und ein Blitzstrahl fuhr hernieder.
Der zerschmetterte den Haufen und
löschte das Feuer.

Hirtakus, darüber noch grimmiger, sprang
auf seinen Richterstuhl und fällte den
Spruch: «Man soll das Schwert an ihr
Haupt legen.» Solche Worte hatten die
frommen Gesellen schon vor Agaunum
vernommen, erschraken deshalb nicht im
geringsten, sondern liessen sich tapfer
wegführen nach der Aarebrücke, knieten
freudig nieder, beugten den Nacken und
empfingen den Todesstreich. (Nach
Fischer)

Der Dmscöwüng'

Aju erzählt mehr von Christus und dessen
Heilungen durch die Macht des Christen-
gottes. Zeino ist eher zurückhaltend. Die
Frau aber wird zur G/ai/öensöorm —

eigentlich ist der Bote Aju, aber dessen
Einfluss ist kleiner als der der Frau. Eines
Tages befiehlt sie dem Sklaven, das
Wodanbildnis bei der Quelle zu verbren-
nen. Grosser Aufruhr im Dorf, grosser
Aufruhr vor Zeinos Haus.

Der Freie weist die Leute ab: «Aju hat das
Bildnis Wodans auf meinen und meiner
Frau Befehl verbrannt. Wodan soll sich
also an uns rächen. Von heute an gehören
unsere heilkräftigen Wasser dem heiligen
Michael. Den Namen Wodan müsst ihr
vergessen. Ihr habt die Geschichte von
Urs und Viktor gehört. Diese Krieger
trugen kein Bildnis ihres Gottes herum,
und doch schickte ihnen ihr Gott
himmlisches Licht in das finstere Ge-
fängnis, heilte ihre Wunden, löste ihnen
die Ketten, gab ihnen Mut und Kraft,
den Tod zu erleiden. Von Odin haben
wir nie so etwas gehört. Leute, geht jetzt
heim und lasst mir Aju in Ruhe!»

Nur unwillig kehrt die eine Hälfte der
Leute in ihre Blockhütten zurück. Aber
von der andern Hälfte sagen einige: «Was
unser Herr über die Krieger, die einen so
mächtigen Gott hatten, erzählt hat, muss
wahr sein. Dieser Gott ist ihnen wunder-
bar beigestanden.»

«Aber ihr Gott hat sie nicht vor dem Tod
bewahrt!»

«Sie fürchteten sich aber nicht vor dem
Tod, weil ihr Meister, C/v/sfus, ihnen im
Tod voran gegangen, auferstanden und
lebendig sei. Von heute an glauben ich

und die, die in unserm Haus wohnen, an
diesen Christus!»

«Odin, Donar sind meine Götter», sagen
andere.

£7/7 c/?/7sf//'c/?es Ze/c/?e/7 - e/'/te /T/rc/re

So lebten wohl lange Zeit in Zeinigen
(Zeiningen) Heiden und Christen (Christ-
gläubige) durcheinander, bis ihnen ihr
Herr ein Bild seines Glaubens, ein christ-
liches Kirchlein aufrichten liess. Nach
dem frühen Tode seiner Frau, die zum
christlichen Mittelpunkt des Dorfes ge-
worden war mit dem frei gewordenen
Aju, lebte Zeino noch viele Jahre.

«Dieses Leben verdanke ich Christus,
dem unsichtbaren Gott, dem heiligen
Michael», sagte er oft zu sich und seinen
Nächsten. «Sollte ich nicht dankbar sein
Sollte ich nicht etwas tun, damit ich
weiterhin gesund und froh lebe? Aber
was? Wie?»

Eines Tages kommt ein Fremder, der sich
später als italienischer Maurer heraus-
stellt, ins Dorf. Er ist Christ und bringt
italienische Kirchenkultur mit. Unter
seiner Leitung entstand eine der ältesten
Kirchen in unserm Kanton, diejenige von
£/>?/<7e/7.

Legenc/e vom ßao des K/rcA/ems fm/ger?

In einer Matte beim Wendelsee (Thuner-
see) fingen die Werkleute an zu graben.
Als sie am andern Tag wieder an die
Baustätte kamen, fanden sie, dass das,
was sie tags zuvor ausgeworfen hatten,
wieder glatt und eben war, als ob nie
jemand da gewesen wäre. Zeino stand
vor einem Rätsel. Er und die Christen des
Dorfes beteten zu Gott und dem heiligen
Michael, «dass er inen kunt tät, wa sie
ein kilchen söltend buwen». Da erschien
ihnen der hochwürdige Erzengel Michael
mit vielen heiligen Engeln unter den
Bäumen. Der Erzengel aber sprach, sie
sollten ihm zu Ehren dort keine Kirche
bauen. Das solle geschehen und gebaut
werden «an dem end des gartens oder
matten, die da geheissen was die hof-
statt des Paradieses». Im Garten des
Paradieses - hier im Sinne einer frucht-
baren Gegend - sei ein wallender Brun-
nen, dessen Ausgang in den Wendelsee
münde. Mit vielen Scharen von Engeln
ging die Stimme des Heiligen vor den
Werkleuten her und führte sie zu dem
Garten und Brunnen, wo «die kilch und
kilchhof solt gebuwen werden». Hier
hörten sie den Heiligen noch sagen, der
Brunnen werde durch ihn bewegt und
bringe Gesundheit des Leibes und der
Seele.

4



Erste Kirche Einigen. Rekonstruktionsversuch nach erhaltenem Grundriss von Edy Fink

Darauf schwieg die Stimme des Kirchen-
heiligen und war nicht mehr zu verneh-
men. (Nach Hans Gustav Keller, «Eini-
gen», Thun 1946)

Anhand des von den Archäologen erstellten
Grundrisses bestimmen die Schüler die
Grösse des Kirchleins - Länge, Breite. Der
Lehrer ergänzt durch die Ergebnisse der ge-
nannten Funde und Berichte. Wichtig: Das
Steinkistengrab für Zeino und seine Frau
bildeten einen Bestandteil des Kirchleins, es
lag //? der Kirche, es war das wahrscheinliche
Stiftergrab.

L/TS/Z/>7ws, r/er G/at/AensAofe
ae? (5/e/ersee

1. Kurze Schilderung, wie 12 Irländer, un-
ter ihnen Ursizinus, unter Columbans
Leitung ihr Vaterland verliessen und
nach Gallien, heute Frankreich, kamen.
(Sie gehorchten der Stimme Got-
tes...

2. Kurze Schilderung von Ursizinus'
zwanzigjährigem Klosteraufenthalt in
Luxeuil unter Columbans Führung.

3. Columban wollte Brunhilde, Königin
über Austrasien, den Besuch des Man-
nerklosters Luxeuil nicht gestatten.
Der König von Burgund, in dessen
Land sich das Kloster befand, wies
daher Columban in dessen Heimat
zurück. Zur Rückkehr gezwungen,
wollte Columban nur seine irischen
Mitbrüder, darunter Ursizinus, mit-
nehmen. «Mais Dieu en a décidé
autrement.» (Genoud, 206: Durch
einen Schiffbruch blieb das Schiff auf
Sand stecken. Der Kapitän hielt dies
für ein höheres Zeichen. Die Mönche
durchquerten Gallien nochmals und

kamen schliesslich an den Zürichsee.
«Ce que nous savons, c'est qu'Ursanne
se sépara de son maître. »)

Für Ursizinus begann ein neues Leben:

«... il marche, comme autrefois les

apôtres, au-devant de régions incon-
nues, où il jettera les semences du
christianisme». (Genoud, 207)

(Hier kann eine Zeichnung des Glau-
bensboten entstehen, eventuell ähn-
lieh wie in Witzig «Das Zeichnen in
den Geschichtsstunden», Bd. 1/50.)

4. Beginn der Christianisierung
Fischer, Jäger, Weinbauern wohnten
am See. Ursizinus wurde auch Winzer,
aber «im Weinberge des Herrn».

Der Heilige und sein Begleiter - nach
der Legende bei Fischer war dies ein
Mann mit Namen Fromund — bauten
vorerst eine Zelle nach irischer Art:
Hüttenartig, Flechtwerk oder Holz,
wahrscheinlich kleiner als bei Witzig
I/50, die Glocke vielleicht von einem
dort wohnenden Handwerker her-
gestellt.
Wenn - wie dies Genoud S. 207 meint

- Biel sein Aufenthaltsort wurde,
stand diese Zelle sicher etwas ausser-
halb der späteren, mittelalterlichen
Stadt.

5. Eigentliche Missionstätigkeit
a) Vor dem ersten Auftreten langes
Beten, Fasten, Meditieren

b) Inhalt der Predigten, Reden (wahr-
scheinlich):
legenr/e c/er /?e/7/gen Verena in Solo-
thurn. (Nur 1. Teil nach Pfister, 26:
Nach den Wundern der Heiligen lies-
sen sich viele Alamannen taufen.)
Nochmals dieselbe Legende an einem
andern Tag, jedoch breiter ausgelegt
(eventuell Fischer), dann Aufforde-
rung, Gott den Vater, den Sohn, den
heiligen Geist anzubeten statt Wotan.

Verena m/'f dem /Trüg/e/n

Aus der Stadt Theben in Ägypten
stammte auch die Jungfrau Verena. Mit
der thebäischen Legion war sie über das
Meer gefahren. In der Stadt Mailand
pflegte sie Kranke. Hier aber hörte sie

vom Martertod ihrer Bekannten Urs und
Viktor in Agaunum. Sie nahm den weitenGrundrissplan des Kirchleins Einigen. Historisches Museum Bern. Vgl. S. 2 dieses Heftes

5



Weg nach Helvetien unter die Füsse und
rastete kaum, bis sie Salodurum erreicht
hatte. Hier fand sie Wohnung bei einem
heiligen Manne, der als Angehöriger der
thebäischen Legion der Hinrichtung in

Agaunum hatte entfliehen können. Ve-
rena verbrachte Tag und Nacht mit
Fasten, Gebet und Psalmengesang zu.
Schliesslich schloss sie sich, um der Welt
ganz abzusterben, als Eremitin in eine
Höhle ein. Eine alte Christenfrau ver-
kaufte, was Verena mit ihren Händen
verfertigte, und besorgte ihr die not-
wendige Nahrung. Verena konnte nicht
im Verborgenen leben: Neugierige und
unordentliche Kinder drängten sich her-
an. Denen kämmte sie die Haare, wusch
ihnen Gesicht und Hände. Besessene
und Blinde fanden bei der heiligmässigen
Christin Heilung.

Hirtakus aber, der Landpfleger, dem die
Anwesenheit dieser christlichen Klaus-
nerin gemeldet wurde, fühlte sich nicht
im geringsten bewegt von ihrer Mildtätig-
keit, sondern liess sie gefangen setzen
und gab ihr die Wahl, entweder seinen
Göttern zu opfern oder zu sterben. Aber
ein heftiges Fieber überfiel den Grau-
samen und warf ihn nieder. Niemand
kannte ein Mittel, das ihm Linderung
gebracht hätte, bis sich ein Höfling er-
innerte, über die gefangene Verena
rühmen gehört zu haben, sie kenne
tausend Kräutlein im Walde und habe
schon manchen Kranken geheilt. Hirta-
kus liess sie an sein Lager rufen; sein
Hass war verflogen, ihm graute vor dem

Tode. Verena erbarmte sich seiner; denn
sie war gegen jeden Menschen ohne Arg.
Sie betete für ihn, pflegte ihn mit viel
Geduld, und er gesundete ganz. Er gebot,
sie gänzlich freizugeben; sie durfte wie-
der ihre Höhle beziehen und dort unge-
hindert Gott und den Menschen dienen.

Als nun die Wunder sich mehrten, fühlte
sich eine Menge Alemannen zum Glau-
ben an Christus hingezogen und wurde
auf Bitten der Jungfrau von einem
Priester italischer Herkunft, der um
der Treue zu Christus willen in der Ver-
bannung lebte, getauft.

6. Ein anderes Mal hallte seine Stimme
weithin: «Es gibt Are/'ne Göfze/7 in der
Welt, es gibt nur ihn, den lebendigen
Gott des Himmels und der Erde. Dar-
um, meine Lieben, fliehet vor dem
Götzendienst.»
Nach Chappatte kannte Ursizinus die
meisten heilenden Pflanzen. Er konnte
Linderung oder Heilung vollbringen
bei Krankheiten des Leibes. Wahr-
scheinlich heilte er - wie sein Meister
Columban oft getan hatte - auch Be-
sessene, im Namen Christi, Gottes.

7. Zwischen dem Auftreten immer wieder
persönliches Gebet, Fasten, Meditie-
ren, wie er es als Mönch gewohnt war.

8. Wohl möglich, dass er ein Götzenbild
vorfand und dieses in den See warf.
Als der Götze nicht reagierte, machte
er dessen Ohnmacht dem Volk deut-
lieh. Dann mochte es geschehen, wie

von Kolumban bei einer solchen Tat
geschrieben steht: «Da bekannte ein
Teil des Volkes seine Sünden und
glaubte, der andere ging zornig und
aufgebracht in voller Wut von dannen.»
(Oechsli, 18)
Nach einem solchen Sündenbekennt-
nis taufte Ursizinus mit folgenden
Worten (so taufte der heilige Pirmin
vor Ursizinus, der Letztere wohl nicht
viel anders):
Ursizinus: «Entsagst du, Fridurich,
dem Wotan und allen seinen Werken
und allem Pomp?»

Fridurich: «Ich entsage! Das ist: ich
verachte und verlasse alle teuflischen
Werke.»

Ursizinus: «Glaubst du an Gott Vater,
den allmächtigen Schöpfer Himmels
und der Erde?»

Fridurich: «Ich glaube!» usw.

Wichtig noch: Wurde ein Kind getauft,
antwortete für dieses entweder sein
Pate oder - wohl je nach Alter — das
Kind selber.

Taufvorgang: «Der Täufling tauchte
aber nicht unter, sondern stand wie in
Zurzach, etwa 60 cm im Wasser; dann
goss ihm der taufende Priester drei-
mal Wasser auf das Haupt oder be-
sprengte damit seinen Leib.» (Pfister,
15. Der beschriebene Vorgang ge-
schah dort, wo, wie in Zurzach, ein
Taufbassin bestand. Ursizinus mochte
ähnlich taufen, jedenfalls im Namen
Gottes, des Vaters.

Der heilige Ursizinus tauft am Bielersee. Zeichnung: Edy Fink

6



Predigt des heiligen Ulrich vor dem Pfaffenloch. Rekonstruktionsversuch von Edy Fink

cj Vo/7 ote/7e/7, c//e C/7/y's/t/s

/7t//- dem /Vame/7 /7ec/7 6e£a/7/7te/7

Um das Jahr 1072 erschienen im Spät-
herbst in Roggeresberg (heute Rüeggis-
berg) zwei Männer in Mönchskleidung
(Tracht der Kluniziazenser). Ein unge-
wohnlicher Anblick für die dortigen
Bauern. Mit den Bewohnern Messen sich
die zwei Fremden in kein langes Ge-
spräch ein; sie fragten bloss, ob der Ort
wirklich Roggeresberg heisse.

Von den Blicken der Dörfler verfolgt,
schritten sie die Gegend nach allen
vier Himmelsrichtungen ab. Sie schienen
etwas zu suchen.

Gegen Abend setzten sie sich ausserhalb
des Dorfes auf einen Stein. Der Ältere -
er hiess Ulrich - sagte zu seinem Mit-
bruder Cono; «Die Gegend scheint ge-
eignet zu sein für den Klosterbau. Das
Land fällt auf drei Seiten steil ab. Käme
Krieg über uns, müssten Vogt und
Gotteshausleute nur im Westen Wall und
Graben errichten gegen die Feinde.»

«Wo bringen wir die Nacht zu?» wollte
der Jüngere wissen.

«Nicht bei den Bauern des Dorfes. Wir
wollen allein singen und beten, unsere
Sünden vor Gott und Christus bekennen.
Komm, Christus zeigt uns den Ort, sei

unbesorgt.»

Sie wanderten weiter und weiter gegen
Sonnenuntergang. Der Weg hörte auf,
aber ein schwaches Licht schien ihnen
voraus, bis sie vor einer mannshohen
Sandsteinhöhle standen.

«Das ist der Ort», sagte Ulrich. «Da blei-
ben wir, bis das Kloster gebaut ist. Es ist
Fastenzeit, und unser Brot reicht für drei
Tage. Wasser werden wir schon finden.»
Die Unbill des anbrechenden Winters
verhinderte den sofortigen Baubeginn.
Die Mönche wären gerne in der Einsam-
keit der Höhle geblieben. Aber Gott
wollte wohl etwas anderes.

Die im Dorf nur flüchtig erschienenen Ge-
stalten - was mochten sie gesucht ha-
ben? Niemand hatte sie ins Dorf zurück-
kehren sehen. Wohin waren sie ver-
schwunden — diese Merkwürdigen?

Die Neugierde trieb einige Buben auf die
Suche. Wer sucht, der findet! Atemlos
kamen die Buben zurück und meldeten:
«Halb im Tal unten, gegen Abend, in der
Felsenhöhle - ihr kennt sie ja - haben wir
zwei Männer singen und beten gehört.
Wir hatten Angst, in die Höhle zu treten.
Aber wir sahen sie von aussen ganz
deutlich. Es waren die zwei von gestern !»

«Nun ist's vorbei mit der Einsamkeit!»
seufzten die Mönche. Sie behielten
recht:

Die Neugierigen kamen vor die Höhle.
Sie wollten die sehen und hören, die an-
geblich nur von Wasser und Brot lebten,
auf dem blossen Höhlenboden schliefen,
vielleicht auf etwas Laub. Sie wollten die
beten und singen hören, die es fast Tag
und Nacht machten. Sie wollten dies
ihnen ganz unmöglich Vorkommende
aus der Nähe erleben.

Die Kirche blieb halb leer.

Ulrich schickte die Neugierigen nicht
fort. Er und sein Mitbruder Cono ver-
suchten, mit ihnen zu beten, zu singen,

wie sie es von ihrem Priester schwach
kannten. (Was sie beteten und sangen:
siehe Tagesplan der Kluniazenser.)

Besonders das Gebet des Herrn, das
Vaterunser, kam klar und tief aus dem
Herzen des älteren Mönches, und dieje-
nigen, die mitgebetet hatten oder nur
zugehört, sagten: «Er betet anders als

unser Priester. Von ihm geht eine grosse
Kraft aus. Er kann uns froh und stark
machen !»

Ein Bär mit dickem Winterfell würde in
der Höhle leben können, nicht aber die

7



zwei Fremden. Solches war für die Men-
sehen auf dem Roggeresberg ausge-
macht, wohl daher, weil sie Christus nur
dem Namen nach kannten.

Eines Tages führten zwei Frauen eine
dritte vor Ulrich. Dieser sah sofort, dass
vor ihm eine Kranke stand: hoch ge-
schwollene Haut an Armen, Beinen und
Kopf. Die Frau biss auf die Lippen — vor
Schmerzen.

Eine der Begleiterinnen erzählte: «Meine
Schwester ist schon lange krank. Sie ist
voll Wasser. Wir haben sie mehrmals
durch eine Erdgrube gezogen, in einen
hohlen Baum hineingestellt. Aber sie ist
noch immer krank.»

Jetzt schrie die Kranke auf: «Wahrhaftiger
Diener Gottes! Helft mir, Ihr könnt es!
Habt Mitleid mit meinem Unglück, rettet
mich !»

Und die Frau brach in Tränen aus.

Der Heilige wusch mit Wasser die kran-
ken Glieder ab. Dann sprach er: «Frau,
du glaubst. Christus, heile sie durch die
Kraft Gottes.»

Einige Tage später erfreute sich die Frau
einer guten Gesundheit.

Von Christus hatten die Bauern schon
früher gehört, ihn aber wieder vergessen
und nie recht an ihn geglaubt. Nun aber
hatte einer dieser Mönche, der ältere,
durch diesen Christus und die Kraft
Gottes eine kranke Frau gesund gemacht

Das war ihnen ganz fremd, unverständ-
lieh, es rüttelte sie auf, und sie sagten:
«Dieser Christus muss doch leben, sonst
könnte er einen Menschen nicht gesund
machen. Er ist vielleicht Ulrichs Freund
und hat dessen Wunsch erfüllt. Und das
ist auch wahr: Ulrich ist ganz anders als
wir und sogar Cono. Wahrscheinlich
kann er auch mit Gott reden.»

Der Priester von Roggeresberg hatte im-
mer weniger Besucher in der Kirche.

An milden Wintertagen stand Ulrich vor
der Höhle und predigte zu den Vielen:
«Gott der Herr ist Euer Vater, ist Euer
Gott, aber auch Christus, sein Sohn.
Euer geheimer Glaube an Wodan und
Donar ist Aberglaube, ist Sünde. Lasst
ab von ihnen! Bereut Eure Sünden von
ganzem Herzen! Betet zu Christus, dass
er sie Euch vergeben möge Er ist für alle
zur Vergebung der Sünden gestorben!
Glaubt an //?/7 /»

An einem andern Tag führten zwei Män-
ner einen wild um sich schlagenden
Mann vor die Höhle. Ulrich sah sofort:
Der Mann hatte den Verstand verloren.

Einer der Begleiter meldete: «Mein Bruder
ist im Kopf krank. Ein Dämon oder ein
Teufel ist in ihm. Der Dämon will ihm das
Herz aussaugen. Wir haben ihn schon
oft ganz nahe an ein heisses Feuer ge-
stellt und festgehalten, damit der Teufel
verbrenne. Wir haben den Dämon aus
ihm schlagen wollen.» Ulrich sah, wie der
Arme blutige Wunden hatte, ein blaues
Auge.

«Der Dämon ist noch immer in ihm und
will... ich habe es gesagt.»

In der darauf folgenden Messefeier
wollte Ulrich dem Kranken, der noch
immer von zwei Männern gehalten wer-
den musste, das heilige Brot reichen. Das
aber wollte der Teufel nicht gestatten,
und die Umstehenden hörten ein Ge-
schrei wie von einer Herde wilder Tiere.
Ununterbrochen betete Ulrich weiter,
auch wenn der Mann schrie, dass sich
die Umstehenden die Ohren zuhielten
und zurück traten.

Aber Ulrichs Gebetskraft erlahmte nicht,
bis der Mann ruhiger wurde, der Dämon
von seinem Opfer abliess.

Ohne Begleiter konnte er in sein Haus
zurückkehren. Begreiflicherweise erwar-
ben sich die Mönche dadurch in reichem
Masse die Achtung und Verehrung der
Bevölkerung und für das neue Kloster
viele Sympathien.

Diese Hingabe erweckte den Neid zweier
benachbarter Priester, die den Verlust
ihres Einkommens befürchteten. Deshalb
sprach der eine von ihnen an einem
hohen Festtage: «Es ist in diesen Ge-
genden ein Giftkraut erwachsen, welches
mit seinem Pesthauch den ganzen Boden
verderben wird, wenn es ihm gelingt,
Früchte hervorzubringen !»

Die versammelte Menge, durch diese
Worte heftig bewegt und erschreckt,
wünschte das Kraut zu sehen, damit es
mit der Wurzel ausgerottet werden könne.
Darauf entgegnete jener Prediger, den
Keim seiner Bosheit in ihre Herzen
senkend: «Jene Mönche, welche vom
Kloster Cluny in diese Gegend gekom-
men, sind durch ihre Heuchelei, ihren
Geiz und Neid eurem Heile durchaus
schädlich, wenn sie unter euch wohnen
und ihrer Predigt schädliche Samen in

euren Herzen Wurzeln schlagen, alles
Gute, was meine Mühe und Arbeit in
euch gepflanzt hat, aufs Schnellste ver-
derbend, so dass ihr keinerlei Früchte der
Tugend hervorbringen könnt. Bittet daher
Gott, dass nicht ihre verderbliche Lehre
und falsche Heiligkeit eure Sinne ge-
fangen nehme und den Stand des Heils
euch verderbe.»

Nach diesen Worten erhob wirklich ein
Teil des Volkes abscheuliche Gebete um
der Mönche Entfernung; die Erfahreneren
aber hielten sich ruhig und erwogen die
Sache in ihrem Herzen. Bald hörten die
Mönche von dem, was jener Priester mit
schäumendem Munde gegen sie geredet.

Es begab sich aber, dass derselbe Kirch-
herr in Geschäften auf dem Berge (hier
ist gemeint die Umgebung von Rüeggis-
berg, die ja immer wieder auf «Berg» an-
klingt in Roggeresberg, Ruakersberg,
Möns Rueggerii, Rugeresberch u. ä.,
siehe Wäger, 20) wandelte und von
der Nacht überfallen, nicht heimkehren
konnte. Ängstlich was tun, da die
Finsternis der Nacht und der schlechte
Weg jede Rückkehr unmöglich machte,
zwischen Furcht und Hoffnung schwe-
bend, blieb ihm nichts anderes übrig, als
bei den Mönchen, die er so schmählich
verleumdet hatte, Zuflucht zu suchen.
Als der heilige Ulrich seines Wider-
sachers Ankunft erfuhr, wollte er nicht
Böses mit Bösem vergelten, sondern eilte
ihm entgegen, nahm ihn mit freundlichem
Gesicht auf und führte ihn zum Gebet,
worauf er ihn mit Umarmung und Frie-
denskuss willkommen hiess, ihm alles
Nötige bereitwillig darbot. Am andern
Morgen liebreich entlassen, stellte der
Priester, von Gottes Geist getrieben, sich
vor Augen, wie gütig und dienstfertig er
von denen aufgenommen worden, gegen
die er Giftpfeile geschossen hatte, und er
erhob am nächsten Sonntag nach feier-
licher Messe in Gegenwart des Volkes,
die Mönche Christi, die er so geschmäht,
mit den höchsten Lobsprüchen, erklärte
sich der Verleumdung schuldig und bat
solche Sünde öffentlich dem Herrn ab.
Von nun an verband ihn treue Freund-
schaft mit den Mönchen, deren muster-
hafte Tugend er allen empfahl, und war
mit seinen Pfarrkindern eifrig bestrebt,
ihnen bei Vollendung des Baues behilf-
lieh zu sein.» (Wäger, 23 ff.) (Man ver-
mutet, dass es sich nicht um den Pfarrer
von Rüeggisberg, sondern um denjenigen
von Thurnen handelte, denn der Rüeggis-
berger hätte sich wohl auf dem «Berge»
nicht verirrt.)

8



Bernische Klöster 1

A. Das Cluniazenserpriorat
(jüngeres Benediktinerkloster)
Rüeggisberg

7. l/om ßau (/es e/sfe/7 /f/oste/is

Da/wöe/- schreibt Wäger, 28: «Über die
Gebäude selbst vernehmen wir gar nichts.
Die Vita posterior berichtet nur: ,Nach-
dem das Kloster errichtet und alles der
Regel gemäss angeordnet war' usw.,
Àe/?rte (//z/c/i oac/7 C/u/7/ zt/mcA'. Wir
sind daher nur auf Vermutungen ange-
wiesen. Klein wird die Anlage allerdings
gewesen sein. Noch hundert Jahre später
spricht Berchtold von Zähringen von
Rüeggisberg als von einem /f/öster/e/a
(coenobiolum).

So werden sich die Anlagen auf die
nötigen Wohn- und Wirtschaftsräume
für etwa vier oder fünf Mönche be-
schränkt haben: Clausur, Dormitorium,
Refektorium, Küche und eine Herberge
für Arme und Fremde. Dazu kamen noch
einige Speicher (grangia) zur Aufnahme
der Naturalzinsen und Zehnten, sowie
der Erträgnisse des klösterlichen Sallan-
des, nebst den Wohnungen der dasselbe
bebauenden Knechte. Das Ganze war
wohl mit einer Mauer geschützt.

Dass die Mönche schon damals eine
Zf/>c/je hatten, ist kaum anzunehmen.
Vermutlich benutzten sie anfangs die
ihnen von Lüthold geschenkte Pfarr-
kirche des heiligen Martin. Innerhalb der
klösterlichen Anlage befand sich wahr-
scheinlich ein Oratorium (Bethaus) oder
höchstens eine Zfape//e. Der Bau der
grössern Zf/osfeAZr/irc/îe, deren spärliche
Überreste noch heute die liebliche An-
höhe krönen, fällt erst ins 12. Jahrhun-
dert.»

Zur Rekonstruktion von Rüeggisbergs
erster Klosteranlage ist von Interesse eine
Klosteranlage in Cluny — um 1000: «An
die Kirche war das Cap/tu/um ange-
baut. an welches das At/<Z/fOA/u/77 und
die Camera, ein langes Gebäude, sich
anschlössen. Im rechten Winkel folgte
wahrscheinlich das >4/777e/?/7aos, Ce//e-
A3A/t//r? und ZîeZe/rfoA/wm mit der Küche.
Dann kam wieder im rechten Winkel bis
zur Kirche das langgestreckte DoA/n/fo-
A/Z//77. Zwischen diesen Räumlichkeiten

lag der ZO-ewzpa/tp.» Innerhalb der Klo-
stermauer gab es einen Raum für
Fremde und Arme. (So Sackur, 2/373)

Auch Hahnloser, der 1938 bis 1947 die
Reste des einstigen Klosters ausgrub,
nimmt eine erste Anlage an, obwohl er
darüber keine Einzelheiten erwähnt.

2. l/tVe Coa70
e/>7 c/(zz7/azez75/sc/7e/- Mö/7c/7

grewo/"c/eA7 war
Cono hatte viele Geschwister. Die un-
begüterten Eltern waren daher froh, dass
der bescheidene, mutige Knabe Mönch
zu werden begehrte.

Conos Vater begab sich daher eines
Tages ins Kloster zu Cluny und eröffnete
dem Abte Odilo das Begehren seines
Sohnes. Wahrscheinlich begleitete der
Knabe seinen Vater, und er hatte wohl
dem prüfenden Abte einige Fragen zu
beantworten, unter anderem ob er immer
gesund oder kränklich sei. Der Abt prüfte
auch Gehör und Singstimme. (Das Klo-
ster hatte allerlei Erfahrungen gemacht
mit Häusern «voll von Kindern», s. Tomek,
235.) Cono machte auf den Abt einen
guten Eindruck. Odilo gab daher die
Weisung, die (yöeApaöe-t/Afa/ntfe zu
schreiben. Mit der Übergabe der Urkunde
wurde dem Vater gesagt, er müsse an
einem bestimmten Tag mit zwei Zeugen,
der Urkunde und dem Sohne ins Kloster
kommen.

Am vereinbarten Tage, vielleicht nach der
Messe, standen die Eltern, zwei Nach-
barn und der Knabe Cono vor dem Altar.
Conos linke Hand war umhüllt mit einem
Stück des Altartuch.

Nachdem die Klostergemeinde das Kyrie
eleison — «Herr, erbarme dich unser» —

gesungen hatte, trat der Abt Odilo zu der
Laiengruppe vor dem Altar. Der Knabe
Cono löste das Urkundepergament aus
dem Altartuch und reichte es einem
dienenden Mönch — wohl dem Sakri-
stan. —

Der Sakristan las die Urkunde:

Ich, Albertus Daudet, bringe Gott und den
heiligen Aposteln Petrus und Paulus diesen
Knaben namens Cono dar. Indem er das
Altartuch in seiner Hand hält und obschon er
das noch nicht begreift, opfere (weihe) ich
ihn auf den Namen der Heiligen, deren Ge-
beine in diesem Altar enthalten sind, und vor
dem gegenwärtigen Abt Odilo.

Ich bringe das Kind und übergebe es vor
diesen Zeugen in aller Form und endgültig
auf diese Weise, dass es vom heutigen Tag
diesem Knaben nicht erlaubt sein soll, unter
dem Joch der Regel (der Benediktinerregel)
weg zu gehen, sondern dass er selber erken-
nen möge, dass er getreulich nach dieser
Regel dienen soll, dem Kloster und dem Herrn -

Er soll mit andern zusammen in dankbarem
Sinne kämpfen. (Benedikt von Nursia be-
trachtete das Mönchtum als einen Kriegs-
dienst.) Und damit dieses Gelöbnis fest
bleibe, legen die Zeugen ihre Hand auf den
Altar und bekräftigen es mit ihren Hand-
zeichen. Die Zeugen sind Henricus und
Adolfus Lorain von Cluny. Im Jahre des Herrn
1060 (übersetzt nach Tomek, 236).

Feierlich traten die Zeugen zum Altar und
vollbrachten die heilige Handlung.

Der Praeceptor stimmte wohl einen Lob-
gesang an.

Cono umarmte seine Eltern. Dann schritt
er rasch mit dem Kämmerer davon. Der
Mönch führte ihn in die Kleiderkammer.
Da zog Cono seine bisherigen Oberklei-
der aus und zog diejenigen eines /Vov/zert
an: ein Leinenhemd, das schwarze, weit-
ärmelige Oberkleid mit der Kapuze der
Novizen.

Bei der nächsten Messe erhielt Cono ein
Stücklein Abendmahlsbrot und Wein.

Nach der Messe reichte Odilo dem Kna-
ben zudem die Cucu//a, bei den Clunia -

zensern eine Art Tunika ohne Ärmel, die
nur so breit war, dass sie sich unter der
Armen enge an den Körper schloss und
so lange, dass sie bis zu den Ferser
reichte und durchaus den Körper umgab
(Tomek, 249). Die Cuculla war ebenfalls
schwarz, und der Abt überreichte sie dem
Knaben mit den Worten:

«Zieh an den neuen Menschen der
Demut», und, indem er die Cuculla mit
Weihwasser besprengte, «dieses Ge-
wand ist heilig und es bindet dich an
Gott, die Heiligen und das Kloster! Vor
heute an bist du in die Klostergemeinde
aufgenommen als des Klosters Novize!»

Tag und Nacht wurde Cono von seinem
Novizenmeister oder Magister beauf-
sichtigt. Er «hat sein Bett neben dem des
Wächters (des Novizenmeisters); ohne
ihn darf er nicht zu Bette gehen und es
verlassen. Muss der Jüngling nachts auf-
stehen, so weckt er seinen Hüter, indem
er seine Kopfpolster oder seine Decken
berührt; der Mönch zündet die Laterne
an und sie gehen zum Notwendigen:
nicht eher wird sie vom Wächter aus-
gelöscht, als bis der Jüngling wieder
liegt».

Oder am Tage: «Nur mit seinem Wächter
darf er darin (in der Klosterküche) arbei-
ten. Er muss ihn dort sorgfältig beauf-

9



sichtigen und wegen Nachlässigkeiten
unaufhörlich zurechtweisen; denn was in
seiner Gegenwart ohne Rüge gefehlt
wird, fällt auf den Mönch zurück» (beide
Zitate aus Bühler, 137).

Im Refektorium waren die Knaben bei
den Mahlzeiten an die Tische verteilt
«und zwar so, dass jedem Mönch gegen-
über ein Knabe stehend ass. Jedem
Bruder war die Aufsicht über sein Gegen-
über anvertraut und er hatte jede Unart
beim Essen zu bestrafen» (Tomek, 239).

Schwerer als stets bewacht zu werden,
musste Cono aber dieses ankommen:
«Wenn das Zeichen die Brüder in nächt-
licher Stunde zu den Nokturnen (nächt-
liehe Gottesdienste, Teil der Matutin),
mussten die Kinder sich erheben; vor den
Betten stand der Magister mit der Rute
in der Hand, um bei Säumigen etwas
nachzuhelfen. Während der Konvent (die
Mönchsgemeinde) die sieben Buss-
psalmen zur Vorbereitung betete, er-
schien der Magister mit seiner Schar;
jede Verzögerung war unmöglich ge-
macht, denn er musste die drei sich an-
schliessenden Orationen (Einzelgebete
zum Beispiel für das Wohl der Kirche, für
einen kranken Mönch unter anderem)
schon selbst beten. Sowohl bei den
Nokturnen und bei den gesungenen
Messen hatten die Knaben zu psallieren,
die Responsorien (Wechselgesänge) und
übrigen liturgischen Texte mitzusingen,
und wehe dem, der bei der Psalmodie
einen Fehler machte oder vielleicht ein-
schlief. Ohne Verzug musste er frocus
(Obergewand) und cuculla ablegen und
bekam so bis aufs Hemd entkleidet vom
Prior oder vom Magister seine Schläge
mit dünnen Ruten» (Tomek). Cono lernte
erst lesen, dann schreiben.

Seine wichtigste Pflicht des Tages war
das Lesen des /Wsrfyre/'/ra/e/rc/e/'s. Da

stand zum Beispiel zu lesen: «22. Herbst-
monat300 n. Chr., Mauritius; 30. Herbst-
monat um 300 n. Chr., Urs und Viktor;
11. Herbstmonat um 300 n. Chr., Felix
und Regula; 21. Jänner 861, Meinrad»
(s. Märtyrerkalender in Fischer, 278).

Aber diese Daten waren langweilig. War
die tägliche Gerichtsversammlung, das
Kapitel - wo man sich eigener Fehler an-
klagte oder über Kameraden Klage führen
musste vor dem Magister, wo man Ruten-
streiche, die nicht länger als ein kurzes
Glockenzeichen dauern durften, empfing
- vorüber, so war leises Reden oder
Lesen eines Buches gestattet. Da erbat
sich Cono ein Buch mit Märtyrer-
geschichten. Hier fand er, was sein Herz
begehrte: «Von Sankt Mauritius und der
Thebäischen Legion, Urs und Viktor,

Stadt und Landpatrone, Felix und Regula
an der Limmat, Meinrad mit den Raben,
Germanus im Birstal.» (Die angeführten
Geschichten finden sich in der «Gschich-
tetrucke» von C. Englert-Faye und in
Fischers Legendenbuch.)

Die Legenden erregten den Knaben
derart, dass er die Zähne zusammen-
beissen musste, um das gebotene Still-
schweigen nicht zu brechen. Jeden Tag
mahnte der Magister: «Ehe der Novize
Mönch wird, darf er nur selten sprechen.
Die Orte aber, an denen im Kloster nach
der Überlieferung und den Bestimmun-
gen unserer Väter ein immerwährendes
Stillschweigen zu beobachten ist, sind
diese: Kirche, Schlafsaal, Klosterkirche.
Wird an einem dieser Orte, sei es bei Tag
oder Nacht, nur ein Wort gesprochen und
gehört, so muss man freiwillig um Ver-
zeihung bitten. Wenn ein Novize irgend
etwas ohne Buch spricht oder beim
Sprechen nicht sogleich in das Buch
sieht, dann wird das beurteilt, als hätte er
das Stillschweigen völlig gebrochen.»
Um sich aber mit den andern zu verstän-
digen, hatte Cono allerlei Zeichen zu
erlernen: Ein Kreis, der durch die beiden
Daumen und Zeigefinger hergestellt
wurde, bedeutete das Brot, da dasselbe
gewöhnlich rund war. Das Zeichen für
Bohnen bestand einfach in der Be-
rührung des Daumens und des Zeige-
fingers (Tomek, Bühler). Wollte man
Fisch anzeigen, so ahmte man die Be-

wegung der Schwanzflosse im Wasser
nach.

Als nun Cono zum Jüngling heran-
gewachsen war, sich an das harte
Klosterleben gewöhnt hatte und darauf
beharrte, Mönch zu werden, der Magister
ihn daher dem Abte empfahl, konnte er
eines Tages in der Kirche vor der Kloster-
gemeinde tf/'e Pro/ess oder das /Wöztc/js-
versp/-ec/7er7 ablegen (Professformel aus
dem Lateinischen übersetzt): «Ich Bruder
Cono verspreche, ein treuer (oder be-
ständiger) Mönch zu sein und mich guter
Sitten zu befleissen und Gehorsam ge-
mäss der Regel des heiligen Benedikt vor
Gott und seinen Heiligen zu üben in die-
sem Kloster, welches erbaut wurde zu
Ehren des heiligen Benedikt und der
Apostel Petrus und Paulus. Dies ver-
spreche ich in Gegenwart des edlen
Abtes Odilo !»

Dreimal warf sich Cono zur Erde, betend:
«Nimm mich auf, o Herr, nach deinem
Wort und ich werde leben!» Der Abt
segnete ihn, jeder Mönch umarmte und
küsste ihn. Nach der Profess musste er
noch drei Tage Stillschweigen bewahren,
täglich den Friedenskuss der Mitbrüder

und die Kommunion empfangen und
zum Zeichen der stillen Zurückgezogen-
heit die Kapuze auf dem Haupte behal-
ten.

Jetzt erst führte ihn der Kämmerer wieder in
die Kleiderstube und reichte ihm die Gewän-
t/er e/nes C/t/n/äzense/ynö/Jc/rs: zwei Ober-
kleider, zwei Cucullen, zwei Hemden, ebenso
viele Lendentücher (wohl als Unterwäsche),
zwei Paar Schuhe mit Riemen, ein Paar Filz-
Pantoffeln für die Winternächte, ein unge-
füttertes Paar für den Nachtgottesdienst im
Sommer, fünf Paar Strümpfe, zwei Paar
höhere Schuhe für den Winter, drei Pelzröcke,
eine pelzgefütterte Kapuze. (Vgl. die einfache
Garderobe des Benediktiners Thüring in
Trub). Aber auch ein Kopfpolster, je eine
leichte und schwere Decke (Kotze), eine aus
buntem Tuch, eine Schnur für die Lenden-
tücher, einen hölzernen Kamm mit Futteral
und ein Büchslein mit Nadel und Zwirn,
einen Riemen, an dem das Messer in der
Scheide hing, reichte man Cono.

Dann begann für ihn das eigentliche
mönchische Leben der Cluniazenser. Es

wurde — wie wir bereits gehört haben -
unterbrochen durch den Befehl des Abtes
Hugo, mit Bruder Ulrich zusammen in
Rüeggisberg ein Kloster zu bauen.

3. De/ P/vor Cono
£y/7c/ c//'e Ä7oste//am///e

Als das Klösterchen Rüeggisberg gebaut
war, befahl sehr wahrscheinlich der Abt
Hugo noch ein halbes Dutzend junge
Mönche aus dem Mutterkloster Cluny
zu Ulrich und Cono. Als die Klosterfamilie
dann vielleicht zehn Mitglieder zählte,
erschien eines Tages ein Bote aus Cluny:

« Es ist der Wille des edlen und hoch-
würdigen Abtes Hugo von Cluny, dass:

Bruder L///7c/? unverzüglich nach dem
Mutterkloster zurückkehrt. Der Abt kann
ihn als seinen Schreiber nicht mehr ent-
behren. Bruder Co/70 ist zum Pr/or und
Leiter des Klosters Rüeggisberg ernannt.
So ist es der Wille der ältern Brüder und
der meinige. Gott segne die Reise des
Bruders Ulrich, Gott segne den neuen
Leiter Cono !»

Lange kniete Cono vor dem Bild des
Gekreuzigten und erbat sich dessen Hilfe
in der grossen Veranfwo/Tt/ngr gegenüber
Gott und dem Mutterkloster in Cluny.
Dachte er wohl, was die Regel über den
Prior besagte?

«Lässt sich der Prior irgendwelche Ver-
gehen zuschulden kommen oder zu
stolzer Überheblichkeit verleiten oder
wird er der Verachtung der heiligen Regel
überführt, so ermahne man ihn bis zu vier
Malen. (Ermahnungen durch Visitatoren

10



von Cluny.) Bessert er sich nicht, so
schreite man mit der in der Regel fest-
gesetzten Strafe gegen ihn ein (Aus-
schluss von der Messe, vom Tisch u. ä.,
s. Regel, Kapitel 23 ff.). Erfolgt auch so
keine Sinnesänderung, dann werde er
seines Amtes als Prior entsetzt. Ist er
auch hernach in der Gemeinschaft nicht
ruhig und gehorsam, so werde er sogar
aus dem Kloster ausgestossen.» (Regel,
Kap. 65)

Verantwortlich war er für die regelrechte
Durchführung des Tagesp/aDes:

Die Cluniazenser waren ja Benediktiner.
Das «Bete und arbeite» des Mönchs-
vaters Benedikt legten sie aber neu aus,
sie reformierten es zu we/ öefen, s/Viper?,

Geme//7sc/7a/t, iven/'p m/'f (/er //an</ arôe/-
fem Die Benediktinische Regel musste
daher für das geregelte tägliche Leben
der Mönche durch einen Kommentar er-
weitert werden. Einen solchen Kom-
mentar unter der Bezeichnung rrGe-
örat/c/te C/iot/sai (lat. consuetudines)
schrieb der uns bekannte Mönch G/r/'c/?.

Diese «Gebräuche Clunys» galten für
Rüeggisberg neben der Benediktiner-
regel als Gesetz.

Sommer (Ostern bis Mitte September):
5. Nachtstunde (heute etwa 2 Uhr) : Auf-
stehen! Nachtgottesdienst: Wenigstens
zwölf Psalmen singen und beten; Le-

sungen aus dem Neuen und Alten
Testament, den Schriften der Väter; Pro-
Zession - vielleicht vom Südquerschiff
durch den Kreuzgang und zurück in die
Kirche-dabei Psalmengesang.

Bei Anbruch des Tages: Morgengottes-
dienst: Psalmen singen und beten, vier
Psalmen mehr als die Regel Benedikts
vorschreibt, Lesungen aus der Apostel-
geschichte.

1. Tagesstunde (heute etwa 6 Uhr):
Stundengebet (Prim): Psalmengesang
und Gebet, Lesung; 31 Verse mehr beten
als die Regel vorschreibt; apostolisches
Glaubensbekenntnis und Bekennen der
Sünden.

4. Stunde (heute etwa 10 Uhr) : Stunden-
gebet (Terz): Psalmengesang und Gebet,
darauf Messefeier für die Lebendigen
(Küry S. 8, 13), unmittelbar darauf -
wenn kein Fest für einen Heiligen auf den
Tag fiel - Messe für die Toten des
Klosters, einen König oder auch einen
armen Hirten.

6. Stunde (heute etwa 12 Uhr) : Stunden-
gebet (Sext): Psalmengesang und Gebet.

Darauf Mittagessen und Pause: In der
Pause durfte der Cluniazenser sich auf
sein Bett legen und lesen, musste aber
unbedingtes Stillschweigen beobachten.

9. Stunde (heute etwa 15 Uhr) : Stunden-
gebet (Non): Ordnung wie Sext.

12. Stunde (heute etwa 18 Uhr) : Vesper:
Singen und beten, vier Psalmen mehr als
die Regel vorschreibt; Prozession wie
nach dem Nachtgottesdienst.

Darauf Abendessen, anschliessend:
Schlussandacht (Komplet): Psalmen-
gesang, zwei Psalmen mehr als die Regel
Benedikts vorschreibt; Lesung; Gebet,
17 Verse mehr als die Regel es vor-
schreibt, Segen und Besprengen mit
Weihwasser, Verhüllen des Hauptes mit
der Kapuze und in den Schlafsaal schrei-
ten.

f/nze/öe/fer? zum Tapesp/au

1. Die Stundengebete Terz, Sext, Non und
Vesper wurden - gegenüber den Vorschrif-
ten der Regel Benedikts - durch je 14
Verse Gebet erweitert, das heisst also ver-
längert, ferner durch die Rezitation von
Psalm 69 für die Lebendigen und 141 für
die Toten.

2. Die besondere Verehrung der /7e///ffe/J
/War/a brachte es mit sich, dass ihr in

Rüeggisberg wohl 1 bis 2 Altäre geweiht
waren. Kein Stundengebet ging zudem
vorbei, ohne dass die Mönche beteten:
«Alleluja, da du den Herrn geboren, o Jung-
frau bitte für uns!»

3. Fast jeden Tag wurde eines //e///pe/7 ge-
dacht. Nach dem Morgengottesdienst
sangen und beteten die Cluniazenser:
«Heiliger Benedikt, heiliger. bitte für
uns!»

4. Es war nicht leicht, sich vom Nachtgottes-
dienst zu drücken: «Während der Noktur-
nen macht ein Bruder mit der hölzernen
Laterne die Runde durch den Schlafsaal.
Findet er einen Schläfer, so hält er ihm die
Laterne vor die Augen. Der Erwachte hat
dann die weitere Runde im Saale zu
machen. Erwacht er aber nach dreimaligem
Vorhalten der Laterne nicht, dann lässt der
Laternenträger sein Licht vor dem Bette
stehen, damit der Schläfer nach dem
Erwachen die Durchsuchung des Schlaf-
raumes vollende» (Tomek, 191). Der Prior
kannte seine paar Mönche wohl!

5. Hatte ein Bruder trotzdem den Gottes-
dienst versäumt, musste er sich im /fap/'fe/

- der Versammlung der Klostergemeinde
unter dem Vorsitze des Priors - verantwor-
ten. Vermutlich rief die Schelle die Brüder
nach der Prim in den Kapitelsaal. Hier
wurde in erster Linie ein Kapitel aus der
Regel oder den «Gebräuchen» vorgelesen
und erklärt. Dann aber begann die Unter-
suchung und Verurteilung von Übertretun-
gen: «War er (der Mönch) sich einer Über-

tretung der klösterlichen Ordnung bewusst,
dann bekannte er auf dem Antlitz liegend,
ebenso wenn er von einem andern verklagt
wurde, in welch letzterem Fall er auch
einen Streich auf den Rock empfing zur
Strafe, dass er sich nicht selbst gemeldet.
Nach dem Geständnis oder der Anklage

entschied der Abt (oder der Prior, wenn er
vom Abte von Cluny dazu geweiht worden
war) über die Art der Strafe, ob er geschla-
gen oder in culpa leviori (in leichterer
Schuld) sein solle. Ein solcher Fehler, der
eine culpa levior nach sich zog, war zum
Beispiel das Versäumen einer Höre (Stun-
dengebet; wohl auch die Versäumnis eines
Gottesdienstes anderer Art).

Eine culpa levior musste dadurch gesühnt
werden, dass der Mönch sich zu den preces
(Gebete, Bitten) der Nokturnen und der
anderen Hören vor den Altarstufen im Chor
niederwarf. Er durfte nicht mitopfern, nicht
das Evangelium küssen, war vom Friedens-
kuss und der Kommunion ausgeschlossen,
bis ihm die Absolution vom Abt (Prior)
durch einen Bruder übersandt wurde. (Ver-
fehlungen der Mönche vor dem Volke wurden
auch vor dem Volke gesühnt, nach dem
Grundsatze des Abtes Hugo von Cluny:
«Eine Klostergemeinde wird dadurch entehrt,
wenn sie den Fehler eines Mönches unge-
straft lässt.» Über schwerere Strafen siehe
Tomek, 267 und Benedikt, Kapitel 23 ff.)

Ora et Labora /

Der umfangreiche Gottes- und Heiligen-
dienst liess nicht mehr viel Zeit übrig
für die //anr/arbe/f, die bei den ältern
Benediktinern einen festen Bestandteil
des täglichen Lebens bildete. Die Rüeg-
gisbergermönche übten sie daher nur in

folgenden Fällen aus:

Das Kloster erhielt etwa Wald - wie den-
jenigen auf dem «Guggersberg nahe
beim Kloster» - unter der Bedingung,
dass die Mönche ihn rodeten. Dann
wurden bestimmte Arbeitstage abgehal-
ten, derart, dass Prim und Kapitel ab-
gekürzt wurden und der Prior befahl:
Lasset uns zur Handarbeit gehen! Der
Gottesdienst aber brach damit nicht ab,
denn (so schreibt Tomek, 244) der ganze
Konvent, die Knaben voran, ging paar-
weise und Psalmen singend zum be-
stimmten Platz, wo der Abt (Prior) das
Deus in adjutorium (Gott steh uns bei!)
anstimmte, dann ein Pater noster rezitie-
ren liess, worauf die Tätigkeit begann.
Aber auch während derselben ruhte das
Gebet nicht, denn man rezitierte die
Hören des Tages (Psalmen und Stunden-
gebete). Dauerte die Arbeit noch länger,
dann begann man mit dem 119. Psalm
und betete das Psalterium auswendig zu
Ende. Nach Schluss der Verrichtung
winkte der Abt (Prior) die Brüder näher
zu sich heran, liess etwas Weniges vor-
lesen, um daran eine Ansprache anzu-
schliessen, die irgend ein Thema aus
dem Leben der Väter behandeln sollte.

Der Vorleser las vielleicht folgende kleine
Geschichte aus dem Leben des heiligen
Benedikt: Der Gotenkönig hatte gehört, dass
der Heilige die Gabe der Weissagung besitze.

11



Also begab er sich in die Nähe des Klosters,
machte da Halt, um seine Ankunft zu melden.
Sogleich wurde ihm vom Kloster der Be-
scheid gebracht, er möge eintreten. Da kam
er auf den Gedanken, wie er denn ein ver-
schlagener Charakter war, ob der Mann wirk-
lieh den Geist der Weissagung habe. Er hatte
aber einen Schwertträger, der hiess Riggo;
dem gab er seine Schuhe, liess ihn seine
königlichen Gewänderantun und befahl ihm,
er solle zu dem Manne Gottes gehen, wie
wenn er der König wäre. Als Gefolge gab er
ihm drei Grafen mit. Sie sollten den Riggo vor
dem Mann Gottes als den König Totila aus-
geben und ihm zur Seite gehen. Er gab ihm
noch anderes Gefolge und Schwertträger mit,
damit er gewiss durch das Gefolge und durch
seine Purpurgewänder den Anschein eines
Königs erwecke. Als nun Riggo in den
Prachtgewändern und mit dem grossen Ge-
folge das Kloster betrat, sass der Mann Gottes
in einiger Entfernung ihm gegenüber. Als er
sah, wie er hereintrat, rief er ihm, sobald ihn
Riggo hören konnte, entgegen: «Lege ab,
mein Sohn, lege ab, was du anhast, das gehört
nicht dir!» Und sogleich fiel Riggo zur Erde
nieder, denn er erschrak, weil er diesen Mann
hatte zum besten halten wollen, und auch alle
andern, welche mit ihm zu dem Manne Gottes
kamen, fielen jählings zu Boden (nach Gregor,
Kapitel 14).

Nach der Rückkehr erhielten die Brüder
die Erlaubnis zu sprechen und bekamen,
wenn es dem Abt (Prior) gut schien,
einen Trunk Wein, der mit Honig und
Wermuth versetzt war.

Eine andere Gelegenheit zur Handarbeit
bot die Wezsfe//£y/?gr c/es AiberrtAma/r/s-
6/otes, o'er A/osf/en; «Der Weizen, der
von bester Qualität war, musste Korn
für Korn ausgelesen und von den
Brüdern selbst gewaschen werden. Der
ausgewählte Teil wurde in einen eigens
zu diesem Gebrauch bestimmten Sack
gegeben. Diesen trug ein verlässlicher
Laienbruder (in Rüeggisberg wohl ein
Mönch selber) in die Mühle. Dort
musste er zuvor die beiden Mühlsteine
abwaschen, sie oben und unten mit
Decken bedecken, sich selbst mit der
Alba (Messgewand, der rockartige Teil)
bekleiden und den Amiktus (Kragen des
Messobergewandes) so über das Haupt
binden, dass nur die Augen frei blieben.
Das Mehl wurde dem Apocrisiar (Sakri-
stan: Verantwortlicher für den Kirchen-
schätz, die kirchlichen Geräte und Klei-
der u. ä.) gebracht, der zum Backen der
Hostien zwei Priester (in Rüeggisberg
wohl einen Mönch mit Priesterweihe)
heranzog. Diese zogen nach den Noktur-
nen ihre Schuhe an - zum Gottesdienst
trugen sie ja Filzpantoffeln —, wuschen
Antlitz und Hände und kämmten sich.
Darauf hatten sie Laudes (die Lob-
preisungen), die Prim und die sieben
Busspsalmen mit der Litanei am Altare
des heiligen Benedikt für sich zu rezitie-

ren. Dann bekleideten sie sich mit den
Messgewändern. Der eine brachte auf
einer blanken Tafel den Teig und be-
sprengte ihn mit kaltem Wasser, damit die
Hostien dadurch desto weisser würden.
Das Wasser durfte dazu nur in dem Kruge
gebracht werden, in dem es für die Mes-
sen aufbewahrt war. Von zwei andern
wurden die Hostien geformt (vermutlich
hatten sie wie noch heute eine runde
Form, waren aber etwas grösser und
dicker), während der andere das Back-
eisen, in dem für sechs Hostien Platz war,
mit behandschuhten Händen auf einem
Gestell über ein Feuer hielt, das durch
eigens dazu hergerichtetes Holz unter-
halten wurde. Die fertigen Hostien wur-
den mit einem Messer vom Eisen abge-
hoben und in einen linnenbedeckten
Korb fallen gelassen. Während dieses
Geschäftes konnten sie die übrigen Chor-
psalmen singen. Sonst aber hatten sie

strenges Stillschweigen zu bewahren,
damit kein Speichel, ja nicht einmal der
Hauch des Atems an die Hostien kam.
Nach vollendeter Arbeit erhielten die
Brüder zum Lohne ein reichlicheres Früh-
stück» (Tomek).

Eine weitere Gelegenheit bot die Zu-
öere/fi/ogr öes Essens. Vermutlich unter
der Leitung eines Cellerarius oder Dekans
(in Cluny waren diese Klosterämter be-
sonders und getrennt; in Rüeggisberg ist
nach Wäger nur ein Dekan nachgewie-
sen) besorgte je eine Woche lang ein
Bruder diese Arbeit: «Ihre (der Brüder)
Kochkunst brauchte keine bedeutende
zu sein, denn der Speisezettel Clunys
war für gewöhnlich sehr einfach. Das

tägliche Hauptgericht bildeten Bohnen
und andere Gemüse. Das für den Mittags-
tisch bestimmte Quantum Bohnen wurde
schon am Abend vorher in Wasser gelegt,
damit es weich werde. Am Morgen
gingen die Köche nach den Gebeten an
die Arbeit, nachdem sie sich vorher die
Hände gewaschen hatten. Sie spülten
zunächst die Bohnen dreimal, brachten
sie dann ans Feuer. Später bereiteten sie
das zweite Gemüse, das durch Zutat
flüssigen Specks schmackhaft gemacht
wurde. Trotz dieser Geschäfte durfte
aber der Dienst des Herrn nicht leiden,
denn die Köche hatten während ihrer
Arbeit die Hören zu beten, zwei sollten
an der Missa major (Hochamt) teil-
nehmen.

Zum Mittagstisch wurde ausser den er-
wähnten Gerichten noch das mixtum -
Brot und Wein -, am Montag, Mittwoch
und Freitag ein Zwischengericht, ent-
weder aus Käse oder vier Eiern bestehend,
an den anderen Tagen ein generale —fünf
Eier oder Käse —verabreicht. Am Sonntag

und Donnerstag kamen Fische auf den
Tisch, an den fünf höchsten Tagen (Feier-
tagen) erhielt jeder einen Eierkuchen»
(Tomek, 255).

Für die Zubereitung des Brotes bestan-
den bestimmte Vorschriften: «Nach dem
Kapitel des Tages wuschen die Brüder
sich die Hände, ohne sie abzutrocknen,
und begaben sich in die Backstube.
Die das Brot ausarbeiteten und formten,
durften sich nicht den Schweiss von der
Stirne wischen, auch den Mund nicht
öffnen, also nicht psallieren, damit kein
Speichel in den Teig komme» (Tomek,
244).

Andere Gelegenheiten zur Handarbeit
waren T/sc/? otec/re/7, t//e Eüc/re sauôer
/)s/fe/7, die eigenen /C/e/c/e/" waschen —

das durfte nur während der Zeit ge-
schehen, in der das Sprechen gestattet
war—, in der Küche sein Messer scE/e/Aen
oder die Z.ec(ersc/?u/re e/rrAeffer? - die
letzteren Arbeiten aber nur in den Pau-
sen -, e/oeo Ara/rArer? ßruefer pA/eger?. (In
den «Gebräuchen» standen darüber ge-
naue Vorschriften, zum Beispiel auch was
zu tun war, wenn ein Bruder im Sterben
lag — s. darüber Tomek, 273 ff.)

Prior Cono war ferner verantwortlich für
die jQwrcöAtAörur?# efer Sarm/rerz/g/re/f.

War ein Cluniazenserbruder gestorben
und beerdigt, war die Totenmesse für
ihn durchgeführt, so liess der Prior am
folgenden Tage alles, was an Wein und
Brot bei den Mahlzeiten übrig geblieben
war, unter die Armen verteilen. Während
den folgenden 30 Tagen wurde zudem
die Ration des verstorbenen Bruders den
Armen gereicht.

Den Gepflogenheiten Clunys folgend
liess der Prior wohl auch einen Bruder
die männlichen Kranken besuchen und
mit Wein und Brot, Eiern und Käse
bescheren. Zu kranken Frauen schickte
er einen Klosterdiener. Wenn Cluny
ständig 18 Arme kleidete und speiste, so
darf für Rüeggisberg Ähnliches im Klei-
nen angenommen werden. An Aller-
seelen reichte der als Almosengeber be-
stimmte Bruder an 12 Arme Schweine-
fleisch, Brot und Wein. Waren mehr als
12 Arme da, so erhielten die Nichtgela-
denen nur Brot und Wein.

«Am Gründonnerstag wuschen sämtliche
Brüder je einem Armen die Füsse und
darauf nahm der Abt (oder Prior) das
mandatum (die Fusswaschung) an allen
Brüdern vor» (Tomek, 231 Am gleichen
Tage übte der Almosengeber die Fuss-
Waschung bei armen Gästen und Reisen-
den aus.

12



Kloster Rüeggisberg und seine Umgebung. Versuch einer Rekonstruktion nach Hahnloser und den erhaltenen Grundrissen

Die Gasffrew/to'.sc/jaft war eine Selbst-
Verständlichkeit, und arme Reisende er-
hielten überdies einen Denar (etwa
3 Fr.) Wegzehrung; doch sollten sich so
Beschenkte nicht mehr im Orte aufhalten
und nicht innerhalb eines Jahres wieder-
kommen. Nach der Legende wird die
Ungastlichkeit öesfraft. Siehe zum Bei-
spiel die Geschichte «Der Brotberg». In
seinen «Sagen des Neuen Testamentes»
stellt Dähnhardt dies so dar, dass Christus
zu einer Frau kam, die am Backtrog stand
und um ein Stücklein Brot bat. Geiz und
Ungastlichkeit werden von Christus dann
so bestraft, dass die Frau in einen Bunt-
specht verwandelt wird, der seine Nah-
rung zwischen Holz und Rinde suchen
muss und nicht öfters trinken kann, als

wenn es regnet. Vor Durst soll er schreien,
und dann wird es bald regnen.

4. ßesc/7re/ibt/A7t7 c/er zwe/fe/7
/C/osteAan/agre /?äe<7S7SjbeA<7

(Nach Hahnloser und Studer)

Nach Hahnloser ist etwa 100 Jahre nach
der Klostergründung (im 12. Jahrhun-
dert) eine neue Anlage vollendet ge-
wesen. Warum eine neue? War die erste
für ein halbes Dutzend Mönche zu klein?

Der heilige Ulrich-der Erbauer der ersten
Anlage — schrieb die «Gebräuche Clunys»
auf. Nach dieser Richtschnur mussten
die Cluniazensermönche leben.

So kam es, dass der P/vor oder Leiter
Ulricus - nicht der heilige Ulrich - oft zu
seinen Mönchen in Rüeggisberg sagte:
«Unser Kloster ist zu klein, wir haben
nicht einmal eine Kirche für uns. Und von
Cluny haben wir doch den Befehl: ,Am

Sr/e/c/;en Tag dürfen nicht zwei Priester,
zwei Mönche den gleichen Altar zum
Gottesdienst benützen I' Diesem Befehl
können wir erst dann nachleben, wenn
wir eine grosse Kirche bauen und das
Kloster auch vergrössern. Wir müssen
wohl warten, bis wir reicher sind.»

Bis sie reicher waren, vergingen Jahre.
Erst um das Jahr 1148 herum waren sie
wirklich reicher geworden: Sie besassen
in 25 Ortschaften Häuser, Äcker, Wälder,
Wasser, Menschen, von denen sie Geld,
Korn, Hühner, Holz, Eier als Zins erhielten.

Das wusste der Abt des Mutterklosters
Cluny. Er befahl drei Klosterbauleuten —

diese waren ähnlich gekleidet wie die
Mönche, jedoch ohne Skapulier — unter
der Leitung eines Mönches: «Ihr geht
nach Roggeresberg ins Land der Ala-

13



mannen. Dort baut ihr ein neues /C/osfer
samt Kirche. Euer Meister weiss genau,
wie ein cluniazensisches Kloster samt
Kirche gebaut werden muss. Die /Grc/ie
muss aussehen wie das /)e///c/e /freuz,
der Chor hat Nebenkapellen, für die
Altäre. Auf der /0-eozu/?<7 von Lang- und
Querhaus steht der Ti/rm.»

Was nun die Klosterbauleute, ihr Meister
und die zu Tagwen verpflichteten Gottes-
hausleute in jahrelanger Arbeit bauten,
zeigt die Abbildung der ganzen Kloster-
anlage.

Wie eine kleine Stadt-mit hohen Mauern
ringsum, mit mächtigem Turm — kommt
sie uns vor!

Was wir heute von Südosten her von der
einstigen prächtigen Anlage noch sehen,
ist ein Teil des Quer/rat/ses mit den
mächtigen Rundbogen. Gegen Osten
sieht man noch deutlich den Abschluss
des Chores mit den fünf halbrunden
Aös/'cfe/?, in denen die Altäre standen.

Die /G/c/je selbst war 52 Meter lang, der
Mittelturm soll 25 Meter empor geragt
haben. («Mit diesen Ausmassen über-
trifft Rüeggisberg die damaligen Innen-
räume der alten Priorate Romainmôtier
und Payerne... Erst unsere späteren
Kirchen überbieten Rüeggisberg um
einige Meter.» - Hahnloser)

Wenn die Leute den Gottesdienst in der
Klosterkirche besuchten, traten sie von
Westen her ein. Sie betraten dann zuerst
einen sieben Meter breiten und über
20 Meter langen Saal - das /W/tfe/scMf.

Links und rechts standen je sechs vier-
eckige P/e//eraus Stein. Sie waren unter-
einander durch schwere, steinerne ßuncf-
öogre/? verbunden und trennten das Mit-
telschiff von den schmäleren Seiten-
schiffen. In 10 Meter WoTre berührten die
Rundbogen die flache Kirchendecke. Da

wo die Kirche das Kreuz bildete, wo sich
Mittelschiff (Langhaus) und Querhaus
kreuzten, standen im Werec/r mächtige
Pfeiler, mit tonnenschweren steinernen
Bogen überspannt.

Weiter im Osten, etwas erhöht, stand der
Wai/pfa/taz mit dem hohen goldenen
Kreuzbild. Durch zwei übereinander-
stehende Reihen von drei Rundbogen-
fenstern strahlte das Sonnenlicht herein
und erhellte den Grosse/? C/?or.

5. De/* P/vo/* tvac/7?
Giber o7e Pecbfe c/es ZC/osters

3/7 ßo£/er?z/>7se/7

Welcher Art war ein ßocfe/7z/'/?s in der
Nähe des Klosters?

Im Dorf Guggisberg musste Hans Bürki
geben:

10 Schilling
2 Pfennige
3% Kopf Dinkel (% Mütt)
1 Mäss Haber (14 Liter)
1 altes Huhn
2 Käse (von unbestimmtem Gewicht)
9 Eier.

Sein Gütchen bestand aus dem Wohn-
haus, Garten und 8 Jucharten Ackerland,
6 Jucharten Holz und Feld (Wiesland),
dazu 1 Jucharte Holz hinter dem Gug-
gershorn.

Klosterkirche Rüeggisberg. Blick in die
Vierung und Hauptapsis

Hans Bürki und die andern Guggisberger-
Pflichtigen, so in «Bösenwart», Gambach,
Schindlerenhus, Sutershus, Schmieden-
hus, Schwendi, Riffenmatt, Flüelershus
und zwölf andere hatten ihre Bodenzinse
wie folgt abzuliefern:

1 Mittelschiff
2 Seitenschiff
3 Mittelturm
4 Querhaus

5 Hauptchor
6, 7 Absiden

8 Kreuzgang-Garten
9 Kreuzgang

10 Kapitelsaal
11 Refektorium - unten

Schlafsaal — oben

12 Gästehaus

Kloster Rüeggisberg. Rekonstruktionsversuch nach Hahnloser und den erhaltenen Grundrissen

14



Auf St. Martinstag: Pfennigzinsen

Auf Andreastag: Kornzinsen und alte
Hühner

Auf Ostern: Eier, danach - bis
14. Juni -die Hähne

Busse für säumige Zinsleute (um 1418):
Pro Tag Versäumnis 3 Schilling (25 bis
30 Fr.).

Der Prior hatte zudem das Recht, den
Säumigen zu pfänden (Wäger, 192).

Zehnter?

Im Jahre 1425 besass Rüeggisberg die
Wetz- und /fo/Y7ze/7/7tez? von Rüeggisberg
und Berenried, die Zehnten von Rohr-
bach und den Kornzehnten von Hinter-
fultigen. Oberschwanden, Ober- und
Niederbütschel. Welchen Wert diese
Zehnten hatten, ist nicht angegeben.
Ausserdem bezog der Prior die Zehnten
aller /Yaust/'eze zu Rüeggisberg, Rohr-
bach. Schwanden, Brügglen, Hinter-
fultigen, Baumgarten, Ober- und Nieder-
bütschei (alle Gemeinde Rüeggisberg;
Laedrach, 125).

5. Der P/vor muss
Ü6er oVe ^esout/em P///c/??e/7

c/er Gottes/?at/s/etvte wac/tet?

Da waren die Z/'zJsôad/e/y?:

«Der Zinsbauer besass ein Gut des
Klosters gegen einen unabänderlichen
Zins (Bodenzins) als erbliches Lehen.
Die Abhängigkeit des Besitzes kam durch
die Belehnung und eine Handänderungs-
gebühr, den Ehrschatz, zum Ausdruck.
Diese erbzinspflichtigen Lehensleute wa-
ren persönlich frei und nahmen teil an der
Gemeindeversammlung, die über Be-
nutzung der Ackerflur und Allmend ent-
schied, und waren nur dem ordentlichen
Richter zuständig» (Wäger, 146).

Der Lehensmann, der Zinsbauer hatte die
Güter in dem Zustande zu erhalten, in
welchem er sie vom Prior zu Lehen empfan-
gen hatte. Andernfalls ist der Prior bei der
Aufgabe nicht verpflichtet, die Güter zurück-
zunehmen, sondern er kann vielmehr den
Bauern zwingen, den Schaden wieder gut zu
machen.

Klostergüter, auf denen sich Häuser, Speicher
und Scheunen befinden, dürfen nur mit aus-
drücklicher Bewilligung des Priors verkauft
werden.

Die Aufgabe der Lehen an das Priorat kann
erfolgen, sofern die Güter gut instandgehalten
werden, und zwar auf die Tage, an denen
der Zins entrichtet wird - St. Martins-,
St. Andreas- und St. Nikiaustag.

Ist ein Gut oder Lehen durch den Tod des
Inhabers ledig geworden, so sollen der oder
die Erben, ehe sie nach dem Begräbnis von
der Kirche nach Hause gehen und vom Gute
Besitz ergreifen, dem Propst der Kirche von
Rüeggisberg oder dessen Statthalter den
Tod des Lehenmannes anzeigen und zugleich
dessen Güter als Erben fordern, indem sie

versprechen, den schuldigen f/rzsc/rafz in der
Höhe eines Jahreszinses zu entrichten und
den Z.e/?ense/'d schwören. (Da die Eides-
formel fast gleich lautet wie für Trub, kann
hier auf eine Wiedergabe verzichtet werden.)
Verweigert der Prior die Übergabe an die
Erben, soll der Erbe das Lehen vom Vogte von
Rüeggisberg fordern. Werden diese Bestim-
mungen - Eid und Ehrschatz - nicht einge-
halten, so fällt das Gut ohne jeden Schieds-
spruch dem Prior anheim.

Wollte einer seine Güter verhauten, so konnte
er dies zwar tun, musste jedoch dieselben
zuerst dem Prior zum Kaufe anbieten. Wollte
der Prior die Güter nicht erwerben, so musste
er dieselben dem Käufer verleihen, sofern die-
ser hinlänglich befähigt war, die Güter zu
bebauen und deren Lasten zu tragen. Der
Käufer muss auch auf diesen Gütern wohnen.

Hatte der Käufer Eid und Ehrschatz geleistet,
so musste der Prior das Lehen ohne Zins-
Steigerung übergeben.

Verkaufte der Lehenmann einen Acker oder
eine Wiese seines Gutes, verlor er das ganze
Gut, musste zudem das Verkaufte zurück-
kaufen.

7. We/c/?e Po//e /a//f rfem P/vor zu
Z?e/' Sfre/f/grAre/feu /C/osfetguf
oc/et 6e/ auc/e/77 Sfre/f/gAre/fe/?
semer Goffes/taus/eute

Da das /f/oster Grundbesitzer ist, hat es
damit das /?ec/?t der Ger/c/rfsöar/re/f auf
diesem Grundbesitz.

Da hatten die Pächter geschworen «dem

gotzhus und dem probst nutz zu fürdren -
schaden ze werren». Aber schlechte
Naturalzinse konnten trotzdem vorkom-
men. Der Probst ermahnte dann wohl die
Pächter. War die Mahnung fruchtlos,
führte er Klage bei der nächstliegenden
Gerichtsperson, dem Dieser lud
die Angeklagten auf die Gerichtsstätte,
wohl in der Nähe des Klosters. Bei der

Gerichtsverhandlung führte er den Vor-
sitz; zusammen mit den Beisitzern, den
«Gerichtslüten», Urteilssprechern, fällt er
das Urteil:

«Es wird erkannt, dass Rudi Ammann die
,Birchi', Hans Nussbom die ,Lomatte',
Hensli Müller die ,Bloematten', wie alle
ihre andern Lehensgüter insgesamt und
ohne Unterschied in gutem Zustand er-
halten oder alle dem Kloster aufgeben
sollen. Zeugen und Urteilssprecher: Uelli
Schnider, Hensli von Hasli, Claewo in

Mulebach, Hensli von Rorbach» (Wäger,
191).

Für verspätete Bodenzinsablieferung ging's
aber mit einer Mahnung nicht ab. Pro Tag
Verspätung musste der Pächter um 1400
herum 3 Schilling Busse zahlen. Zahlte er
nicht, klagte der Prior beim Ammann und das
Gericht fällte dann das Urteil auf Pfändung.
Versäumte Zinsablieferung kam oftmals vor.

D/'e Vogte/grer/'c/7t.sbarhe/f

Mit der Stiftung eines Klosters und den
Landschenkungen hatte Lüthold von
Rümlingen dem Kloster auch die grund-
herrliche Gerichtsbarkeit übergeben. Den
ß/utbann aber, den er im Namen des

Königs ausübte und schon vor der
Klostergründung inne hatte, behielt er
bei und zwar über die Gotteshausleute
und alle anderen. In der damaligen Spra-
che hiess er Vogt (nach Kluge: Richter,
Beschützer, Heerführer, Verwaltungs-
beamter, Herr).

In seiner Tätigkeit als /?/cbfez über d/'e

Goffesbac/s/eute hiess er Äastvogt, in

seiner übrigen einfach Vogt.

Die weltliche Vogte/ /?üegrgr/sber<7 - also
Gotteshausleute und andere — bestand
nach einer Urkunde von 1500 aus fol-
genden Höfen und Ortschaften: Rüeg-
gisberg das Dorf, Ober- und Nieder-
bütschei, Mättiwil, Tromwil, Ober- und
Niederbrügglen, Bomgarten, Bächi, im

neuen Ried, Inner- und Ausserfultigen,
Schwanden, Helgisried, Rohrbach.

Die r/chfer//cbe eetugo/'s des l/ogfes wurde
um 1346 wie folgt umschrieben: «Von erst
geben wir us, dass der egenannt vogt um
nachtbrand, umb todschlag, um Dübstal, um
strassrob und semliche (solche) Sachen die
lip und gut angan, richten soll» (von Watten-
wyl, 22). Diese richterliche Tätigkeit er-
streckte sich sowohl auf Gotteshausleute wie
andere, denn «die sogenannte Gotteshaus-
vogtei oder Kastvogtei von Rüeggisberg bil-
dete einen Bestandteil der weltlichen Vogtei
und ist in dieser enthalten; dem Recht nach
wurde die Vogtei immer ungeschieden über
die Gotteshausleute und die Vogteileute,
welche nicht Gotteshausleute waren, aus-
geübt» (von Wattenwyl, 21).

15



Az7cfeze /?ec/7îe une/ P///'c/?Ze/7 c/es Vop/es
gepez/z/Z/ez c/ern /f/osZez

Um 1480 gait noch immer das Recht des
Vogtes auf /Veerbann: «... denn süllen
die liit des gotshus einem vogt schweren
sin recht ze behalten und s/'/t ze/se/7 ze
£3/7 wenn er sie darüber mahnt» (von
Wattenwyl, 29).

Kam ein neuer Vogt, «so ergriff er den
Ring der Kirchtüre zu Rüeggisberg mit
der linken Hand und schwur mit der
rechten Hand einen gelehrten Eid: ,der
Kirche von Rüeggisberg und den Leuten,
welche in die Vogtei gehören (also auch
den Gotteshausleuten), Treu und Wahr-
heit ze leisten und sin und ihr Recht
gleich andern Vögten zu beschirmen»
(von Wattenwyl, 41).

Ebenso wichtig wie der Schutz des
Rechtes war die Pflicht des Vogtes, das
AYosfer pepez? zo/?e Gewa/Z zu schützen.

*

Das Kloster musste diese Verpflichtung
des Vogtes teuer bezahlen! In einem
Vertrag zwischen dem Vogt Kuno von
Rümlingen und dem Prior Peter von
Cronay, um 1288 herum, lauten die Auf-
Wendungen an den Vogt: 16 Bernpfunde
(16x370 Fr.) auf Sankt Michaels-Tag,
40 Mütt Hafer auf Sankt Andreas-Tag.

Az/c// t/er Pz/'or sZe/?f u/7/er Au/s/c/7Z/

So wie der AbZ voz? C/u/?y die Mönche
Ulrich und Cono einst nach Rüeggisberg
geschickt hatte, befahl er von Zeit zu Zeit
V/s/Zarorer? ins dortige Kloster. Diese Be-
sucher schauten zum Beispiel, ob der
Tagesplan richtig durchgeführt werde,
die Kirche in einem guten Zustand sei,
besonders die Altäre, ob die Armen ge-
kleidet und gespeist würden.

Was sie beobachtet hatten, schrieben sie
dem Abt von Cluny.

Alle zwei Jahre musste der Prior nach
Cluny reisen und vom dortigen Abt Be-
fehle zur Besserung entgegen nehmen,
wenn die Visitatoren ein «schlechtes
Zeugnis» ausgestellt hatten.

Aber Prior und Mönch sollen nicht der
Laune und Willkür ihrer Umgebung preis-
gegeben werden. Wer konnte das ver-
hindern? Der Papst/ Im Jahre 1144 er-
hielt Cluny und damit auch Rüeggisberg
folgenden Privilegienbrief: «Über clunia-
zensische Mönche soll auser dem Papst
und dessen Legaten niemand Exkom-
munikation (Ausschluss vom heiligen
Abendmahl) und Interdikt (Verbot, die
Kirche zu besuchen, zu beichten und
ähnliches) verhängen können.» Nur der
Abt von Cluny dürfe über Cluniazenser-
mönche richten oder dann der Papst.

B. Das Benediktinerkloster
Trub

(yber aVe G/z/zit/t//?^ c/es /C/osfeps

Um das Jahr 1125 muss das Trubertal noch
sehr dünn bevölkert gewesen sein. Namen
wie «Schneiderhaus, Zürcherhaus, Feldhüsli,
Maurerhüsli» deuten auf spätalamannische
Besiedlung durch Einzelhöfe. Das Alter der
andern Siedlungsnamen ist unbestimmt.

Wie weit das Kloster zu einer dichteren Be-
Siedlung beitrug, ist nicht nachzuweisen.
Wenige Namen lassen ja auf das Kloster sei-
ber schliessen — einzig das in nächster Nähe
der Kirche stehende Bauernhaus «Kloster»
und die im NO gelegene «Klosteregg».

Die Gegend war aber für die Anlage eines
Klosters vorzüglich geeignet.

Wahrscheinlich um seines Seelenheiles
willen kam eines Tages im Jahre 1125
der Freie Thüring von Lützelflüh auf
seinen Grund und Boden am Trubbach
und suchte einen Bauplatz für ein Kloster.
Er fand ihn: «Die kleine Ebene über dem
Seltenbach (dem wohl ein Mönch den
Namen gegeben hat) und über der Trub
war wie geschaffen dazu, gesichert vor
dem Hochwasser, nicht im Haupttal
selbst gelegen, sondern etwas zurück,
mehr geschützt vor Bise und Wetterluft,
dazu schön nach Süden gewendet, jeden
Sonnenstrahl auffangend.

Eine gute Quelle floss in der Nähe, man
konnte sich das Wasser schnell holen,
bis ein richtiger Brunnen gemacht war.»
Vermutlich stand das Kloster am Platze
der heutigen Kirche (Nil, 11).

Vielleicht bauten dann Eigenleute des
Thüring das Kloster; das Projekt stammte
wohl aus St. Blasien.

W/'e das /K/osZez at/ssa/7

Der prächtige Rekonstruktionsversuch
von Walter Schönholzer auf dem Um-
schlagbild sei wie folgt ergänzt:

«Die annähernd quadratische Vierflügel-
anlage von ungefähr 45 Metern Seiten-
länge umgab den offenen /f/osZez/70/, der
vom /Oeuzga/7p eingefasst wurde, einem
rechteckigen gedeckten Umgang. Die

ganze Nordseite wurde von der romani-
sehen ÄVosZez/r/zc/7e gebildet, die um
Chortiefe länger war als die gegen-
wärtige. Im Gründungsbau (nach 1125)
bestand sie (die C/roza/i/ape) aus den
annähernd quadratischen Räumen von

A/Zaz/zaus und C/70Z, der von quadrati-
sehen /Cape//e/7 flankiert war. Das Sc/)/7/
— ein Rechtecksaal - hat alle Umbau-
phasen und Brände (1414, 1501) über-
dauert; eine Schranke schied das Schiff
am Ort des heutigen Chorbogens vom
Mönchschor. Das Westdrittel war ur-
sprünglich als Voz/7a//e abgetrennt. .»
(Steiner/Roth, 33/34)

In einem Dac/7ze/Zez hing eine Glocke.

Geweiht war die Kirche der Maria, dem
heiligen Kreuz und Johannes, dem
Evangelisten.

Die Anordnung und Benennung der
folgenden Klosterteile ist eine nur wahr-
scheinliche, da sichere Nachrichten feh-
len:

An die Süt/osZ/rape//e der Kirche schloss
sich das Gebäude mit dem Schlafsaal
/D0/777/Z0/7U/77,) der Mönche — oben —

dem /(ap/Ze/saa/ unten, an. Daran stiess
das Eckgebäude mit Bäckerei, Keller,
Vorratsräumen. Das nächste Haus ent-
hielt unten die /GzcAe, oben den Esssaal

/Pe/eAZor/umJ. S/ö/ZoZ/re/r w/7t/ ScAre/'/?-

sZwöe beendeten den Südflügel. AöZ-
wo/7/7uz/p und GäsZe/731/s schlössen das
Kloster gegen Westen ab. Ein kleineres
Gebäude mit Werkstätten stand etwas
abseits gegen Norden.

Alle Gebäude bestanden aus Mauer und
Holz.

Eine L/m/r/et/oops/naoez, deren Reste

man gefunden hat, hielt das Ganze zu-
sammen; sagt doch Kapitel 66 der
benediktinischen Ordensregel: «Wenn
immer möglich soll das Kloster so an-
gelegt werden, dass alles Notwendige —

Wasser, Mühle, Garten und Werkstätten —

innerhalb der Klostermauern sich befin-
det. So brauchen die Mönche nicht
draussen herumzugehen, was für ihre
Seelen durchaus nicht zuträglich ist.»

Eine solche Klosteranlage zu modellieren
oder mit Karton oder Papier auszuführen, ist
reizvoll, und die Fünftklässler werden das

gerne tun. Der Anlage in Trub kommt am
nächsten die Darstellung in Witzig, 52/3.

Dez P/osZezbes/Zz

Der Stifter hat aber auch für das tägliche
Leben der Mönche gesorgt: er schenkt
40 Bauerngüter, so im Entlebuch, War-
tenstein bei Lauperswil, Langnau, Rü-
derswil usw. Die Güter sind im ganzen
Kanton herum zerstreut, eines ist gar im
Kanton Zürich.

Zudem besitzt aber das Kloster innerhalb
seiner näheren Umgebung viele Güter. Diese
letzteren Güter liegen innerhalb folgender

16



Grenzen (Urkunde um 1371): «Da der Kenel-
bach (aus dem Frittenbach) in die litis gat
und über Iltis in den Mühlebach und deshin
uf gan Scheidegg.» Darnach gegen Vorder-
und Hinter-Blapbach und zur Käseren auf
dem Rämisgummen. Von dort zieht sich die
Linie, Marbach umfassend, die Iltis hinab bis
zur Mündung des Hämelbaches. Hier folgt
sie der heutigen bernisch-luzernischen Kan-
tonsgrenze bis zum Höchenzi. Von hier zieht
sie sich westwärts gegen den heutigen Geiss-
grat, umfasst den Gohlgraben und zieht sich
wieder den Frittenbachgraben hinab.
(Laedrach, 30, s. u. a. Karte «Burgdorf und
Emmental», Top. Atl. 371, 384 oder Berner
Karte.)

D/e /z/sasser?

Der Stifter sorgte aber auch für die Be-
Setzung mit Mönchen und Prior (Abt-
Stellvertreter): Nach einem Versprechen
an Thüring von Lützelflüh sorgte der Abt
des Schwarzwälder Benediktinerklosters
St. Blasien für die Besetzung des
Schwesterklosters Trub. Damit der Fort-
bestand des Klosters gewahrt blieb, hatte
der Stifter sich auch versprechen lassen,
«dass kein Prior von Trub abberufen wer-
den sollte, oder er mache sich ,grosser
unlidlicher misstaten' schuldig. Ebenso
sollten die Trüber Mönche nur dann in
das Mutterhaus zurückgehen dürfen,
wenn sie ,so hoch und merklich ver-
lümbdet würden, dass ihnen. in Trub
der ,ruw und buss abgeslagen wurd'.»
(Laedrach, 16)

Der Abt aber hielt sich nicht an sein Verspre-
chen, rief Mönche und Prior zurück und -
kam dadurch in den Besitz von Trub und
seinen Gütern.

Thüring klagte beim Kaiser Lothar. Lothar
entschied: St. Blasien verliert alle Rechte über
Trub. Trub erhielt vom Kaiser folgenden Are/'-
6r/eA

1. Trub wird vom König in seinen und seiner
Nachkommen Schirm genommen.

2. Kein Richter, Herzog oder Graf und keine
richterliche Gewalt darf den jetzigen und
den zukünftigen Besitz des Klosters auf
irgend eine Art antasten.

3. Die Trüber Mönche erhalten das Recht,
beim Tode ihres Abtes eine neue Wahl zu
treffen.

4. Wer vorstehende Bestimmungen verletzt,
zahlt neben dem Schadenersatz eine
Busse: «Der Übeltäter soll überdies ,vor
dem Richtstuhl des göttlichen richters.
schuldig sy!'» (Laedrach, 17).

Der Papst bestätigt auch die Rechte des
Klosters. Wer sie antastete, sollte nicht nur
dem göttlichen Gericht übergeben werden,
sondern «befrömbdet werden. von dem
heiligen lib und blut gottes, und unseres
erlösers Jesus Christi» (also ausgeschlos-
sen vom Abendmahl).

Wer dann — nach dem Bruch mit St. Bla-
sien —Trub mit Mönchen und Abt versah,
ist nicht belegt. Erst um 1139 ist erstmals
ein Abt Sigfridus bestätigt.

>4 us c/e/- Z?e/7eaMî/>7/5c/je/7

/C/osteAregre/

Was c/ez /Vow'ze öe/zn F/ntr/ïf /'/7S F/osfez
zu öeac/)fez7 ftaf

Da Thüring von Lützelflüh «Gottesdiener»
genannt wird, nimmt man an, dass er als
Mönch ins Kloster eingetreten ist. Für
diesen Eintritt wird er sich genau an die
Bestimmungen der Regel gehalten ha-
ben.

Da wird vorerst pepzüft;

«Einem, der neu ankommt, um sich dem
klösterlichen Leben zu widmen, gewähre
man den Eintritt nicht ohne weiteres.
Man handle vielmehr nach dem Worte
des Apostels: .Prüfet die Geister, ob sie

aus Gott sind.'»

Der Abt lässt also Thüring einige Tage in
der Wohnung des Gästehauses sich auf-
halten. Thüring bittet weiterhin um Ein-
tritt, und daher wird er zu den Novizen ins
Kloster versetzt. Ein älterer Bruder über-
wacht ihn, «ob der Novize wahrhaft Gott
suche, ob er Eifer habe für den Gottes-
dienst, für den Gehorsam und für Ver-
demütigungen. Man mache ihn mit allem
Rauhen und Harten bekannt, wodurch
man zu Gott gelangt».

Thüring verspricht weiterhin, bei seinem
Entschluss zu bleiben. Nach zwei Mo-
naten wird ihm die ganze Regel vor-
gelesen und zu ihm gesagt:

«Siehe das Gesetz (eben die Regel), unter
dem du Kriegsdienste leisten willst;
vermagst du es zu beobachten, so tritt
ein; kannst du dies nicht, so geh frei von
dannen.»

Nach weiteren sechs Monaten, dann
wieder nach vier Monaten — jetzt das
letzte Mal — wird die Regel - sie besteht
aus über 70 Kapiteln - vorgetragen,
«damit der Novize wisse, wozu er sich
verpflichtet.»

Was Gfe/77 /Voiz/ze/7 /zn ÄYostez waztef

Das Ich ist ausgeschaltet:

«In allem sollen also alle der Regel (die
das Leben der Mönche regelt) als Lehr-
meisterin folgen, und keiner soll von ihr
leichtsinnig abweichen. Niemand soll
im Kloster dem Willen seines Herzens
folgen.

Gehorsam ohne Zögern ist der vorzüg-
lichste Grad der Demut. Denn der Ge-
horsam, den man dem Oberen leistet,
wird Gott erwiesen...»

Gottesfurcht, Erfüllen von Gottes Willen,
schweigend im Gehorsam, Beichte, Ge-
nügsamkeit, Selbsterniedrigung, Hüten
der Zunge, Ernsthaftigkeit, bescheidenes
und ruhiges Reden, das Haupt zum
Zeichen der Demut geneigt halten - das
sind die weiteren Stufen der Demut, die
zur Gottesliebe führen.

Die Liebe zu Irdischem ist abzutöten:

«Vor allem Gott den Herrn lieben aus
ganzem Herzen, aus ganzer Seele und
mit aller Kraft. Sodann den Nächsten wie
sich selbst lieben. Nichts der Liebe
Christi vorziehen Nichts dem Gottes-
dienst vorziehen... Vor allem muss
dieses Übel aus dem Kloster ausgerottet
werden, dass nämlich einer es wage,
ohne Erlaubnis des Abtes etwas zu ver-
schenken oder zu empfangen, noch
etwas als eigen zu besitzen: durchaus
nichts, weder ein Buch noch eine
Schreibtafel noch einen Griffel, ganz und

gar nichts. Es ist ja den Mönchen nicht
einmal erlaubt, über ihren Leib und ihren
Willen zu verfügen

Keiner strebe nach dem, was er für sich
selbst, sondern für die andern von Vorteil
hält.»

Nach Gott und Christus gehört das
Leben dem Mitbruder im Kloster:

«Die Brüder sollen einander gegenseitig
bedienen. Keiner sei vom Küchendienst
entschuldigt, ausser er sei krank.

Um die Kranken soll man vor allem und
über alles besorgt sein. Man diene ihnen
so, wie wenn man Christus dienen
würde. Alles sei allen gemeinsam, wie
geschrieben steht (Apg. 4. 32). Diesen
Eifer sollen die Mönche mit feuriger
Liebe bestätigen:

Körperliche oder geistige Gebrechen
anderer sollen sie in aller Geduld ertra-
gen. Die brüderliche Liebe sollen sie
einander in reiner Gesinnung erweisen.»

Gibt es blinden Gehorsam?

«Wird einem Bruder vielleicht etwas
Schweres oder gar Unmögliches auf-
getragen, so nehme er den Befehl des
Oberen in aller Sanftmut und im Gehör-
sam an. Kommt er aber zur Überzeugung,
dass die auferlegte Last das Mass seiner
Kräfte übersteigt, so lege er seinem Vor-
gesetzten die Gründe seines Unver-
mögens ruhig und in geeigneter Form
dar, ohne Hochfahrenheit, Widersetz-

17



lichkeit. Hält der Obere an seinem
Befehle fest, dann sei der Untergebene
überzeugt, dass es für ihn so gut ist.»

Zu verschiedenen Malen - so im 48. Ka-
pitel — sagt die Regel: «Alles geschehe
mit Mass wegen der Kleinmütigen. .»
War ein Abt herrschsüchtig und verlangte
er blinden Gehorsam, so entsprach das

keineswegs dem Geist des Masses,
das die Benediktinerregel charakterisiert
(siehe auch unter «Tageslauf»).

Der brüderliche Sinn soll übrigens den
Gehorsam leichter machen: «Den Schwa-
chen gebe man Gehilfen, damit sie ihren
Dienst ohne Widerwillen verrichten.»

Es geht nicht ohne Strafen.

«Ist der Bruder wegen eines Fehlers
öfters zurechtgewiesen worden und
bessert er sich trotzdem nicht, so schreite
man zu körperlicher Züchtigung.» Die
Züchtigung aber ist gewöhnlich das /efzfe
Mittel. Vorher versucht der Abt es noch
mit Ausschluss vom gemeinsamen Tisch,
dem Gottesdienst, dem Abendmahl; die
Gemeinschaft betet für seine Besserung.
Mit dem Fehlbaren darf nicht geredet
werden, doch schickt der Abt geheime
Beobachter, «damit er (der Fehlbare)
nicht durch übermässige Traurigkeit zur
Verzweiflung getrieben werde».

Nützen alle die obengenannten Strafen
nicht, so erfolgt Ausschluss aus dem
Kloster nach dem Bibelwort: «Schaffet
den Bösen weg aus eurer Mitte.»
(1. Kor. 5, 13)

Das Kloster aber übt Barmherzigkeit:
«Will ein Bruder, der aus eigener Schuld
das Kloster verlassen hat, wiederum
zurückkehren, dann muss er zuerst ver-
sprechen, sich in dem Punkte zu bessern,
dessentwegen er ausgetreten ist. Dann
nehme man ihn auf den letzten Platz auf,
damit dadurch seine Demut erprobt
werde. Tritt er abermals aus, so werde er
höchstens dreimal in dieser Weise auf-
genommen. Hierauf aber muss er wissen,
dass ihm jede Möglichkeit zur Rückkehr
verschlossen ist.»

Benedikt leitete die meisten Bestim-
mungen der Regel von der Bibel ab, weil
sie ihm «eine überaus sichere Rieht-
schnür für das menschliche Leben war».
(Ganze Regel s. Balthasar)

7M/Wf7 w//c/ zt/m /WÖA7C/7

grev/e/T??

Der Novize verspricht nun, alles, was in
der Regel steht, zu beobachten und den
Befehlen des Abtes nachzukommen.
Jetzt erst kann er in die Mönchsgemein-

schaft aufgenommen werden. Nochmals
wird ihm aber deutlich gemacht, «dass
es ihm fortan kraft der Regel nicht mehr
erlaubt ist, aus dem Kloster auszutreten
oder das Joch der Regel von seinem
Nacken abzuschütteln, das er während
einer so langen Prüfungszeit zurück-
weisen oder auf sich nehmen konnte.»

Die Klostergemeinde versammelt sich in
der Kirche. Vor ihr gelobt Thüring:
«Ich werde bis zu meinem Tode im
Kloster Trub leben. (Typische Ausrich-
tung der Benediktiner-Gelübde auf ein
bestimmtes Kloster.)

Ich werde tugendhaft - wie es die Regel
verlangt — leben.

Ich werde dem Abte stets Gehorsam
leisten. Gott helfe mir dazu und die
Heiligen dieses Klosters!»

Benediktinermönch

Schon vor dem Gelöbnis hat er eine Ur-
künde geschrieben. In dieser heisst es,
im Namen der Heiligen des Klosters Trub
schenke er all sein Eigentum dem Kloster.

In einer zweiten Urkunde, die auch vor-
her geschrieben wurde und jetzt auch
auf dem Altar lag, hiess es, Thüring
gelobe im Namen der Heiligen Maria und

Johannes des Apostels und des Abtes
Sigfridus, beständig im Kloster zu Trub
als Mönch zu leben und Tugendhaftig-
keit, wie die Regel es verlange, und
Gehorsam gegenüber dem Abte zu üben.

Diese Urkunden wurden wahrscheinlich
vom Abte verlesen.

Darnach rief Thüring über die Kloster-
gemeinde hin: «Nimm mich auf, o Herr,
nach deinem Wort, und ich werde leben;
und lass mich nicht zuschanden werden
in meiner Hoffnung!»

Dreimal — immer nach der Regel — ant-
wortete die Gemeinde mit ähnlichen
Worten (s. z. B. Ps. 119, 116). Beim
dritten Mal fügte sie an: «Ehre sei dem
Vater und dem Sohne und dem Heiligen
Geiste, von nun an. .»

Es folgte für den Novizen eine Szene der
Erniedrigung: er warf sich zu Füssen jedes
Bruders, mit der Bitte, für ihn zu beten.
Von diesem Tage an galt er nunmehr als
Glied der Gemeinschaft. Alsbald legte
er im Gotteshaus die Kleider, die er trug,
ab, und man bekleidete ihn mit dem
/C/osfergrewa/jo'.

Wie sah dieses Klostergewand aus?

Die Regel (die Urregel ist verbrannt, die
beste Nachschrift aus dem Jahre 914 findet
sich in der Stiftsbibliothek St. Gallen) sagt
darüber: Die Kleider werden den Brüdern
entsprechend der örtlichen Lage und dem
Klima gegeben. Der Abt hat dieser Verschie-
denheit Rechnung zu tragen. (Man erkennt
auch hier den massvollen Charakter der
Regel!) Wir glauben aber, dass in Gegenden
mit mittleren Temperaturen, wie Trub, für
jeden Mönch eine KV£(///e und eine Tt/o/Ara

genügten: Die Kukulle für den Winter war
dichtwollig, jene für den Sommer glatt oder
abgetragen. Dazu kommt ein S/rapu/Ze/'für die
Arbeit, ferner als Fussbkleidung Strümpfe
und Schuhe. In der Farbe der Kleider soll man
sich an die örtlichen Verhältnisse halten.

Balthasar bezeichnet die Kukulle als ein
Obergewand, als einen Kapuzenmantel (s. die
Kleidung des heiligen Benedikt in Schmitz 1).
Es ist die Mönchskutte im Unterschied zu
unserer berndeutschen «Chutte», die Kluge
ebenfalls «Mönchskleidung» nennt. Sie wird
in Trub aus festem Stoff, aus dem noch heute
gebräuchlichen Halbleinen, bestanden haben.

Die Tunika war jedenfalls das leinene Hemd
mit Ärmeln.

Wie das Skapulier damals aussah, ist aus
Mangel an Quellen nicht genau auszuma-
chen. Balthasar redet von einem kurzen, die
Schultern und den Rücken deckenden Kleid,
während Köhler es mehr im heutigen Sinn
darstellt als ein Kleidungsstück, «welches aus
einem langen, handtuchartigen Stoffstück
bestand, das in der Mitte mit einem Knopfloch
versehen war. Das Skapulier fiel glatt über
Rücken und Brust herab» (s. Witzigs Darstel-
lung, Seitenansicht, S. 56).

18



Nachzuholen ist, dass die Kleider wahrschein-
lieh dunkel, wenn nicht sogar schwarz
waren.

Als Fussbekleidung dienten Sandalen, im
Winter wohl hohe, grobe Schuhe.

Die Haare waren vermutlich - es steht darüber
nichts in der Regel - bis auf einen schmalen
Kranz abrasiert.

£»7 7"agres/at//
//77 £e/7ecMr/>?e/"A7oster

Nach den Bestimmungen der Regel war
auch Thürings Tag wohl auf die Viertel-
stunde genau eingeteilt, geregelt. Er hatte
ungefähr folgenden So/7Wje/?a<7esp/ar7

(vergleiche den Tagesplan der Clunia-
zenser in Rüeggisberg, S. 11):

5. Nachtstunde (heute 2 Uhr): Aufstehen!
Nachtgottesdienst

Bei Anbruch des Tages: Frühgottesdienst:
Psalmen singen und beten, Lesungen aus den
Apostelbriefen

1. Tagesstunde (etwa 6 Uhr): Stundengebet
(Prim): Gesang und Gebet, Lesung

Bis zur 4. Stunde (etwa 10 Uhr): Handarbeit

Kurz vor der 4. Stunde (kurz vor 10 Uhr):
Stundengebet (Terz)

4. bis 6. Stunde (etwa 10 bis 12 Uhr): Bibel-
lesen, Betrachtungen darüber

Vor der 6. Stunde (vor 12 Uhr): Stunden-
gebet (Sext)

6. Stunde: Mittagessen, Ruhen bis 8. Stunde

9. Stunde (etwa 15 Uhr): Stundengebet
(None), dann Handarbeit bis 12. Stunde

12. Stunde (18/19 Uhr): Vesper, Abendessen,
anschliessend Vorlesungen über die Heiligen
Väter

Nach der 12. Stunde (etwa 20 Uhr): Komplet
(Abendgebet), dann vollständige Ruhe

Zur Ze/te/nfe/Vunp/ Zur Zeit der Klöster wurde
der Tag von Sonnenaufgang bis -Untergang
in 12 gleiche Zeitabschnitte («Stunden»)
unterteilt. Bei Tag- und Nachtgleiche ent-
sprachen diese Stunden den heutigen. Im
Sommer waren aber diese Zeitabschnitte
länger und im Winter kürzer als eine heutige
Uhrstunde. Man richtete sich eben nach der
Natur.

Zum /Vac/jfgroftesc//e/7rf: Es mochte man-
chen sauer ankommen, um diese Zeit
aufzustehen. Mit einer Kerzenlaterne in
der Hand, noch schlaftrunken und
schwankend im Gange, schlurften sie wie
Geister in die Kirche. Erst beim dreimali-
gen Chorgebet «Herr, öffne meine Lip-
pen... (Ps. 51, 17)» erwachten sie

richtig. Dann wurde der 3. Psalm gebetet,
wohl nochmals wacher in die stille

Kirche hinaus. Es folgte der 95. Psalm als
Lobgesang mit refrainartigen Wendun-
gen. (Will man in der Schule einen sol-
chen Nachtgottesdienst durchbeten und
-singen, kann an Stelle des 95. Psalmes
ein anderes Loblied aus unserm Kirchen-
gesangbuch verwendet werden.) Der
Gottesdienst setzte sich fort in einem
ambrosianischen Hymnus wie etwa «Der
Morgenstern steigt aus dem Meer empor,
schon schweben frühe Strahlen auf den
Wellen, die ersten Boten wiederkehren-
den Lichtes, so soll dein heilig Licht die
Seele erleuchten». Darauf werden sechs
Psalmen gebetet; ein Bruder trägt einen
Abschnitt aus dem Alten Testament vor
und zwar auswendig; der Chor singt
einen kurzen Wechselgesang. Wieder
folgen sechs Psalmen, die mit Halleluja
zu singen sind. Dann wird eine Lesung
des Apostels (bei Benedikt ist es immer
Paulus) auswendig vorgetragen; hierauf
kommen. das Litaneigebet, das heisst
«Kyrie eleison .».

Der Tapesp/an war so angelegt, dass er
den Bestimmungen der Regel - Kapitel
48 - entsprach, das heisst Abwechslung
bot zwischen Handarbeit und «Lesung
göttlicher Dinge». (Damit ist auch Singen
und Beten gemeint.)

We/c/jes war /Truwrgrs A/anc/aröe/'t?

Er wurde vom Cellerar (dem Wirtschafts-
Verwalter des Klosters) für eine Woche in
die Klosterküche befohlen. Da musste er
mit einem oder je nach Grösse der
Klosterfamilie vielleicht mit mehreren
Brüdern kochen, abwaschen, abtrock-
nen, «ohne Murren» den Brüdern und
dem Abt das Essen auftragen. Am Ende
seines Dienstes, für den es keine Ent-
schuldigung mit Ausnahme von Krank-
heit gab, «wasche er die Tücher, womit
sich die Brüder Hände und Füsse ab-
trocknen. Unterstützt von dem, der den
Dienst beginnt, wasche er allen Brüdern
die Füsse» (Regel 35).

War er gottesfürchtig, eifrig und besorgt,
so konnte er zum Krankenwärter befoh-
len werden (Regel 36).

Daneben gab es Arbeit, die im Sinne des
Tagesplanes getan werden konnte, wie
das Abschreiben von Heiligengeschich-
ten oder einzelner Teile der Bibel. Wir
müssen uns für Trub aber immer vor
Augen halten, was Nil (14) schreibt, dass
nämlich Trubs Schreibpultarbeit mit
St. Gallen nicht zu vergleichen war. Doch
darf auch nicht übersehen werden, dass
das Kloster zweimal völlig niederbrannte,
so 1414. Da es aus Holz bestand, war an
eine Rettung zum Beispiel der Bibliothek
gar nicht zu denken. Der Abt wird den

alten Satz, ein Kloster ohne Bibliothek
gleiche einer Burg ohne Waffenkammer,
sicher beherzigt haben.

«Die älteste Methode des Abschreibens war
die, dass ein Kopist ein ganzes Buch über-
nahm, oder dass mehrere Hände sich am
selben Manuskript ablösten. Später wurde
nicht selten ein Text verschiedenen Ab-
Schreibern zugleich in die Feder diktiert, oder
mehrere Mönche arbeiteten gleichzeitig an
den einzelnen Bogen eines Bandes, wobei sie
darauf zu achten hatten, dass sie genau gleich
viel Platz für den Text brauchten wie die
Vorlage, damit sich ihre Abschriften glatt
zusammenfügten. Die fertigen Kopien wur-
den, wie zahllose Vermerke in den Hand-
Schriften bezeugen, gewöhnlich noch von
besonders sachkundigen und zuverlässigen
Mönchen durchgesehen.

Nicht geringe Mühe bereitete oft die Be-
Schaffung der Vorlagen. Erhaltene Briefe
sprechen von einem lebhaften Austausch
gesuchter Manuskripte unter den Kloster-
bibliotheken.» (SSW Kommentar 50.) Die
Abschriften dienten nicht nur dem Äufnen der
Bibliothek, sondern dem täglichen Gebrauch
im Gottesdienst, denken wir nur an die viel-
fältige Verwendung der Psalmen.

(Über die Verzierung der Abschriften gibt
Witzig 54, 55 einige einfache Beispiele, die
von den Kindern gelöst und mit Phantasie
ausgeschmückt werden können.)

Ob und wie Thüring diese Handarbeit auf-
nahm, muss der Vorstellungskraft anheim
gestellt werden. Man kennt Reaktionen wie
die folgenden: «Die Schreibkunst ist müh-
voller als jedes andere Handwerk. Behan-
delt diese Blätter bitte mit Vorsicht. Fahrt
nicht mit den Fingern über die Buchstaben.
Ihr wisst nicht, was es heisst, ein Buch zu
schreiben! Das ist harte, drückende Fron-
arbeit: Der Rücken wird dabei krumm, die
Augen werden matt, der Magen und die
Gedärme krank. .» (Ko. 50)

Eingedenk der Regel «denn dann sind sie
ja in Wahrheit Mönche, wenn sie von
ihrer Handarbeit leben, nach dem Bei-
spiel unserer Väter und der Apostel», gab
es für Thüring noch a/7deze Azöe/fez?: Die
Kleider der Brüder waschen (jeder Mönch
hatte zwei Kleider), das von den Zins-
leuten abgegebene Getreide mahlen,
Brot backen, das Vieh füttern (vor allem
im Winter; die Zinsleute mussten Fuder
Heu abliefern), melken, im Garten säen,
jäten, in der Nähe des Klosters wohl auch
Äcker bestellen, die Ernte einbringen.

Am Schluss des Tages versammelten sich
die Klosterbrüder im Refektorium oder
Kapitelsaal. Nach dem Abendessen setz-
ten sie sich da nieder und Thüring, der
wohl schon vor seinem Eintritt ins
Kloster lesen konnte, las - nach den
Bestimmungen der Regel - aus den
«Lebensbeschreibungen der Väter» vor.
So etwa aus dem Buche

19



Z.eôe/7 Ww7c(er

des /)e/7/'gre/7 fîenet/Z/rî

Um das Jahr 480 n. Chr. lebte in der Stadt
Nursia in Italien ein Knabe mit Namen
Benediktus. Die Leute sagten von ihm: Er ist
gesegnet wie Jakobs Sohn Joseph, ja mehr:
Ersteht in der Gnade des Herrn. Erspielt nicht
mit den andern Kindern. Er ist still und immer
ernst. Er hat das Herz eines Greises, nicht das
eines fröhlichen Kindes.

Aber eines Tages horchte er auf. Ihm wurde
erzählt, der Heilige Vater Leo sei auf der
Stadtmauer gestanden, das Kreuz Christi
hoch erhoben. Vor den Stadtmauern seien
die wilden Hunnenscharen gestanden und
hätten versucht, in die heilige Stadt Rom
einzubrechen, keinen Stein auf dem andern,
keinen Hund am Leben zu lassen. Der Heilige
Vater habe gerufen: «Du Hunnenkönig, du
vvillst uns mit dem Schwert töten Wir fürch-
ten uns nicht, denn der da oben am Kreuz ist
stärker als du. Durch seine Kraft wird dein
Schwert sinken. Seine Kraft wird in dich
fahren, dass du und dein Heer von den
(Vlauern Roms lässest!»

Und der Hunnenkönig sei wirklich abgezo-
gen.

Dem Knaben brannte die Geschichte von der
Kraft des Kreuzes auf dem Herzen. Er sehnte
sich darnach, Christus zu danken für die
Errettung der Stadt.

Er wurde dann nach Rom geschickt, um dort
zu studieren. Aber als er dabei viele in den
Abgrund der Laster, wie Trunksucht, Dieb-
stahl, Lüge, Flucht vor der Arbeit, versinken
sah, zog er den Fuss, den er schon auf die
Schwelle der Welt gesetzt hatte, wieder zu-
rück, um nicht auch selbst in den entsetzli-
chen Abgrund zu stürzen. Er verschmähte also
das Studium, verliess Vaterhaus und Vermö-
gen und begehrte in dem Verlangen, Gott
allein zu gefallen, das Mönchskleid.

Als er sich nun in die Einsamkeit begab,
folgte ihm einzig seine Amme, die ihm in
grösster Liebe und Anhänglichkeit zugetan
war. Als sie nun an einen Ort namens Affile
(bei Subiaco) kamen und, aufgehalten durch
Liebeserweise vieler angesehener Männer,
bei der Kirche des heiligen Petrus verweilten,
erbat sich die Amme von Nachbarsfrauen ein
Tonsieb, um den Weizen zu reinigen, und
liess es unvorsichtigerweise auf dem Tisch
stehen; durch irgend einen Zufall zerbrach es
und ging in zwei Stücke auseinander. Als die
Amme zurückkehrte und das Unglück sah,
weinte sie bitterlich, weil das entlehnte Ge-
schirr zerbrochen war. Als aber der fromme
und gute Knabe Benedikt seine Amme weinen
sah, hatte er Mitleid mit ihrem Schmerz; er
nahm die beiden Stücke und begab sich unter
Tränen ins Gebet; als er vom Gebete auf-
stand, fand er die Multer (das Sieb) neben
sich so wiederhergestellt, dass keine Spur
von dem Bruch an ihr bemerkt werden konnte.
Dieses Ereignis wurde dort allen bekannt und
erregte solche Verwunderung, dass die Ein-
wohner die Multer beim Kirchenportal auf-
hängten, damit das gegenwärtige und das
kommende Geschlecht sehe, mit welch

gnadenvollem Wandel Benedikt schon als
Knabe den Weg seiner Vollkommenheit be-
schritt. Benedikt aber verlangte mehr nach
Leid als Lob dieser Welt, mehr nach Mühsal
Gott zulieb als nach der Gunst der Welt. Des-
halb begab er sich an einen ganz abgelegenen
Ort, nach Subiaco. Ein Mönch Romanus gab
ihm das Mönchskleid und stand ihm, so viel
es ging, bei. Der Mann Gottes aber zog sich in
eine ganz enge Höhle zurück und verweilte
dort drei Jahre, ohne dass ein Mensch, mit
Ausnahme des Mönches Romanus, etwas
davon wusste.

Er betete, fastete, schlief wenig, kleidete sich
nur in ein Fell, sodass die Hirten glaubten, er
sei ein Tier. Aber wie er Wunder vollbrachte
wie dasjenige mit der Multer, kamen viele
zu ihm und brachten ihm leibliche Nahrung.
Er aber gab Trost in ihre Herzen, Hoffnung
und Liebe für Christus und den Nächsten.

Nicht weit von der Höhle weg stand ein
Kloster. Da dessen Abt gestorben war, kamen
die Mönche zu Benedikt und baten ihn, er
möge ihr Vorsteher sein. Lange weigerte und
sträubte er sich und sagte ihnen voraus, dass
seine Lebensweise mit der ihren nicht harmo-
nieren werde. Schliesslich aber sagte er zu.
Als er dann im Kloster über der Beobachtung
der Regel wachte und keiner mehr wie früher
durch unerlaubte Handlungen vom Wege des
klösterlichen Lebens abweichen durfte, gerie-
ten die Brüder in wahnsinnige Wut und
klagten sich selbst an, dass sie ihn gebeten
hatten, ihr Vorsteher zu werden. Da es ihnen
wehe tat, den gewohnten Weg zu verlassen,
unterstanden sich einige von ihnen, über
seinen Tod zu verhandeln, und sie taten ihm
Gift in den Wein. Als nun das Glas, in wel-
chem sich der Gifttrank befand, nach Kloster-
sitte dem Abte, während er bei Tisch sass,
zur Segnung gebracht wurde, erhob Benedikt
die Hand und machte das heilige Kreuz-
zeichen darüber, und das Glas, das doch
weiter weggehalten wurde, zersprang auf
dieses Zeichen hin; es zersplitterte so, wie
wenn er auf den Todesbecher einen Stein ge-
worfen hätte. Sofort erkannte der Mann Got-
tes, dass der Becher einen Todestrank ent-
halten hatte, liess die Brüder zusammen-
kommen und sprach zu ihnen mit sanfter
Miene und ruhigem Herzen: O Brüder, Gott
der Allmächtige habe Erbarmen mit euch.
Gehet und suchet euch einen Abt nach euren
Sitten

Hierauf kehrte er an die Stätte seiner lieben
Einsamkeit zurück und wohnte allein in sich
unter den Augen des himmlischen Zu-
Schauers.

Die Mönche hätten gerne noch mehr
vernommen über den, der ihre Regel
geschrieben hatte. Aber der Tag ging zur
Neige. Der Abt begann die Komplet, das
Schlussgebet, zu sprechen, und die
Mönche fielen ein. Nach diesem Chor-
gebet sangen sie ein Loblied, hörten eine
kurze Lesung, sangen «Herr, erbarme
dich unser» («Kyrie eleison») und erhiel-
ten den Segen des Abtes. Da nach der

Regel (Kapitel 42) jedes Reden nach der
Komplet bei strenger Strafe verboten war,
zogen die Mönche wie Schatten ab in
ihren Schlafsaal. Das «Bett» bestand aus
vier groben Beinen und einem dicken
Laden darüber. Darauf lag der Strohsack,
darüber ein grobes Tuch und zuoberst
die dicke, warme Wolldecke. An der
Wand hing wohl ein Kruzifix, davor am
Boden stand ein Betschemel. Wie ein
Soldat beim Wachtdienst, so legte sich
Thüring angekleidet auf seinen Stroh-
sack; denn «die Mönche seien stets
bereit, auf das gegebene Zeichen hin
sollen sie sich ohne Verzug erheben und
sich beeilen, einander zum Chorgebet
(hier zum Frühgottesdienst) zuvorzu-
kommen» (Regel Kapitel 22).

Der S/ßr/ir/c/t/s
£//7<y c//e /C/oste//a/77///e

Für diese Zeit -12. und 13. Jahrhundert -
schreibt Laedrach: «In der ersten Zeit
standen die Trüber Mönche noch im Ruf
einer grossen Tüchtigkeit. Daher wurden
für das neugegründete Gotteshaus St.

Johann im Thurtai der erste Abt Burkard
und einige Ordensbrüder von hier ge-
nommen. Das war um die Mitte des
12. Jahrhunderts.»

Die folgenden Ausführungen gelten die-
ser ersfe/7 Ze/'f des Af/osfezs. Abt und
Mönche glichen in vielem einer wahrhaft
christlichen Familie:

Jeder Klosterinsasse sollte vom Abt Gerech-
tigkeit erfahren. Es gelte bei ihm kein An-
sehen der Person im Kloster. Er liebe den
einen nicht mehr als den andern, ausser wenn
er einen findet, der in guten Werken und im
Gehorsam fortgeschritten ist. Denn ob
Sklave oder Freier, in Christus sind wir alle
gleich. vor Gott gilt ja kein Ansehen der
Person (Rom. 2, 11

Er sollte auch nicht, als ob er unum-
schränkte Macht besässe, irgendeine
ungerechte Verfügung treffen; denn das
Reich Gottes zeichnet sich aus durch die
Gerechtigkeit. Der Abt sollte aber auch
jedem gerecht werden:

«Er sei sich bewusst, wie schwierig und müh-
sam die Aufgabe ist. nämlich Seelen zu
führen und dem Charakter vieler sich anzu-
passen. Der eine nämlich braucht Güte, ein
anderer bedarf des Tadels, wieder ein anderer
des Zuredens.»

Aber auch bei Erziehung und Strafe soll
er individuell vorgehen:

«Bei Bessergebildeten und Verständigeren
wird es genügen, sie ein- bis zweimal durch
Ermahnungen zurechtzuweisen, während er
die Bösen, Harten, Stolzen und Ungehorsa-

20



men gleich zu Anfang ihres Fehlers mit Ruten-
Schlägen... bestrafen soll, eingedenk des
Schriftwortes: ,Der Tor wird nicht gebessert
durch Worte!'»

Der Abt werde jedem gerecht durch Tat
und Belehrung:

«Wer also die Abtswürde annimmt, muss seine
Jünger durch eine doppelte Belehrung leiten,
das heisst, er muss alles, was gut und heilig
ist, mehr durch die Tat als durch Worte auf-
zeigen: den Jüngern, die es fassen können,
soll er durch seine Unterweisungen die Ge-
bote des Herrn lehren; den Schwerfälligen
und Beschränkteren aber soll er durch sein
Beispiel die göttlichen Vorschriften einprägen.
Ebenso soll er durch die Tat seine Jünger
lehren, alles zu meiden, was er ihnen als im

Gegensatz zum göttlichen Gesetz bezeichnet
hat, aus Furcht, selbst als verworfen dazu-
stehen, nachdem er andern gepredigt hat,
und ihm Gott sage: Was zählst du meine
Satzungen auf und führst meine Worte in
deinen Mund? Du selbst hassest ja die Zucht
und wirfst mein Wort hinter dich» (Ps. 50,16).

Als der Vater der Familie traf er letzte
Entscheidungen, trug aber auch die
Verantwortung:

«Nichts soll also dem Befehl des Abtes oder
der von ihm bestellten Vorgesetzten (hier ist
der Abt-Stellvertreter, der FV/'or gemeint)
vorangehen, und wir gestatten nicht, dass
private Aufträge einem solchen Befehl voran-
gestellt werden

So oft eine wichtige Angelegenheit im
Kloster zu behandeln ist, rufe der Abt die
ganze Gemeinschaft zusammen und eröffne
ihr, worum es sich handelt. Und nachdem er
die Ansicht der Brüder vernommen, überlege
er bei sich und tue dann das, was ihm als das
Nützlichste erscheint.

Die Brüder sollen jedoch ihre Meinung in
aller Demut und Unterwürfigkeit vorbringen
und sie sollen sich nicht herausnehmen, hart-
näckig ihre Auffassung zu verteidigen.

Man betrachte ihn wirklich als den Stell-
Vertreter Christi... So soll denn der Abt
nichts lehren, anordnen oder befehlen, was
gegen die Vorschriften Gottes Verstössen
würde. Stets soll sich der Abt daran erin-
nern, dass er beim furchtbaren Gericht Gottes
über beides, nämlich über seine Lehre und
den Gehorsam der Jünger, genaue Rechen-
schaft abzulegen hat.»

Die Klosterfamilie gab sich ihren Ver-
antwortlichen selber:

«Bei der Einsetzung eines Abtes gelte stets die
Regel, jenen zum Abt zu bestellen, den ent-
weder die ganze Gemeinschaft, erfüllt von
Gottesfurcht, in Einmütigkeit erwählt oder
ein, wenn auch kleiner Teil, nach besserer
Einsicht. Die Einsetzung geschehe nach
Würdigkeit des Lebenswandels.» (Genaue
Kenntnis der Regel, Innehalten derselben,
denn der Abt muss in erster Linie über die
Beachtung der Regel wachen.)

Der Familienoberste wurde «Herr» oder
«Abt» genannt, aus Ehrfurcht. Sein
äusseres Zeichen war der /Ou/nmstaö.
Das untere Ende der meist reich verzier-
ten Krümmung war im einfachsten Falle
ein vergoldeter Metallknopf (siehe Bild-
nis des heiligen Benedikt in Schmitz 1

oder in «Urschweiz» 4/1956, Abtstab
von Moutier-Grandval; Witzig, I/56).

Nur dann, wenn sich die Mönche einen
Abt wählten, «der mit ihren Fehlern ein-
verstanden wäre», sollten Nachbaräbte
und der Bischof des Sprengeis eingreifen
und dem Kloster «einen würdigen Ver-
waiter bestimmen». Im andern Fall war
der benediktinische Abt allein dem Herr-

gott — wie dies die Regel immer wieder
betont - Rechenschaft schuldig.

We? gai? t/e/7 Mönche/?
t//?c/ c/e/77 /Ii?/ c/as iag//c/?e ßrai?

Vorerst fragen wir: Was assen und tran-
ken diese Mönche? Wer bestimmte das
Mass des Essens?

Die Regel bestimmt, dass für die Haupt-
mahlzeit zwei gekochte Speisen ge-
nügen sollten. Obst und Gemüse konn-
ten die zwei Speisen ergänzen und da-
mit die Wahl für den einzelnen - diese
Wahl wird durch die Regel erlaubt —

ermöglichen. Pro Tag erhielt jeder Mönch
«ein gutgewogenes Pfund Brot». (Dieses
Pfund wog vielleicht 300, eventuell
400 g, genau kann man es nicht sagen.)

Die gekochten Speisen bestanden aus
Abgaben der Gotteshausleute, zum Bei-
spiel Hafer, Mehlbrei, Eier, Geflügel.

Wein zu trinken hätte Benedikt wohl am
liebsten verboten, aber da dies allzugrosse
Unzufriedenheit gebracht hätte, schrieb er
vor: «Indes glauben wir mit Rücksicht auf die
Schwachen, es genüge für jeden Tag eine
Hemina (etwa 3-5 dl) We/'n. Wem Gott aber
die Kraft gibt, sich davon zu enthalten, der
darf wissen, dass er besondern Lohn empfan-
gen wird.» (Balthasar, 188)

Von Ostern bis Pfingsten, bei Feld-
arbeiten und grosser Sommerhitze wur-
den zwei Hauptmahlzeiten abgehalten:
um die 6. Stunde (mittags) und am
Abend vor dem Einnachten. Nur eine
Mahlzeit wurde verabreicht, und zwar
um die 9. Stunde, wenn keine Feld-
arbeiten zu verrichten waren, die Hitze
«nicht drückend» war und daher am
Mittwoch und Freitag gefastet wurde,
von Mitte September bis 40 Tage vor
Ostern.

Während der Fasfe/7ze/'f - von Aschers
mittwoch bis Ostern - gab es ebenfall-
nur eine Mahlzeit, und diese wurde noch
später als um die 9. Stunde eingenom-
men.

Ein starres System aber gab es auch da nicht:
«War die Arbeit vielleicht anstrengender als

gewöhnlich, so kann der Abt, falls es ihm gut
scheint, noch etwas mehr gewähren. Er

bestimme alles so massvoll, dass die Seelen
gerettet werden, und dass die Brüder ihre
Arbeit ohne berechtigten Grund zur Klage
verrichten.» (Balthasar, 187.) Der Abt musste
aber die Grenzen erkennen: «Vor allem muss
Unmässigkeit vermieden werden und niemals
soll bei einem Mönch Übersättigung vor-
kommen. oder Trunkenheit» (187).

Und nun: wer brachte dem Cellerar oder
Wirtschaftsverwalter Brot, Fleisch, Milch
in die Klosterküche?

Thüring von Lützelflüh schenkte dem
Kloster bei der Gründung unter anderem
ein grosses, zusammenhängendes Stück
Land, dessen Grenzen im Kapitel «Grün-
dung» angegeben sind. Auf diesem Land
stehen die alamannischen Blockhäuser,
um diese herum liegen Land, Wald,
Weide. Da fliessen der Kenelbach, der
Trubbach, die llfis.

Aus einer Urkunde des Jahres 1371 er-
sehen wir nun folgende Rechte des
Klosters über Land und Leute innerhalb
der angegebenen Grenzen:

7V//>7(7 u/7t/ fîa/7/?

Das Kloster kann jemanden zwingen, es
hat Befehlsgewalt. Der Abt kann einen
Befehl erteilen, zum Beispiel über Fi-
sehen, Holzen, Jagen, und er kann das
Nichtbefolgen des Befehls mit einer
Busse belegen.

So verbot der Abt das Fischen und die
Jagd auf grosse und kleine Vögel in Wald
und Schachen. (Die Jagd auf Flugwild
hiess Federspiel.) Die Mönche fischten
und jagten selber für ihre Küche. Die
Langnauer aber fischten immer wieder
schwarz, und es gelang ihnen schliess-
lieh, ein Fischrecht zu erhalten. Wer jagte,
wurde streng bestraft, vor allem bei der
Federjagd. Anderseits war das Essen des
Fleisches der vierfüssigen Tiere, nach
Kapitel 39 der Regel, nur den Kranken
gestattet. So mochte wohl der Abt ein
Auge zudrücken, wenn Hirsch, Reh und
Hase vor Lanze und Armbrust der Gottes-
hausleute kamen.

Pec/Ve rraz? c/e/7 Gutem»

Das folgende Beispiel des Rechtes auf
den Bodenzins mag zeigen, was im
Besondern für die Klosterküche bestimmt

21



war. (Angaben aus dem Truberurbar
1 576. Angaben aus früherer Zeit fehlen,
daher Rückschlüsse.)

Zur Hälfte auf den 30. Juni, zur andern
auf den 4. Dezember hatte das Gut «zu
Schwarzentrub» (s. Topogr. Atlas Bl.

369) dem Kloster abzuliefern:

3 Pfund Pfennige: Konnte mit 3x240 Pfen-
nigen zu 2 g Silber bezahlt werden oder mit
60 Schillingen zu etwa 25 g Silber

5 Mäss feisser Ziger: Unbestimmte Menge,
vielleicht 5 bis 6 Liter
1 Mähder-Tagwen: 1 Mann musste 1 Tag
lang mähen

2 Schnitter-Tag wen: 2 Mann je 1 Tag lang
Getreide schneiden: beide Tagwen für den

Eigenbetrieb des Klosters
1 altes Huhn

2 junge Hühner

2 Mäss Primiz-Haber: etwa 28 Liter, die man
von alters her aus alttestamentlicher Über-
lieferung als «erste Früchte» der Kirche oder
dem Kloster zum Opfer an Gott schuldet.

1 Wüsch Wärch: 1 Handvoll Flachsfasern

1 Dingkäs: Abzuliefern am 30. Juni an den

Dinghof; es war der Käse, der vom bessern

Milchertrag von einem Tag gemacht wurde.

1 Fuder Heuzehnten: Für das eigene Vieh des
Klosters

Ehrschatz: 6 Pfund: Wechselte das Erblehen
des Klosters den Lehenmann — s. Rechte der
Gotteshausleute-so musste der neue Inhaber
an das Kloster 6 Pfund zahlen.

Ausserdem hatte das Gut den /fo/v?ze/j/7-

ten abzuliefern. «Zehntpflichtig waren
ursprünglich nicht die Grundstücke und
Höfe, sondern deren jährlicher Ertrag.»
(Laedrach, 32; die Grösse des Korn-
zehnten für «Schwarzentrub» kann daher
nicht angegeben werden.) Zur Zeit der
Klostergründung musste grundsätzlich
der Zehnte von allem gegeben werden,
«was der wind vberweyt vnd der regen
vbersprengt». Das Kloster hatte deshalb
im Anfang seines Bestehens mehr Natu-
raigaben als etwa im 14./15. Jahrhun-
dert, wo ihm meist nur noch der Korn-
zehnten zuging. (Eingang an Korn um
1500 immerhin 452 Viertel zu etwa 40
Liter, total an Getreide 18080 Liter, ferner
200 Mäss Ziger und Käse, an Bargeld
1600 Pfund — auf heute berechnet über
200000 Franken.)

Anschaulich wird uns das Recht auf die
ffl/l/ynme/w/';; geschildert:

Im Herbst ritt der Abt, begleitet von ein, zwei
Saumlasten, nach Cressier ins Truberhaus.
Das Kloster besass da Rebberge und erhielt
erst noch vom Grafen von Neuenburg einen
Weinzins von 8 «lagel» (Fässer zu 30-50 Li-
ter) und 4 «sester» (Gefässe von etwa 30 Li-
ter). Da wurde nun der Wein probiert; der Abt
verschenkte Käse, Anken und Ziger aus Trub.

«Nach der Ernte gings nicht mehr auf glei-
chem Wege heim. Ein Schiff mit Wein und
Leuten hoch beladen fuhr seeabwärts Biel
zu. Dann ging es die Zihl und die Aare
hinunter bis nach Solothum. Ganz ungefähr-
lieh war die schöne Weinfahrt. nicht.
War Solothurn glücklich erreicht, so landete
das Klosterschiff beim dortigen Truberhaus
an der Aare. Die städtischen Eichmeister
nahmen den Wein in Empfang und massen
ihn. Nachdem die Zöllner davon die Gebühren
bezogen, wurde er im Keller eingelagert.

Auch hier ging's nicht ohne Festgelage ab.
Im Truberhaus erhielten die Eichmeister ein
Mahl und einen Dingkäs, der Zöllner aber
zwei Mass Wein...»

Unterdessen waren die zur «Wynmenni»
Verpflichteten - zum Beispiel einer aus dem
Gut «Schurtenell», einer aus «Hinterfankhus»
mit Ross und Wagen in Solothurn eingetrof-
fen. Nach den Befehlen des Abtes beluden
sie ihre Wagen und führten den Wein ohne
Fuhrlohn für das Kloster nach Trub. Dass es
dabei nicht immer ehrlich zuging, beweist ein
Gebot um 1522: «Wellicher win fürt, sol

sweren (schwören) deheinen (keinen) win
uss dem vass zu ziechenn, Sunder allein sich
begnügen, daruss zu trinken Selb ander oder
Selb dritt, ouch uff der Strass niemand daruss
zu trinken gebenn.» Wer das Gebot übertritt,
wird als Dieb bestraft. (Ganzer Abschnitt über
«Wynmenni» Laedrach, 56 ff.)

War W77 fer (Zern Kw/wnsfaA
gwf wo/7/7e/7

Das Kloster leitete die dargestellten
Rechte ganz einfach aus seinem Besitz
an Bauerngütern ab. Und wer Kloster-
besitz bewirtschaftete, gehörte zu den
Goftesöat/s/et/fer?. Nach Laedrach (37)
bestanden diese Leute bei der Kloster-
gründung aus drei Gruppen, nämlich:

aus Eigenleuten oder Hörigen;

aus freien Zinsbauern;

aus Dienst- oder Amtmännern.

Unbekümmert um ihren Stand hatten
diese Gotteshausleute zu den bisher ge-
nannten noch folgende P/7/c/jten:

1. Z.e/stoz?gr des Treue/des: (Es folgt die
Form aus dem 15. Jahrhundert, etwas
abgeändert auf die Zeit, als Trub noch
selbständig war.)

«Es schwerem die gemein gerichtsliut des

gotzhus truob dem gotzhus vnd dem Apt.
für iren geistlichen vnd weltlichen Herrn zu
halten in form vnd gstalt als. ouch von
alter har gewonlich vnd briuchlich ist ge-
wesen, ouch gemeltem gotzhus vnd irem

herrn triu vnd warheit ze leisten, sinen nutz
vnd er ze fiurderen (förderen) vnd schaden zu
wenden, ouch diefriheiten vnd gerechtikeiten
des gotzhus helfen schiutzen (schützen),
schirmen vnd behalten, nach allem irem

vermugen in guotentriuwen» (nach Laedrach,
38).

2. Bereits ist etwas gesagt worden vom
E/trsc/ratz. Der Inhaber des Kloster-
gutes hatte nämlich das Recht, sein
Gut zu verkaufen, an seine Erben zu

übertragen oder einem andern zu ver-
leihen. (Erbpacht genannt, weil dieser
Fall am meisten eintrat-s. Rennefahrt,
192, 198.)

Dieses Verfügen über Klostergut Hess

sich das Kloster mit einem Geldbetrag
(s. Beispiel «Schwarzentrub»), dem
Ehrschatz, bezahlt vom neuen Inhaber,
entschädigen.

3. K/Vc/re/tstet/e/v Nach datierten Streitig-
keiten um diese Sache ist anzunehmen,
dass die Gotteshausleute pro Jahr
drei bis vier Pfund Wachs zur Beleuch-
tung des St. Johannesaltars abgeben
mussten. Darüber hinaus sagt ein
Urteil aus 1375: «Wenn die Einkünfte
der Kirche zur Anschaffung von
Büchern, Kelchen, Messgewändern
nicht hinreichen, so haben die Unter-
tanen dafür aufzukommen.» (Laed-
räch, 53)

Welche ffecöfe hatten diese Gotteshaus-
leute?

1. Freies Weitergeben der Erbpacht (s. o.
unter Ehrschatz).

2. Recht auf Hilfe bei Krankheit, Hun-
gersnot, Brandunglück, seelischer Not,
Kriegsgefahr. (Noch heute geht man
in katholischen Gegenden bei Krank-
heit von Mensch und Vieh zuerst ins
Kloster Rat suchen.)

Bei Verleumdungen, Tätlichkeiten, Bruch
von Abmachungen ging der Bauer viel-
leicht zuerst zum Vertrauensmann des
Klosters und seiner Leute, zum /f/osfer-
amman/7. Dies war ein angesehener
Bauer. Er versuchte wohl, die Händel
unter den Parteien zu schlichten. Gelang
ihm deren Beilegung nicht, übergab er
die Sache über den Abt dem /Casfvogrf,
meist nur Vogt genannt. (1. Kastvogt:
Theobald von Lützelflüh, sein Nach-
folger: Konrad von Brandis.)

Seit der Gründung hatte nämlich das
Kloster das Recht, innerhalb seiner
Grundherrschaft - Grenzen eingangs ge-
nannt — Ereve/ (vrävel, vrevele Gewalt-

22



tätigkeit), Bruch von Abmachungen
(«trostung brüch») mit Geld zu bestrafen.
Der Abt strafte nicht selber, sondern der
Kastvogt, der Vorsitzende des sogenann-
ten niederen Gerichtes, zweimal pro Jahr
abgehalten auf der «Bäregg» bei Trub-
Schachen.

Der Kastvogt istfürTrub nachgewiesen durch
die sogenannte «vogtygehörige». Das war
sein Lohn, den die verschiedenen Höfe je
nach ihrer Grösse zahlen mussten: so Vorder-
und Hinterbäregg 8 sh (8/20 Pfund); Gut
zur Schmitte 15 sh (nach Laedrach, 36).
Die Hauptaufgabe des Ammanns war die
Aufsicht über den Landbau, den Wald, das
Wasser. Wurde das Land nicht bepflügt,
besät, geerntet, lud er die Bauern zum D/'ng
vor den Keller des Klosters. Hier erinnerte er
sie an den geschworenen Eid, drohte ihnen
mit Wegnahme des Klostergutes.

Der Ammann musste dem Abt folgenden Eid
schwören: «... dem Gotzhus vnd sinem
heren dem apt, triu vnd warheit zu leisten,
sinen nutz vnd er zu firderen (förderen)
ein gemein vnbartysch gericht vnd recht
helfen verfiuren (führen, ausführen), dem
armen als dem riehen, dem fremden als dem
heimschen.» (Laedrach, 39)

Und nun - war unter dem Krummstab von
Trub wirklich gut wohnen?

Diese Frage lässt sich beantworten aus
der Gegenüberstellung von Rechten und
Pflichten der Gotteshausleute: Hier also
freies Weitergeben der Erbpacht und das
Recht auf Rat und Hilfe, dort die Ab-
gaben (Bodenzins, Kornzehnten, Kir-
chensteuer, Vogteisteuer, Ehrschatz),
Wynmenni und Treueid.

Laedrach neigt im Ganzen mehr zur An-
sieht, die Stellung der Gotteshausleute
sei keine «schöne» gewesen. Aus folgen-
den Gründen kann man aber gut anderer
Meinung sein, vor allem für die Zeit vor
1400:

1. Das Gut «Schwarzentrub» umfasste
48 Jucharten Ackerland, dazu Wald
und Weide, den Grenzen nach zu
schliessen von grosser Ausdehnung.
Die genannten Abgaben waren aber
verhältnismässig gering, wenn man
bedenkt, dass der Barbetrag nach heu-
tigern Geld etwa 500 Franken aus-
machte und anderseits heute ein Päch-
ter pro Jucharte Ackerland im besten
Fall 240 Franken bezahlt. Der Korn-
zehnten wog nicht schwer, musste er
doch nur vom Ertrag abgegeben wer-
den. (Eine Bäuerin hielt mir entgegen,
der Lehenmann habe bei der Abgabe
nach Ertrag sich doch keine grosse
Mühe zum Landbau gegeben. Dem
steht aber der Eid des Lehenmanns

entgegen, der unter anderem lautete:
«sinen Nutz [des Klosters] vnd er zu
fiurden vnd schaden zuo wenden».
Rennefahrt legt diesen Eid ausdrück-
lieh aus im Sinne des Gelöbnisses zur
guten Bebauung des Landes.)

2. Der Lehenmann arbeitete bei der Erb-
pacht mit mehr Interesse und Liebe
auf seinem Gut als der heutige Pächter,
der seine Pacht nach vereinbarter Zeit
eventuell weitergeben muss. Hatte der
damalige sie durch Fleiss in die Höhe
gebracht, konnte er sie auch mit Vor-
teil veräussern.

3. Schon aus religiösen Gründen - man
denke an den Sinn des guten Werkes -
war ein guter Abt sozial eingestellt. So
ging kein Gotteshausmann, keine Got-
teshausfrau vom Kloster weg ohne
Wein und Brot, kein die Abgaben
Überbringender ging ohne Speise und
Trank heim

Und wer konnte besser als ein guter
Abt, ein guter Mönch, diese oft vom
Aberglauben verängstigten Menschen
des Mittelalters beruhigen, sie auf
Gnade, Trost und Kraft Gottes hin-
weisen

Oer Ko/7/gr übertragt ct/'e Sc/?t/tzp(7/c/?t
t/ert? sfar/rer? /Vaebbarr? des ÄVosfers

König Lothar hatte versprochen, das Kloster
Trub gegen Kriegs- und andere Gefahren zu
schützen oder — nach dem Wortlaut der
damaligen Sprache — zu schirmen. «Diese
Schirmvogtei (Schirmvogt war also der
König) war jedoch in den meisten Fällen kaum
mehr als eine blosse Formsache. Auch Trub
hat. keine königliche Hilfe mehr erfahren.
Es lag zu weit nebenaus» (Laedrach, 43).

Das Kloster hatte aber nicht nur Gut und Blut
schützen zu lassen, viel wichtiger waren ihm
zum Beispiel seine heiligsten Dinge wie die
Reliquien des heiligen Kreuzes. Kurz vor 1301
geriet das Kloster aus unbekannter Ursache
mit Bern einerseits und dem Kastvogt
Thüring von Brandis anderseits in Streitig-
keiten. Der Streit mit Bern muss früher be-
endigt gewesen sein als derjenige mit Thüring,
denn einige Trubermönche flüchteten mit den

genannten Reliquien in die Stadt Bern.

Der damalige Beschützer des Klosters, König
Albrecht, sah dem Streit mit Sympathie für
das Kloster, jedoch tatenlos zu, denn er war
selber in Krieg verwickelt mit seinem Gegen-
könig Adolf von Nassau.

Zwei Gründe veranlassten dann wohl
Albrecht, um 1301 ßezz? s/s ßesc/rdtzez zu
bestimmen. Erstens wohnte er ja weit weg
und zweitens hatte der nächstwohnende
Schutzherr - der Kastvogt Thüring von
Brandis — das Kloster selber mit Krieg über-

zogen. (Kastvogt bedeutet neben Richter
auch Schirmer!)

C. Das Cistercienserkloster
(jüngeres Benediktiner-
kloster) Frienisberg

Dez ßz/ef c/es Gzs/ez? L/z/e/bazc/ izoz) Satz-

gez/7 azr üez7 C/sfezc/ezjsezabf Cbz/'st/äz? //7

Lütze/

Über der Birs erhob sich um 1100 herum,
in der Gegend des heutigen Soyhières bei
Delsberg, die Stammburg des Grafen
Udelhard von Saugern. Um 1130 ritt
dieser nach dem keine zwei Wegstunden
entfernten Cistercienserkloster Lützel. Er

kannte Abt und Klosterleben.

Er legte eine Pergamentrolle - den Brief -
auf den Hauptaltar der Klosterkirche von
Lützel, und der Abt Christian las den nach
dem Gottesdienst versammelten Mön-
chen den Inhalt vor:

«Ich, Graf Udelhard von Saugern, mit
Einwilligung meiner Kinder und Erben,
meiner Mutter Chunnza (von Oltingen),
meiner Gemahlin Adelheid, übergebe
dem Kloster Lützel folgende Güter:

Vom grosser? gzaaez? Sfe/z? neben dem Weg,
genannt /Cafzeosfe/g, den ganzen Hang des
Fz/ezr/söezges gegen Sonnenaufgang hinauf
dem Weg entlang, der zum Hof, genannt
W/z?fersw//ere, führt, und vom selben Stein
über den andern, tieferliegenden Hügel, ge-
nannt Schallenberg, hinunter, alles was ich —

der Graf von Saugern — da besitze, auf der
Höhe dieses Berges Frienisberg gegen Mor-
gen, Abend und Mittag; und wie die Gründer
solcher Abteien zu tun pflegen, geben wir
dieser neuen Abtei alle zugehörigen Nutzun-
gen in Feld und Wald, zum Brennen, wie zum
Bauen, sowie jede Art von Weide für ihre Tiere
und ihr Kleinvieh (besonders Schafe) und für
ihre Schweine; von den Nachbarn in Frienis-
berg dem Kloster gehörenden Wiesen oder
Saatfeldern angerichteter Schaden soll ent-
sprechend der Schädigung und ohne jeden
Widerspruch ersetzt werden, und wo die
Mönche in unsern Wäldern Neubrüche an-
legen wollen, sollen sie dieselben frei von
jeder Abgabe besitzen. Wer von des Grafen
Leuten (der Graf war Herr über das benach-
barte Seedorf) sich selbst oder sein Gut dem
Kloster übertragen will, hat ohne jeden Ein-
spruch das Recht dazu. Überdies übertragen
wir auch den in unserer Herrschaft stehenden,
in der Dorfmark Seedorf gelegenen See ab-
gabefrei zur Nutzung, so dass niemand die
Mönche dort zu bedrohen wage und nie-
mand ohne ihre Einwilligung darin zu fischen
sich erlaube.»

Dass die Mönche des neuen Klosters für
den Stifter beten und Messen halten
sollen, wird in dem Brief nicht erwähnt.
Es war selbstverständlich

23



Kloster Frienisberg und seine Umgebung. Versuch einer Rekonstruktion

Der Platz, wo das Klostergebäude zu
stehen kam — eine Mulde - war sicher
bewaldet und musste ganz oder teil-
weise gerodet werden.

Schmid charakterisiert das Stiftungsgut in
seiner Ausdehnung als «ziemlich beschränkt»:
«es mag sich mit der heutigen Domäne,
welche zu Beginn des 19. Jahrhunderts zirka
250 Jucharten ertragfähigen Bodens um-
fasste, ungefähr gedeckt haben. Es wird
hauptsächlich aus Wald und Moorland be-
standen haben».

Schmid beruft sich für die 250 Jucharten auf
den «Plan der Domäne Frienisberg von 1829»
von Schumacher. Überträgt man die Darstel-
lung Schumachers auf das Top. Alt. Bl. 140,
so erhält man für das Sr/ftw/rpsguf etwa
fo/peorfe ^t/sc/e/wunp.-

Pkt. 770 (Wisletzen) - Pkt. 673 (NW Ellen-
moos) — Pkt. 685 (im Schallenbergwald) —

Pkt. 584 0 Schallenbergwald) - Pkt 714
(Obersaurenhorn) — Pkt. 729—714 (W Hattel-
einschlag) - Pkt. 770 (Wisletzen)

ß/'s ztr/77 £//7Zt/<7 cfet KVosfe/fam/V/e

vez<7//7<7e/7 üa/rre. /
Nach der Ordensverfassung, der «Charta
Charitatis», musste der Abt Christian von
Lützel den Ott für die Neugründung eines
Klosters erst gründlich prüfen. Kam es
wohl in die Einsamkeit oder in eine

häufig begangene Gegend? War der
Platz für den Bau gross genug, dass — wie
es in der Regel des heiligen Benedikt
steht — «alles Notwendige, Wasser,
Mühle, Garten und Werkstätten innerhalb
der Klostermauern sich befinden»? Hat-
ten die Mönche und Laienbrüder Ge-
legenheit zum Landbau, ja Gelegenheit,
Land fruchtbar zu machen durch ihrer
Hände Arbeit, sodass der Leitsatz Bene-
dikts «Bete und arbeite» erfüllt wurde?

Zusammen mit dem Stifter ritt wohl der
Abt Christian an Ort und Stelle. Ins
Kloster zurückgekehrt, meditierte er lange
Zeit über das Gesehene. Nicht seine Ge-
danken über die Neugründung waren
wichtig, sondern was ihm Gott darüber
sagte. Wochenlang liess sich der Abt die
Fragen und ihre Beantwortung durch den
Kopf gehen! Und Gottes Antwort kam
auch nicht von einem Tag auf den an-
dem Da hiess es eben warten und wie-
der warten Aber er hatte Zeit. Ein Abt
sollte nichts überstürzen, denn er war
Gott und seinen Obern verantwortlich für
all sein Tun.

Zudem durfte Abt Christian nicht allein
über die Neugründung entscheiden. All-
jährlich einmal ritt er nach C/'feaux, 20 km
südlich Dijon. Unter der Leitung des

Mutterklosters Citeaux (um das Jahr
1100 gegründet) versammelten sich da
alle Cistercienseräbte zum sogenannten
GeneraWrap/fe/.

Christian gab den Stiftungsbrief und
seine Antworten auf die Fragen bekannt.
Vermutlich teilte er auch mit, dass er die
Gründung befürworte, aber noch nicht
in der Lage sei, das neue Kloster mit 12
Mönchen und ebensovielen Laienbrü-
dem zu versorgen. Vielleicht hatte er auch
noch keinen Baumeister gefunden.

Schliesslich, nach Jahren, war es aber
so weit, dass der Abt Christian zwei
Mönche, ebensoviele Laienbrüder und
einen Baumeister aussenden konnte zum

£aty c/es ZC/os/ers /V/e/va&e/gr
Der Baumeister hatte von Abt Christian
bestimmte Weisungen erhalten: Die

ganze Klosteranlage soll einfach werden.
So erhält die Kirche nur einen Dachreiter,
keinen Turm, nur eine Glocke. Die
Mauern müssen glatt, nicht gegliedert
sein. Auch im Innern sind keine Ver-
zierungen anzubringen. So wollen es die
Klosteroberen, vor allem der heiligmäs-
sige Abt von Klaraval (Clairvaux), Bern-
hard. «Nichts soll, wie bei den Clunia-
zensern, unsere Sinne ergötzen.»

24



Die Bauleute schlugen wohl vorerst als
Unterkunft eine Holzhütte auf; im Innern
befand sich ein einfacher Altar mit einem
Kruzifix, damit Messe gehalten werden
konnte.

Sie vergassen nicht, zu säen, um so bald
wie möglich von der Aussenwelt unab-
hängig zu werden.

Da die Mönche ihre Stundengebete, das
Bibellesen unter anderem streng inne-
hielten, ging die Arbeit nur langsam vor
sich. Aber so entbehrungsreich wie beim
Bau des Klosters Klaraval war doch ihr
Leben nicht. Ein Laienbruder erzählte
davon:

«Ohne Unterlass mit den Zimmer- und Mau-
rerarbeiten beschäftigt, war es Bernhard -
dem Erbauer von Klaraval - und seinen Ge-
nossen unmöglich, sich auch nur die dürftige
Nahrung zu beschaffen, welche ihnen die
Cistercienserregel erlaubte. Da sie noch zu
unbekannt waren, durften sie auf regelmäs-
sige Almosen von aussen nicht rechnen. Ihre
gewöhnliche Nahrung bestand aus Gersten-
brot, Hirse und Wicken. Mehr als einmal
mussten sie sich darauf beschränken, als
alleinige Nahrung ein Gericht Buchenblätter
oder Wurzeln zu essen; Bucheckern waren für
sie ein herrliches Mahl. Dann aber kam die
Strenge des Winters. Ihre Mundvorräte,
Blätter und Eicheln waren erschöpft, ihre
Kleider und Schuhe so verschlissen, dass sie
nicht mehr geflickt werden konnten; die
armen Mönche waren abgezehrt, dem Hunger
und der Kälte preisgegeben. Da baten sie
flehentlich Bernhard, sie nach Citeaux ins
Mutterkloster zurückzuführen; sie bestanden
hartnäckig darauf, den Ort zu verlassen. In
dem Gefühl seiner Ohnmacht und der Nutz-
losigkeit seiner Aufopferung nahm Bernhard
seine Zuflucht zu Gott, der sich nochmals
seines Dieners erbarmte. Während er betete,
kamen in Zwischenräumen von einigen
Stunden mehrere Personen, um der Kloster-
gemeinde die so sehnsüchtig erwartete Hilfe
zu bringen.» (Vacandard, 127)

Am Vorabend des «Geburtstages» des
Klosters standen die Bauleute auf der
etwas höher gelegenen Matte. Von da
überschauten sie ihre künftige Wohnung
und betrachteten die steinerne Kloster-
kirche mit dem Dachreiter im Norden, den
schmalen hohen Fenstern, dem kurzen
Querschiff im Osten.

Senkrecht zur Längsachse der Kirche
stand im Westen die Wohnung für die
Laienbrüder, oben ihr Schlafsaal, unten
der Essraum; im Osten befanden sich
Abtwohnung und Kapitel. An diese bei-
den schloss sich, gleichlaufend mit der
Kirche, im Süden ein länglicher Bau mit
dem Mönchsschlafsaal oben, dem Spei-
sesaal (Refektorium) unten. Von der
Küche neben dem Speisesaal der Mön-
che sahen sie nur ein Fensterlein.

Der Baumeister meinte: Das Wesentliche
für das Kloster haben wir gebaut. Morgen
kommen die Laienbrüder. Mit ihnen wer-
den wir den Rest des Klosters bauen: die
Mühle, das Krankenhaus, eine Scheune
mit Stall, die Klosterpforte, die Umfas-
sungsmauer - alle diese Teile im Westen.

(Eine weitere Beschreibung erübrigt sich. Ich
verweise auf unsere Abbildung und Witzig,
S. 52, Darstellung 3. Die Orientierung nach
den Himmelsrichtungen - Kirche im Norden
usw. — ist typisch cisterciensisch und darf
nicht verändert werden.)

Der Ge/j£/rtsfagr
t/es /7et/e/7 ZC/os/ers

Am 15. Mai 1138 standen die Seedorfer
vor ihren Hütten und schauten auf einen
nicht alltäglichen Zug.

Voraus ein Reiter auf einem Schimmel.
Unter dem kurzen Mäntelchen hing über
Schulter und Arme der lange, schwarze
Rock mit violetten Knöpfen und violet-
tem Gürtel. Über das Mäntelchen hing
an goldener Kette ein Kreuz. Ein niederer
Hut mit breitem Rand und grünen Kordeln
deckte den Kopf. An der rechten Hand
glänzte ein goldener Ring. Es war ein
Bischof. Ihm folgte ein Rossknecht. Das
Tier, das er an der Halfter führte, trug an
seinen Seiten Reisekörbe mit Lederüber-
zug. Hinter dem Tragtier schritten in
Paaren sechs Priester in den schwarzen
Röcken mit dem kurzen Mäntelchen über
Schulter und Arme, mit breitem, schwar-
zem Hut.

Dann folgte der Abt, den langen, groben
Krummstab in der Faust. Den Blick
richtete er aufwärts gegen den Berg. Der
Blick war hell wie die Sonne. An die
Dorfbewohner kehrte er sich keinen
Augenblick. Er trug Mönchskleidung:
einen langen, weiten, grauen Mantel mit
aufgesetzter Kapuze. Die Füsse steckten
in grauen, groben Strümpfen und Schu-
hen.

Hinter dem Abte schritten in Paaren 12
jüngere Männer, ebenfalls in graue
Mäntel mit Kapuzen gehüllt. An Stelle des
Krummstabes hielten sie ein schwarzes
Buch. Jetzt hatte die Hälfte dieser

«grauen Mönche» einen den Dorfbe-
wohnern unverständlichen Gesang be-
endigt. Alsobald setzten die andern
sechs Mönche den Gesang fort, in der-
selben Art und Weise wie die Ersten.
Keiner der 12 grauen Mönche schaute
auch nur für einen Augenblick auf die
Gaffervorden Hütten. Nein, sie schauten
wie der Abt gegen die Anhöhe, als ob sie
dort etwas suchten. Nach einem Ab-

stand von 10 Schritten gingen nochmals
12 in Paaren. Aber während die voraus-
schreitenden Mönche in graue Mäntel
gehüllt waren, Messen die grauen Über-
würfe die grauen Röcke der Laienbrüder
unten weit bloss. Während die Mönche
die Dorfbewohner mit keinem Blick
streiften, Messen die Laienbrüder ihre
Blicke über die Gaffer schweifen.

Bald hatte der Zug die alamannischen
Blockhäuser hinter sich gelassen. Der
steinige Weg stieg steil an. Das war dem
Abt nur recht: die Dörfler da unten kamen
dann weniger wegen jeder Kleinigkeit
zum Kloster auf dem Frienisberg! Im
Klosterhof hielt der Zug an. Während sich
Bischof, Abt und Mönche ins Gästehaus
begaben, setzten sich die Laienbrüder vor
Müdigkeit auf den Boden, warfen ihre
Überwürfe ab. Im Gästehaus legten die
Mönche und der Abt ihre grauen Mäntel
ab und zogen über die leinene Tunika die
weisse, wollene Kukulle mit der Kapuze.
(Beim Volk hiessen die Cistercienser

wegen ihres grauen Reisemantels die

Sraue/7 Mönc/je, anderseits heissen sie

wegen der weissgrauen Kukulle we/sse
Mö/7c/7e — noch heute.) Die Kapuze
zogen sie nach hinten und legten ihren
kahl geschorenen, nur mit dem schmalen
Haarkranz versehenen Kopf bloss. Der
Bischof liess sich den weissen Rock und
weissen Mantel mit reichen Gold- und
Silberverzierungen von einem Diener
reichen und die zweispitzige, goldge-
wirkte M/fra aufsetzen. Zuletzt fasste die
Linke den ß/sc/7o/sstaö.

Auf dem Klosterhof formte sich jetzt wie-
der ein Zug mit Bischof, Priestern, Abt,
Mönchen und Laienbrüdern. Bei der
Kirchenpforte angekommen hielt der Zug.
Der Bischof betete laut: «Wir bitten dich,
Herr, erhöre unser demütiges Flehen und
strafe nicht die Sünden, die wir bekennen,
sondern gewähre uns nach deiner Güte
Verzeihung zumal und Frieden. .» Nach
dem Flehgebet setzte sich der Zug in

Bewegung; langsam, feierlich umschritt
er Kirche und die an die Kirche gebauten
Teile des Klosters. Beständig besprengte
der Bischof Mauern, Türen, Fenster mit
Weihwasser.

Jetzt näherte sich der Zug dem Haupt-
eingang zur Kirche. Mit dem Bischofs-
stab an die Oberschwelle des Kirchen-
einganges klopfend, rief der Bischof:
«Heinrich, der Bischof von Konstanz,
bittet um Einiass! Öffnet ihm das Tor!»

Sobald sich die Kirchentüre wieder ge-
schlössen hatte, beteten Bischof, Abt und
Mönche: «Kyrie, eleison, Christe eleison.
Herr erbarme Dich unser, Christus er-
barme Dich unser, Gott Vater vom Hirn-

25



mel erbarme Dich unser, Christus, höre
uns, Christus erhöre uns. Heilige Maria
bitte für uns!» So ging es weiter; eine
nimmer endenwollende Zahl von Heiligen
wurde angerufen, bei Gott Vater für die
Mönche zu bitten, sich ihrer zu erbarmen.
Das war die Litanei.

Auf dem Kirchenboden war eine grosse
Fläche Asche ausgestreut. Mit seinem
Stabe schrieb der Bischof unter den
Augen der Umstehenden das ganze
Alphabet in die Asche. Was sollte das
bedeuten? Nichts anderes als: Jetzt habe
ich diese Kirche dem Ewigen verschrie-
ben

Zum Zeichen der Reinigung von bösen
Geistern besprengte darauf der Bischof
Altar, Umgebung des Altars, Innenwände
und Fussboden der Kirche mit Weihwas-
ser.

Aber damit war die Weihe, die Ein-
weihung der Kirche, noch lange nicht zu
Ende.

Während des Weihwassersegens waren
die Priester still hinaus gegangen. Jetzt
traten sie mit dem Wechselgesang: «Es

frohlocken die Heiligen in der Glorie und
freuen sich in ihrer Himmelswohnung!»
wieder in die Kirche. Hinter dem das
Kreuz tragenden Priester trug ein anderer
auf einem weissen Tischchen ein gold-
glänzendes Päcklein. Was mochte darin
liegen? Der Wechselgesang verriet es:
sie trugen ein paar Überreste eines Heili-
gen zum Altar.

Die kleine Prozession hielt vor dem Altar,
die Priester beugten das Knie. Unter dem
Gesang «Es frohlocken die Heiligen» barg
ein Priester die geheimnisvollen, heiligen
Überreste in eine Altarnische. Ein Laien-
bruder trat heran und vermauerte diese.
Die Prozession löste sich auf.

Doch nicht genug! Mehrmals bestrich
jetzt der Bischof den nur mit einem
Kruzifix geschmückten Altar in der Mitte
und an den vier Ecken mit Katechumenöl
und Chrisam (beides geweihte Öle zu
Weihe und Taufe). Zudem erhielten die
Kirchenwände an 12 Stellen — den 12
Aposteln entsprechend — Chrisamöl. Da-
bei sprach der Bischof: «Dieses Gottes-
haus sei geheiligt und geweiht, im Namen
des Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, zur Ehre Gottes und der
gr/c/re/'c/jer? Jungr/raw Marâ vor? c/er

Morgenröte/» Nun wusste die Kloster-
gemeinde: Unser Kloster ist durch die
Salbungen Gott geweiht, und durch die
Betonung von Maria ist der Name des
Getauften bereits da: /C/oster o'er öe/Z/ger?
Mar/a vor? o'er Morgenröte oder kurz
Morgenröte, Aurora.

Die Benennung «Morgenröte» für Maria ist
alt. Im Mittelalter finden wir Loblieder wie
diese: «Wer ist disiu, wer, die so schöne
kumet her. als ein liechtes morgenrôt; dû
gêst ûf als ein morgenrôt, dem die sonne ir

sc hin en bot.»

Dann ging der Weihrauchkessel um. Jede
Ecke wurde beräuchert. (Der Weihrauch
versinnbildlicht die Gebete der Gläubi-
gen, die gleich dem Rauch zum Himmel
steigen.)

Wie noch heute das Kindlein im blenden-
den Weiss zur Taufe antritt, bedeckten die
Priester darauf den Altar mit Linnen-
tüchern. Der Bischof segnete Kreuz,
Kerzen und Leuchter für den Altar-
schmuck, und dann feierte die Kloster-
gemeinde unter der Leitung des Bischofs
die erste feierliche Messe.

Und von nun an sollte das Lob Gottes
keinen Tag, ja beinahe keine Stunde mehr
verstummen

IV/'e eZ/ier e/'r?

C/'.sterc/e/7se/777Ö/7c/? wi/rc/e

Hier kann vorerst das /Vov/z/'at eines
Mönches geschildert werden wie bei

Rüeggisberg. Folgende Einzelheiten wä-
ren anders darzustellen:

1. Der Mönch - nennen wir ihn Veit - war
vielleicht der Sohn einer zahlreichen
Ritterfamilie; er konnte schon etwas Latein,
der meist lateinischen Stundengebete und
der Messe wegen.

2. Statt Cluny wäre Citeaux mit dem Abte
Stephan zu wählen.

3. Kleider des Novizen: Wahrscheinlich trug
Veit seine «zivilen» Kleider bis zur Profess.
Für die Gottesdienste warf er eine weisse
Tunika mit Kapuze über, vielleicht auch
die Kukulle.

4. Hart ankommen musste einen lebhaften
Novizen das Erlernens des Schweigens, auf
das die Cistercienser Hauptgewicht legten.
Den Cluniazensern wurde nachgeredet, sie
sässen nach dem Kapitel beisammen und
schwatzten «wie in einem Wirtshaus voll
von Kneipbrüdern, wo jeder mit seinem
Trinkgenossen. spricht». Der Bruch des
Schweigens wurde strenger bestraft als bei
den Cluniazensern.

5. Ebenso hart musste zu gewissen Zeiten
den Novizen die genaue Befolgung der
Essensregel ankommen (s. darüber bei

Trub).

6. Die Profess lautete wie diejenige des
Thüring in Trub, mit der Abweichung, dass
Veit sagte: «Gott helfe mir und die Heiligste
der Frauen, Maria».

Das Zeremoniell geschah wie in Trub.
(Urkunde über sein Gelöbnis, Nieder-
werfen des Novizen usw.)

Der Mönch erhielt bei der Profess das
Ora'ezjs/ir/e/ö öer C/sferc/enser. Der Abt
zog ihm die weltlichen Kleider aus und
bedeckte ihn mit den geistlichen: die
weisse Tunika, ein schmales Gewand,
das den ganzen Leib bis zu den Waden

Cisterciensermönch in weisser Kukulle mit
überweiten und überlangen Ärmeln, Brust-
blatt und Kapuze (weisser Mönch)

umhüllte, und die wollene cuculla, ein
flatterndes, mit Ärmeln versehenes Kleid,
an dessen oberem Teile sich eine Kapuze
befand. Bei der Handarbeit wurde die
cuculla durch das Scapularium oder
Schulterkleid ersetzt, das in der Höhe der
Hüften durch einen ledernen Riemen zu-
sammengehalten wurde. Niedrige Schu-
he und Strümpfe beschützten den untern
Teil der Beine.

Die Tunika hatte lange Ärmel. Die Kukulle war
und ist noch heute weiss bis weissgrau. Sie
hat überweite und überlange Ärmel. Sie ist
typisch cisterciensisch durch ihr Brustblatt
mit der Kapuze.

Das Skapulier ist heute noch schwarz und
typisch durch die seitlichen Öffnungen.
(Spruch des Abtes: «Der Herr ziehe dir aus
den alten Menschen und ziehe dir an den
neuen Menschen, der nach Gottes Bild er-
schaffen ist in Gerechtigkeit und Heiligkeit.»)

26



Der Tagesp/a/?

Strenger als bei den Cluniazensern ist
dieser Tagesplan nach den Bestimmun-
gen der Regel des heiligen Benedikt ge-
ordnet.

Die Zeit zwischen den Stundengebeten wird
wie folgt ausgefüllt: Zwischen Laudes und
Prim, Prim und Terz, Non und Vesper Medi-
tation, heilige Lesungen, Handarbeiten; letz-
tere vor allem am Nachmittag.

Zwischen Prim und Terz kommen die Mönche
ins Kapitel. Hier wird die Arbeit verteilt, aber
auch geheiligt, «auf dass dieser oder jener sie
leichter verrichte». (Über andere Aufgaben
des Kapitels siehe Rüeggisberg.)

//7 c/er /C/osfer/r/rc/je
er/?e£f ate/- C/sterc/'e/7ser
se/'ne See/e zw/77 ///>7?/77e/,

aw/ c/e/77 Fe/tf /ww/77/77?

er o'er? /?wc/re/7

«Die /Wette (der Nachtgottesdienst) ist
der Gottesdienst der Beschaulichkeit und
der Bereitschaft: In jener Stunde ruht die
ganze Schöpfung; Sterne, Bäume und
Wasser sind, als stünden sie stille; das

ganze Heer der Engel hält Gottesdienst.
Sie preisen den allmächtigen Gott in
jener Stunde; darum sollen die Gläubigen
in jener Stunde beten. Seid wachsam;
denn ihr kennt weder den Tag noch die
Stunde, in welcher der Menschensohn
kommt.

Wenn das erste Tageslicht sich zeigt, so
sollen die Lat/ttes gehalten werden, das
/Vwttmorgre/j/oö. Auf dem Hintergrund
dieser Gebetsstunde erglänzt der Aufer-
stehungsmorgen, an dem Christus als
Sieger aus dem Grabe hervorgegangen
ist; in seiner Auferstehung feiern wir
auch das Erwachen der Natur zum Leben
eines neuen Tages (Laudespsalmen) und
unsere eigene geistige Auferstehung aus
der Nacht der Sünde zu einem volkom-
meneren Leben in Gott. Und im Hoch-
gesang des Benediktus (das ,Benedik-
tus': Lk 1, 68—79) grüssen die Mönche im
Symbol der aufgehenden Sonne Christus,
den wahren Aufgang aus der Höhe.»
(Weisse Mönche, 81)

Liturgie: Ps 51, 118, 63, «Benediktus»
Ps 148—150, Lesung aus der Offen-
barung, Litanei (Bittgebet mit wenig
veränderten Repetitionen).

Wenn die aufsteigende Sonne durch das
hohe Fenster im Osten ihre ersten Strah-
len hineinschickte, sangen die Mönche
das Benediktus nicht nur dem Tone nach,
nein, sie legten Freude und Kraft, alles,

was sie hatten, hinein, besonders in die
letzte Strophe, «auf dass Christus er-
scheine denen, die da sitzen in Finsternis
und Schatten des Todes, und richte
unsere Füsse auf den Weg des Friedens».

Die ganze Auferstehungsgeschichte und
dieser letzte Vers klangen im Mönche
nach, so dass er aufpassen musste, um
am Schlüsse des Frühmorgenlobes nicht
Fehler zu machen. (Das wurde bestraft!)

Es war gescheiter, nach dem Frühlob
allein in die Kirche zu gehen und die Auf-
erstehung «durchzukosten», das heisst zu
mett/f/erer?, sie tief in seine Seele aufzu-
nehmen und zu behalten, um dann end-
lieh, endlich einmal ein besserer Mönch
zu werden.

So setzte sich der Mönch denn in eine
Bank, hüllte sich tief in die Kukulle und
verfolgte im Geiste die Auferstehungs-
geschichte: die weinende Mutter am
Grabe, das leer war, die wachenden
Engel, dann Christus, den die Mutter erst

gar nicht sah, bis er sie anredete. Alle
andern Bilder, die sich dazwischen
schleichen wollten, drängte er weg.

Wenn Bild um Bild geschwunden war,
wartete der Mönch lange geduldig und
still. Aber es war schwer, lange und rein
beim Bild des Auferstandenen, des neuen
Christus zu verweilen. Immer kamen
andere Bilder und Gedanken, und der
Auferstandene musste von neuem ge-
sucht werden. Aber da stand er wieder,
vom Licht umflutet, so deutlich vor dem
Mönch, dass er neben ihm zu stehen ver-
meinte! Jetzt wollte er das Bild nicht
mehr aus den Sinnen lassen Er zog seine
Hände aus den langen Ärmeln der
Kukulle, um das Bild zu umfassen, um
Christus in seine Arme zu schliessen.
Aber da — Christus stand weit weg von
ihm. Der Mönch hatte ins Leere gestos-
sen. Christus blieb in weiter Entfernung
stehen. Er verstand das Bild: er war noch
weit entfernt von der Vollkommenheit!
Eine tiefe Niedergeschlagenheit kam
über ihn. Da hatte er nun gehofft, im
Kloster die Vollkommenheit eher zu er-
reichen als vordem in der Welt. Und nun
war er im Kloster ebenfalls weit davon
entfernt. Was nun?

Ob all dem Sinnen ertönte die Kloster-
glocke. Sie rief zur Pr/'m. Die Sonne war
inzwischen aufgegangen. Der Tag hatte
vollends begonnen, und man sollte ihn
mit guter Gesinnung, mit guten Gedan-
ken beginnen. Daher sangen die Mönche
erst einen Hymnus, dann drei Psalmen.
Darauf las einer etwas aus der Schrift.
Mit dem Gesang «Kyrie eleison» (Herr,
erbarme dich unser) und dem Schluss-
gebet endigte die Prim.

Sollte sich der Mönch im nun folgenden
/Cap/'/e/ seiner Kleinmütigkeit, seiner
Zweifel über das Erreichen der Vollkom-
menheit im Kloster, anklagen und dafür
vielleicht sogar Busse tun müssen?

Im Kapitel befahl der Abt kurz und bün-
dig: «Nach der Non geht ihr auf das Feld
des Klosters gegen Morgen. Der La/en-
me/s/er sorgt für Axt, Pickel, Hacke und
Spaten. Wir roden. Das ist harte Arbeit.
Aber ihr wisst, dass der heilige Benedikt
sagte: ,Müssiggang ist ein Feind der
Seele.' Gott stärke unsere Hände. Amen !»

Nach dem Kapitel schritt der Mönch
wieder allein in die Kirche. Die Gedan-
ken über die Auferstehung liessen ihn
heute nicht in Ruhe. Wenn Christus sich
ihm entzog, wer konnte ihm beistehen
zu einem vollkommenen Leben, wie es
Gott vorschrieb? Doch niemand anders
als Gott selber! Er würde einem helfen,
wenn man nur einen guten Willen hatte.
Hatte gestern bei der Komplet Abt Hesso
nicht erklärt, wie man zu Christus und
Gott komme, ihn höre? Der heilige
Bernhard von Clairvaux, der heilige vom
«Hellen Tal» schreibe es doch deutlich
vor:

«Wenn jemand fühlt, dass es ein Segen ist,
Gott näher zu kommen, wenn er sich danach
sehnt, wenn er sich auflösen möchte, um bei
Christus zu sein, wenn er es insbrünstig
wünscht und unablässig daran c/en/rf, so
wird er das Wort empfangen.»

Der Mönch wurde ruhiger, entschlos-
sener. Er begann zu beten um die Kraft,
die benediktinische Regel genau innezu-
halten. So konnte er doch wenigstens
hoffen, Christus einmal, vielleicht mehr-
mais in sich zu verspüren. Und das
musste ein einzigartiges Erlebnis sein
Er wollte sich darauf vorbereiten, es
verdienen.

Da rief die Glocke zur Terz. Zu dieser
Gebetsstunde sollten sich die Mönche
einmal an das Erscheinen des Heiligen
Geistes - eben zur 3. Stunde des Tages,
s. Apg. 2, 15 - erinnern, ferner an den
Beginn der Kreuzigung.

(Liturgie: Gebet, Lobgesang, Psalmen-

gesang, Lesung, Kyrie eleison und
Schlussgebet.)

Zwischen der Terz und der nun folgen-
den Sex/ konnten die Mönche kurz
ruhen. Es gingen ihre Gedanken wieder
auf Christus, der um diese Stunde un-
ausdenkliche Qualen hatte leiden müs-
sen und doch noch gesprochen hatte:
«Vater vergib ihnen.» Was waren da die
kleinen Sorgen und Nöte der Mönche
gegenüber den Leiden des Herrn Musste

27



man sich beim Vergleiche nicht bis auf
den Boden schämen? Aber Christus
richtete einen wieder auf, wenn man ihn
von Herzen darum bat!

(Liturgie wie bei der Terz, unter den
Psalmen vielleicht der 121.)

Nun ging's gegen Mittag. Die Mönche
waren seit halb vier Uhr auf den Beinen.
Schlaf und Hunger meldeten sich, Mit-
tagessen und Ruhe waren verdient.

Die Sonne hatte ihren höchsten Stand
überschritten.

Da rief die Glocke zur /Von. Um die
9. Stunde war Christus gestorben, zur
Vergebung der Sünden. Mochte nun die
Sonne langsam sinken und die Dunkel-
heit eintreten! Man war trotzdem nicht
verloren

(Liturgie ungefähr wie bei der Sext.)

Nach der Non vertauschten die Mönche
ihre Kukullen mit dem Schulterkleid, dem
Skapulier, das in der Höhe der Hüften
durch einen ledernen Riemen zusam-
mengehalten wurde.

Die Kukulle mit den überlangen Ärmeln
war eben für die Handarbeit ungeeignet.
In der Tunika mit den langen Ärmeln
hatte man für die sommerliche Arbeit
immer noch warm genug!

Die nun folgende /VanGteröe/r war stets —

s. darüber bei Rüeggisberg - von Gebet
und Gesang begleitet. Das Roden war
eine harte Arbeit! Fast vier Stunden nach-
einander gruben die Mönche in halb
gebückter Haltung Tannenstöcke und
Büsche aus. Konnten sie etwas aus-
ruhen - wegen Gesang oder Gebet - so
war es eine Qual, die krummen Rücken
wieder zu strecken! Und die harten
Schaufel und Pickelstiele rissen die Haut
auf, innen in der Hand entstanden Bla-
sen, die platzten und schmerzten.

Aber Mönche und Laienbrüder arbeite-
ten schweigend weiter, und nur Pickel-
und Axthiebe widerhallten im Walde.

Endlich gab der Abt ein kurzes Glöcklein-
zeichen. Mühsam streckten Mönche und
Laienbrüder ihre Rücken und traten in
den Kreis um den Vorleser.

«Wir hören etwas aus dem Leben der heiligen
Maria», führte der Abt kurz ein. Der Vorleser
begann.

Hier könnte etwa die Legende «Tausend Jahre
als ein Tag» aus der «Geschichtetrucke» von
Englert-Faye verwendet werden.

Der Abt überblickte die heutige Arbeit.
Ein Stück Land von einigen Quadrat-
metern war dem Wald abgerungen, zwei
Garben Roggen für das Kloster!

Psalmierend, gefolgt von den Laien-
brüdern, kehrten die Mönche ins Kloster
zurück.

Bald rief die Glocke zur l/esper. Die
Mönche vertauschten das Skapulier wie-
der mit der Kukulle und schritten in die
Kirche. Die Sonne sinkt tiefer und tiefer.
Da soll eine feierliche Ruhe in die Seele
einkehren. Die vier hier gesungenen
Psalmen — zum Beispiel der 111. — sind
Dankpsalmen. Den Höhepunkt bildet
aber der Lobgesang auf die von den
Cisterciensern besonders verehrten Jung-
frau Maria: «Allelujah, allelujah! Jung-
frau, Gottesmutter! Den der ganze Erd-
kreis nicht fasst, der barg sich, Mensch
geworden, in deinem Schosse! Alle-
lujah.» (Volksmessbuch 1113)

Schon während der Vesper gingen des
Mönchs Gedanken wieder auf das
Erleben Gottes. Der Abt hatte verspro-
chen, heute abend noch etwas darüber
vorzulesen. Der Mönch musste auf die
Zähne beissen, damit er das strenge Ver-
bot des Schweigens nicht brach und mit
andern Mönchen darüber redete.

Nach dem Abendessen begab sich die
Klosterfamilie in den noch hellen Kreuz-

gang zur /fomp/ef. Der Abt reichte dem
Vorleser eine Schriftrolle mit den Worten:
«Jetzt, liebe Brüder, öffnet eure Sinne
dem Worte des heiligen Abtes Bernhard
vom Hellen Tal!» Und dann hörten sie,
was der Heilige über den Eintritt Gottes
in seine Seele berichtet hatte. Erheben-
der als sonst klangen an diesem Abend
die alltäglichen Psalmworte, wahrschein-
lieh die Psalmen 5, 91 und 134 zum
Himmel empor. Das Schlussgebet er-
tönte kräftiger und inbrünstiger durch die
Kirche. «Mit dem Gruss des Salve (,Ge-
grüssest seist du' oder ,Rette mich') an
ihre Liebe Frau schieden die Mönche aus
dem Gotteshaus; der Weihwassersegen
des Hausvaters begleitete sie hinauf ins
Dormitorium, wo der Mantel Gottes sie
einhüllte im Schweigen der Nacht, und
ein Licht brannte, das ihnen sagte:
Christus ist bei uns.» (Weisse Mönche,
82)

Das /C/ostef Z>es?e//Te efes Fe/t/
seAber, srefret/ /7ac/? ater /?ec?e/

Viele Beispiele von Kauf und Tausch
zeigen deutlich, wie die Cistercienser in
Frienisberg nur ihren Besitz /'/? c/er /Va/te
des /f/osfezs vergrösserten. Warum denn

Die Cistercienser verpflichteten sich auf
eine neuerliche genaue Innehaltung der
benediktinischen Regel. Dashiess: Rück-
kehr zum inneren Leben und zur Hand-

arbeit und damit zum Erwerb des täg-
liehen Brotes aus eigenen Kräften. Ab-
gabepflichtige Bauern - wie bei den
Cluniazensern — widersprachen dem
neuen Geiste.

Ging man aber zum ausschliesslichen
Eigenbetrieb über, so bestand wieder
grosse Gefahr, dass die Mönche «draus-
sen» herumgingen. «Dies ist für ihre
Seelen durchaus nicht zuträglich.» Das
innere Leben kam sofort in Gefahr, zum
Beispiel wenn einer auf Reisen geschickt
werden musste. Nicht umsonst schreibt
die Regel vor, dass der Abwesende fast
stetig von den Gebeten der Mönche in
den Gebetsstunden begleitet sein solle.
Keiner durfte wahllos erzählen, was er
draussen gesehen hatte, «denn dies
richtet grossen Schaden an». Erzählt er
trotzdem, «so verfalle er der in der Regel
festgesetzten Strafe».

Bei einem ausschliesslichen Eigenbau
hätten zudem die Mönche zu wenig Zeit
gehabt für Handarbeit und genaue Er-

füllung der Stundengebete, Fasten usw.

Man musste also jemanden finden, der
die Hand des Abtes war, aber weniger
gebunden an die Bestimmungen der
Regel. Unbeschadet des Dienstes an
Gott konnten zwar die Mönche auf ihrem
Stiftungsgut, in Sichtweite der Kloster-
mauern, der Scheunen und Ställe, unter
den Augen des Abtes kulturell wirken:
roden, säen und ernten. Ging's aber eine
halbe, eine ganze Stunde von den
Klostermauern weg, so mussten die «Ver-
wandten» der Mönche, die Z.a/enö/'üc/er

oder /fo/7i/erserj das Land bebauen.

Über die Z.e/7/-e eines Laienbruders sei kurz
folgendes gesagt: «Nachdem der Kandidat
sechs Monate lang im weltlichen Kleide dem
Kloster gedient (hier ist das Dienen als
Landarbeiter gemeint) und seine Brauchbar-
keit bewiesen hatte, begann er das einjährige
Noviziat unter der Leitung eines geeigneten
Priestermönches, der ihm den nötigen Unter-
rieht über das Ordensleben erteilte. (Lehren
über das Verbot des Sondereigentums, des
Verbotes eines Umgangs mit Frauen, Lernen
des Vaterunsers, kurze Belehrungen über
Beichte und Kommunion, Messe, Fasten,
Stundengebete, besonders über den Gehör-
sam gegenüber dem Abt, dem Laienmeister.)
Lesen und Schreiben wurden nicht gelehrt.
Endlich wurde der Novize vom Cellerarius in
das Mönchskapitel geführt. Dort legte er
kniend in die Hände des Abtes das Verspre-
chen des Gehorsams ab: «Ich verspreche
dem Abte Gehorsam nach bestem Vermögen
bis zum Tode!»

Der durch diese Gelübde erlangte Charakter
eines Ordensmannes sollte auch in der
äussern Frsc/re/nung der Laienbrüder erkenn-
bar sein. Kleidung, bestehend in Tunika,
Skapulier, das nur die Schultern und die

28



Brust bedeckt und an dem eine Kapuze be-
festigt ist (wegen Aufenthalt im Freien waren
grössere Kapuzen als bei den Mönchen
erlaubt), Strümpfen und Schuhen. Für den
Aufenthalt in der Kirche und für die Reise ist
ihnen ein ärmelloser Überwurf, die söge-
nannte Cappa, gestattet. Ein Unterschied
zwischen ihnen (den Laienbrüdern) und den
Mönchen muss aber auch in der Farbe öer
K/e/£/u/7<7 von Anfang an bestanden haben.
Die Mönche trugen weisse Tuniken und
schwarze Skapuliere, bei den Laienbrüdern
war die ganze Kleidung aus grauem Tuch.
(Hoffmann, 59)

Das fa'sr//'c/7e Z.eöe/7 c(es /.a/er/bruc/ers
/sf w/'e tfas efes C/sferc/e/7ser/77Ö/7c/jes.'
ßefe t/nc/ arbe/'fe /

Kaum eine halbe Stunde von seinen
Mauern entfernt besass Frienisberg um
1233 zwei Gt/fs/rö/e ocfer Gra/?£//e/7, den
einen in Allenwil, den andern in Ried
(heute Ziegelried). In der ursprünglichen
Bedeutung heisst Grangie Kornspeicher,
in seiner spätem Hof, Gehöft, Gut. Das
Leben des grössten Teils der frienis-
bergischen Konversen spielte sich wahr-
scheinlich zwischen dem Kloster und den
beiden Gutshöfen ab. Vom Gran^/en-
me/ster geweckt, erhoben sich die Laien-
brüder im Kloster von Ostern bis Mitte
September bei Tagesanbruch. Dann
setzten sie sich hinten in die Kirche,
vorne war der Platz für die Mönche -
beteten, da es zur Zeit der Laudes war,
zehn Vaterunser. Nun traten die einen -
unter der Führung des Grangienmeisters

- den Weg an zu den zwei genannten
Grangien, die andern verteilten sich auf
die Arbeitsstätten innerhalb der Kloster-
mauern: Mühle, Backhaus, Stall, Schuh-
macherei, Schneiderei, Schmiede.

Vor dem Gutshof verteilte der Grangien-
meister die Arbeiten, die in Fe/ctoau und
V/e/?z£/c/?t (wohl eher Viehbesorgung)
unterteilt war.

So mussten zwei zusammen mit den
Ochsen den Acker pflügen. Aber sie
durften nie vergessen, dass sie halbe
Mönche waren: «Sobald sie aus dem
Hofe herausfahren, müssen sie still-
schweigen, bis sie zur Arbeitsstelle kom-
men. Hier können sie sich über die Art
und Weise besprechen, so lange sie die
erste Furche ziehen; nachher sollen sie
still weiterarbeiten. Begegnet ihnen je-
mand, während sie reden dürfen, so
sollen sie ebenfalls schweigen, damit sie
kein Ärgernis geben.» (Hoffmann, 90)

Andere Brüder griffen zur Hacke und
bereiteten das am Vortag gepflügte Feld
zum Säen vor.

Zwei andern reichte der Grangienmeister
je ein Pfund Brot in einen ledernen
Ranzen. Die zwei trieben Schweine,
Schafe, Kälber und Rinder auf die Weide.
Auch sie hatten genaue Weisungen:
«Zur selben Stunde wie die andern Brüder
müssen sie ihre Mahlzeit einnehmen, und
was sie übrig behalten, wieder nach
Hause bringen. Was ihnen vielleicht von
den Vorübergehenden angeboten wird,
dürfen sie durchaus nicht annehmen.
Waldbeeren zu plücken ist ihnen aber
nicht verboten. Auf der Weide angekom-
men dürfen sie leise und bescheiden mit-
einander reden, auf dem Hin- und Rück-
wege aber sollen sie Stillschweigen
beobachten und nur dem antworten, der
nach dem Wege oder nach einem ver-
lorenen Stück Vieh fragt.» (Hoffmann,
91)

Läutete vom Kloster her die Glocke, hiel-
ten die Laienbrüder in der Arbeit inne und
beteten — je nach den Umständen ge-
meinsam oder einzeln - zur Zeit der
Vesper zehn, zu den andern Zeiten je fünf
Vaterunser.

Zur gleichen Zeit wie im Kloster rief die
Glocke des Grangienmeisters die Laien-
brüder zum Mittagstisch in den Gutshof.
(Es ist unwahrscheinlich, dass sie auch
mittags ins Kloster zurückkehrten.) Ein

oder zwei Brüder hatten das einfache
Mittagessen im Refektorium des Guts-
hofes aufgetragen: Gemüse oder Hülsen-
früchte und Brot. «Käse, Milch, Eier und
Fische sollen keineswegs zu den täg-
liehen Gerichten gehören, sondern ihnen
nur hie und da als Zuspeise von dem Abte
gestattet werden» (Hoffmann, 92). Wein
Bier oder Most waren anfänglich streng
verboten, später musste das General-
kapitel nachgeben und deren Genuss
gestatten.

Nachher ging die harte Arbeit weiter. Nur
zur Erntezeit wurde sie durch eine Zwi-
schenmahlzeit unterbrochen.

Bei Sonnenuntergang kehrten alle Laien-
brüder zum Gutshof zurück. Zwei bis drei
Brüder blieben zurück zum Hüten der
Ochsen (diese hatten den ganzen Tag im
Joch ziehen müssen und bedurften der
Erholung). Die andern kehrten ins Kloster
zurück, gingen mit den Mönchen zur
Komplet in die Kirche. Vorher hörten sie
die geistliche Lesung an, vielleicht die
folgende Anekdote des Cisterciensers
Cäsariusvon Heisterbach:

Im Cistercienserkloster Kamp (Bischofskreis
Köln) hatte ein Laienbruder von den Mön-
chen soviel gelernt, dass er die Heilige Schrift
lesen konnte. Hierdurch verlockt und berückt,
fing er an, sich heimlich allerlei Bücher ab-
schreiben zu lassen, und begann damit zu-

gleich, sich gegen das Verbot des Besitzes
von Eigentum zu versündigen und an Letzte-
rem sein Vergnügen zu haben.

Da dem Laienbruder solcherlei Studium ver-
boten war, wurde er infolge seiner Lern-
begierde zum Abtrünnigen. Reumütig kehrte
er ins Kloster zurück, ging aber bald ein
zweites und drittes Mal durch, um weltliche
Schulen zu besuchen, von denen er jedoch
stets wieder heimkehrte. Der Teufel erschien
ihm nun in der Gestalt eines Engels und
sprach: «Lerne nur tüchtig, denn es ist von
Gott bestimmt, dass du einmal Bischof von
Halberstadt werden sollst.»

Der Tor merkte nicht die List des Teufels,
sondern bildete sich ein, um seinetwillen
würden sich die alten Wunder erneuern. Was
geschieht? Eines Tages erschien der Ver-
führer bei dem Bruder und sprach mit lauter
Stimme und freudigem Antlitz: «Heute ist
der Bischof von Halberstadt gestorben!
Mache dich eilig auf zur Stadt, die dir Gott
zum Gebieter bestimmt hat. Sein Wille ist
unabänderlich.»

Still machte sich jener Unglückliche aus dem
Kloster fort und blieb über Nacht im Hause
eines braven Priesters in der Nähe von
Xanten. Damit er jedoch an seinem Bischofs-
sitze seiner Würde entsprechend auftreten
könnte, stand er vor Tagesanbruch auf,
sattelte sich das schöne Pferd des Priesters,
zog den Mantel dieses Herrn an, stieg auf
und ritt davon. Die Hausleute bemerkten am
Morgen sogleich den Diebstahl, setzten dem
Diebe nach und nahmen ihn gefangen. Er

wurde vor das weltliche Gericht gebracht
und verurteilt, und so hat er nicht als Bischof
den Ehrensitz, sondern als Rossdieb den
Galgen bestiegen. (Hoffmann, 55)

Nach solch deutlicher Belehrung traten
alle Laienbrüder in den für sie abge-
schrankten Teil der Klosterkirche, sagten
dort ihre fünf Unservater, empfingen das
Weihwasser des Abtes wie die Mönche,
setzten ihre Kapuzen auf und schlurften
ins Dormitorium.

An Sonn- und Feiertagen mussten die
Laienbrüder die Messe anhören und
während allen Stundengebeten sich in
der Kirche aufhalten.

Diejenigen, die in und um das Kloster
arbeiteten, gingen pro Woche einmal zur
ße/'ebte vor den Abt oder einen Priester-
mönch. Bezüglich Fasfe/7 waren sie den
Mönchen gleichgestellt (s. darüber bei
Trub).

War /t/r t/en Z.a/'e/7Ört/cfer

t/nfer dem c/sferc/er?s/sc/?er7 Xrt//77/77Sfab

firwf /eben

Die tägliche Arbeit der Konversen war
überaus hart, aber geregelt und gesund.
Die Behandlung durch die Vorgesetzten
war wohl menschlicher als die durch
einen weltlichen Grundherrn.

29



Gewöhnlich verbesserte ein Mann seine
soziale Stellung, wenn er sich dem
Kloster versprach. «Du hattest weder
Strümpfe noch Schuhe», sprach einst
St. Bernhard zu einem Konversen, der im

Sterben lag, «halb nackt gingst du einher,
Hunger und Durst quälten dich, als du zu
uns flohest und deine Bitten das Tor der
Abtei vor dir öffneten. Wir haben dich in
deiner Armut um Gottes Willen aufge-

nommen, und von der Zeit an bist du
bezüglich der Nahrung, der Kleidung und
aller übrigen Dinge den Gelehrten und
Hochadeligen, die bei uns sind, als
gleichberechtigt betrachtet worden.»

/./fera /uz

ßa/fttasaz Wans: Die grossen Ordensregeln.
Einsiedeln, Zürich 1948.

ßo/n/77 L/zdapus: Das Volksmessbuch. Ein-
siedeln 1941/42.

ßü/r/ez do/rappes: Klosterleben im deutschen
Mittelalter. Leipzig 1923.

Cttappaf Mazce/: Saint-Ursanne, au bord du
Doubs. Genf 1955.

Cttarta C/jaz/faf/s: In: Cisterzienserchronik
1899, Bregenz 1899.

Cttepez S/re/dop: Vom mystischen Leben.
Wiesbaden 1949.

ßppez ßopavepfuza: Geschichte der Clunia-
zenserklöster in der Westschweiz. Freiburg
1907.

ßpp/ezf-ßaye Curt; Us der Gschichtedrucke.
Bern 1951.

ß/scttez fduazd; Schweizer Legendenbuch.
Einsiedeln 1943.

G/Vson Sfepttap: Mystik des heiligen Bernhard
von Clairvaux. Wittlich 1936.

Gepoud dosep/r: Les saints de la Suisse
française. Fribourg 1897, Bd. 1, 2.

Grürter Max: Tausendjährige Kirchen am
Thuner- und Brienzersee. Bern 1966.

Wartp/osez Waps ßudo//: Das Cluniazenser-
priorat Rüeggisberg. Kleine Führer Serie I,
Nr. 7. Gesellschaft für schweizerische Kunst-
geschichte.

Wo/ez ßau/: Kleinhöchstetten. Bern 1955.

Wo///papp ßöez/razd: Das Konverseninstitut
der Cisterzienser. Freiburg 1905.

Küzy Ado//: Die christkatholische Messfeier.
Solothurn 1935.

Laedzac/? Wattez: Das Kloster Trub und die
Hoheit über das Trubertal. Diss. phil. Bern
1921.

Lapa/ze C/aude; Les constructions religieuses
de Saint-Ursanne. Lausanne 1960.

Loza/'p ßau/: Geschichte der Abtei Cluny.
Tübingen 1858.

Moos6zuppez-Z.eu ßudo//: Die Schweiz zur
Merowingerzeit. Bd. B. Bern 1971.

Mü//ez/ßüttpez: Frühes Christentum im
schweizerischen Alpenraum. Einsiedeln 1967.

/V/pp Wattez: Vom Geheimnis der Mönche.
Zürich 1953.

ß//sfez ßudo//; Kirchengeschichte der
Schweiz. Zürich 1964.

ßeope/attrt Wezzpapp: Grundzüge der berni-
sehen Rechtsgeschichte. Teile I—IV. Bern
1928/36.

Sac/ruz £rps/; Die Cluniazenser in ihrer kirch-
liehen und allgemeingeschichtlichen Wirk-
samkeit. Halle a. S. 1892.
Sc/?pj/'d ßezpttazd: Das Cisterzienserkloster
Frienisberg. Bern 1936.
Sc/?p?/'fz ß/?///bert: Geschichte des Benedik-
tinerordens. Einsiedeln 1947.

S/'pttazdus ßz.: Weisse Mönche. Freiburg
1950.
Sfe/nez Wattez / ßof/? A//zed: Trubschachen.
Trub. Bern 1978.

Stt/dez ßzapz; Das Kloster Rüeggisberg. Ber-
ner Taschenbuch 1880.

Sc/nve/zez Sc/ju/wapdd/7d: Kommentar zu
Bild 5.

Tome/r fzpaf: Studien zur Reform deutscher
Klöster. Wien 1910.

Vacapdaz f/p/îèpe: Leben des heiligen Bern-
hard von Clairvaux. Paris 1927.

Wapez ßzapz: Geschichte des Cluniazenser-
priorates Rüeggisberg. Freiburg 1917.

Wattepwy/ fduazd; Von der Vogtei, nach
bernischen Quellen. In: Archivfür Schwei-
zergeschichte, Bd. 15. Zürich 1866.

W/tz/p: Das Zeichnen in den Geschichts-
stunden 1. Zürich 1942.

/fe//ez Waps Gus/av: Einigen. Thun 1946.

Sfett/ez ßezpAazd: Studien zur Geschichte des
Oberen Aareraumes im Früh- und Hochmittel-
alter. Thun 1964.

30



Hans Rudolf Egli!

Arbeitsvorschläge

zur Auswertung von ßern/sc/7e/f/ösfer 7. Nach den Anregungen
in D/'e ße/se />? d/e Vergär? r/err/re/'f, ßand //; Bilder aus Altertum
und Mittelalter. Westermann, Braunschweig 1970.

1. Gab es in der Nähe eures Wohnortes ein Kloster? Was ist ein
Kloster, was sind Mönche und Nonnen? Sprecht darüber! Viel-
leicht könnt ihr schon angeben, was als Wichtigstes zu einem
Kloster gehört. Schreibt einige Stichworte auf oder zeichnet ein
Bild.

2. Sucht den Ort, an dem das Kloster stand, auf der Karte Wie
kommt ihr von eurem Wohnort aus dorthin?

3. Tragt den Standort einiger Männer- und Frauenklöster in
eine Kartenskizze des heutigen Kantons Bern ein: Rüeggisberg
mit der Probstei Röthenbach (Klösterlein und Klosterkirche am
Ort des heutigen Dorfes Röthenbach im Emmental, Leutkirche
zu Würzbrunnen), Trub, Frienisberg, Interlaken, Thorberg, Gott-
statt, Stadt Bern (mehrere Klöster), Frauenkappelen, Frau-
brunnen, Rüegsau, Hettiswil. ; Johanniterhäuser in Köniz,
Münchenbuchsee, Thunstetten, Sumiswald.

4. Wenn ihr von der Reise des Adeligen Lüthold von Rümligen
(Gürbetal) gehört oder gelesen habt, sucht heutige Strassen von
Bern nach Cluny (Frankreich). Wie lang ist die Strecke? Wie-
viele Autofahrtstunden? Wo ritt Lüthold wohl durch? Wie lange
brauchte er?

5. Damals war vieles anders als heute! Sprecht euch über die
Wegverhältnisse im 11. Jahrhundert aus.

Denkt nach über folgende Redensarten:

Er schlug den Weg nach Cluny ein
Er ritt über Stock und Stein
Es ging holterdipolter
Es geht durch dick und dünn
Er ist wieder auf dem Damm
Er (etwas) ist in die Brüche gegangen
Er ist im Dreck steckengeblieben
Hilf ihm aus dem Dreck heraus!

Für re/sen sagte man damals /a/tren; sich auf die ßa/7/T begeben
war ge/a/jA/Zc/?.

6. Sagen Ortsnamen etwas über altertümliche Wegverhält-
nisse? Äussert euch zu Ortsnamen wie: Brugg, Brügge, Inns-
brück, Saarbrücken; Frankfurt, Erfurt, Fürth, Oxford (Ochsen-
furt).
Sucht diese Orte auf Karten der Schweiz, von Deutschland und
Grossbritannien. Weshalb heissen sie so? Wie mögen sie ent-
standen sein? Wer weiss noch mehr solcher Ortsnamen?

7. Beim Eintritt ins Kloster mussten die Mönche ein Gelübde
ablegen. Kannst du in drei Stichworten die wichtigsten Ver-
sprechen aufschreiben?

8. Wer war der erste Vogt des Klosters Rüeggisberg? Vogf ist
hergeleitet vom lateinischen Wort vocafus der (zum Schutze)
Herbeigerufene. Welches war die wichtigste Tätigkeit, die der
Vogt für die Gotteshausleute und die übrigen Bewohner der
Vogtei ausübte?

Ausser Klostervögten gab es auch Landvögte, Stadtvögte, Fron-
vögte; waren sie immer treu besorgte Beschützer und Schirm-
herren? (Sc/r/'/ro ist ein altdeutsches Wort, ursprünglich sce/ra,
das soviel wie ScAZ/cf bedeutet.)

à. Was mögen die jungen Mönche, die nach Rüeggisberg zum
Prior Cono zogen, aus dem Mutterkloster Cluny mitgenommen
haben? Stellt eine Liste zusammen!

Für die Landwirtschaft und die Gartenarbeit:.
Zum Lesen und für die Schreibarbeiten:.
Zur Vollendung der Bauarbeiten:.
Zum Schneidern und Flicken der Mönchsbekleidung:.
Für das Kochen und den Küchendienst:.

Für den Gottesdienst und die Kirche waren mitzunehmen:

1 Glocke zum Läuten
1 grosses hölzernes Kruzifix für den Altar
1 Monstranz: Gehäuse zum Aufbewahren und Zeigen des heiligen

Brotes, Weinkanne und Kelch, Dose und Teller für das Abendmahl,
Weihrauchfass und Wedel zum Räuchern

1 Weihwasserkessel
Heiliges Öl für die Sterbenden
einen kleinen Schrein (Kästchen) zur Aufnahme einer Reliquie
(heiliges Andenken)

1 silbernes Kreuz als Abzeichen für den Prior

Was mussten sie unbedingt mitbringen? Was konnten sie viel-
leicht in Rüeggisberg oder seiner Umgebung erwerben?

10. Woher erhielt das Kloster Rüeggisberg Bodenzinse? Legt
euch ein Kärtchen an! Tragt auch Orte ein, von denen das
Kloster Zehnten an Heu, Korn und Haustieren erhielt. Wenn ihr
die gefundenen Orte durch gerade Linien mit dem Kloster ver-
bindet, so erhaltet ihr eine «Besitzspinne» (mit vielen ungleich
langen Beinen).

Das Kärtchen zeigt nur eine kleine Auswahl von Beispielen.
Auch die Höfe der Gemeinde Röthenbach und andere Güter
hatten dem Priorat Rüeggisberg Abgaben zu entrichten.

11. Im Jahr 1144 erhielt Cluny und damit das Priorat Rüeggis-
berg vom Papst (Zölestin II.?) einen Privilegienbrief: Nur der
Papst darf cluniazensische Mönche aus der Kirche ausschlies-
sen (exkommunizieren). Stell diese Urkunde (den Privile-
gienbrief) mit Band und Siegelkapsel her! Versuche, den Text
so schön zu schreiben, wie es die Schreiber des Papstes taten.

.12. Das Mutterkloster von Rüeggisberg war C/t/ny, jenes von
Frienisberg C/'Zeaux (beide in Frankreich). Wie weit und wie
rasch sich die Cistercienserklöster im Gebiet der heutigen
Schweiz ausbreiteten, zeigt der S(am/??Ö3ü/7? c/eA sc/)we/ze/7-
sc/re/7 C/steAc/enseA-y4öfe/'e/7:

Citeaux.
(1098 Mlrz 21.)

Ciatrvanx. Morlmond
(1115 Juni 25.) (1115 Juni 25.)

Chéri!en Bonaont Hacteconbe Beilevaux
(1131 Juni 17.) (1131 Juli 7.) (1135 Juni 14.) (1120 Marz 22.)

i
' '

1 I

Hantcrét Kautenrt Lützel
(1143 Min 14.) (1138 Februar 25.) (1124 Marz 25.)

Kappel Salem Frienisberg SL Urban
(1185 Juni 29) (1138 Mai 15.) (1138 Mai 15.) (1194)

Wettingen Tennenbach
(1227 Oktober 14.) (1158)

Drei Abteien wurden genau 40 Jahre nach dem Mutterkloster
Citeaux gegründet. Welche? - Verwandle den Stammbaum in
eine Liste, auf der zuoberst steht: 1098 Citeaux, zuunterst: 1227
Wettingen.

Heute besteht von diesen Abteien noch eine einzige: Hauterive (am
Ufer der Saane in der Nähe der Stadt Freiburg), geschlossen 1848,
neugegründet im Jahr 1939. Von den über 20 Cistercienserinnen-
Klöstern haben sich acht erhalten; sie befinden sich in den Kantonen
Zug, St. Gallen, Luzern und Freiburg.

31



Zur Didaktik des Geschichtsunterrichts im 5./6. Schuljahr

Einige Zitate aus: Hans Ebeling, Zur Didaktik
und Methodik eines kind-, sach- und zeit-
gemässen Geschichtsunterrichts. Hannover,
3. Auflage 1968. (E) - Waltraut Küppers, Zur
Psychologie des Geschichtsunterrichts. Bern,
2. Auflage 1966. (K)

IVas versfe/7e/7
K/nc/e/" ü/7fer fGesc/i/c/rte;;

1955 erschien Zf/'/icf und Gesc/)/c/?fe von
Heinrich Roth (München).

Wichtigstes Ergebnis der Untersuchung
Heinrich Roths war nicht mehr die nega-
tive Feststellung, dass das Kind für das
volle differenzierte geschichtliche Ver-
ständnisdes Erwachsenen noch nicht reif
sei, sondern die klare Darlegung, dass das

geschichtliche Bewusstsein innerhalb der
Allgemeinentwicklung des Kindes und
Jugendlichen verschiedene Reifungs-
und Entfaltungsphasen durchläuft, die
wir als Ansatzpunkte geschichtlichen
Bildens nutzen können und sollten.

Für das gesamte Volksschulalter ergibt
sich die Folgerung, dass von einem
bildungsträchtigen Geschichtsunterricht
nur dort gesprochen werden kann, wo
er den einzelnen Entwicklungsphasen
gemäss elementar und ganz konkret
(zume/sf /'/7 ganz/re/Wc/je/', er/eôn/smas-
s/ger F/zäMbr/nJ geboten wird.

Der Weg eines dem Kinde gemässen und
fruchtbaren Geschichtsunterrichts führt
nach Roth von der immer erneuten und
konkreten, lebensvollen l/V/eefervergre-

genwa/T/gung geschichtlichen Lebens
auf allen Stufen zur denkenden und
wertenden Alt/fanbe/ft/m? (Besinnung).

Wie bedeutsam Roths Untersuchung für
die Erhellung eines wachsenden Ge-
Schichtsverständnisses im Kinde und
einer daraus folgenden phasengerechten
Gestaltung des Geschichtsunterrichts ist,
mag die folgende Zusammenfassung sei-
ner Bemerkungen zur Art des geschieht-
liehen Interesses und Verstehens im
5./6. Schuljahr andeuten:

/nfezesse: Verstärkter Hunger nach Tatsachen,
nach realistischem Detail, Sammeltrieb (Rieh-
tung in erster Linie erdkundlich und natur-
kundlich). Freude an Bildern und am realen
konkreten Objekt (Museum). Interesse an

«grossen» Ereignissen und Personen (die
Grösse, weniger die zeitliche Tiefenstaffelung
interessiert!), auch an sozialpolitischen
Wandlungen und Neuerungen, an techni-
sehen Entwicklungsreihen und Fortschritts-
fragen. Grosse Streuung der Interessen. An-
teilnähme an zeitgeschichtlichen Vorgängen

und Verlangen nach Aufklärung. Allmähliche
Verlagerung des geschichtlichen Interesses
auf die «Leseebene».

fnfw/'cM/ng des gesc/j/c/;f//c/?en Vezste/rens:
Zunehmendes unreflektiertes Verhältnis zu
wichtigen Inhalten der Geschichte, «Ver-
stehenwollen». Vorherrschen positiver Be-
wunderung, kritische Werturteile selten. Auf-
dämmern einer historischen Verantwortung.
Allmähliche Erfahrung, dass die Gegenwart
zu ihrer Deutung des Wissens um das Ver-
gangene bedarf. Erste Einreihung in grössere
Sinnzusammenhänge.

W. Kuppe/'s legte ihre Untersuchungen —

unabhängig von H. Roth - noch breiter
und systematischer als dieser an. Ausser
einer allgemeinen «Felderforschung»
(Unterrichtsstunden mit festgelegten
Themen und Gesichtspunkten in Klassen
aller Schularten) wurden etwa 1400
Schüleraufsätze und fast 1300 Frage-
bogen mit rund 4000 Antworten ausge-
wertet. Ansatz, Ablauf und Auswertung
der Untersuchung werden in dem Buche
in allen Einzelheiten dargelegt.

W. Küppers stellte unter anderem folgen-
des fest:

Der Gegenstand des historischen Interesses
der Schüler deckte sich nicht mit dem Unter-
richtsgegenstand des Schulfaches Geschieh-
te; es war «nur in seltenen Fällen eine Be-
ziehung zwischen Unterrichtsstoff und ge-
äussertem Schülerwunsch aufzuweisen».

Auch das nachweisliche geschichtliche Wis-
sen der Kinder deckte sich nicht mit dem
Unterrichtsstoff.

Die ausserschulische Information (Familie,
Zeitung, Buch, Rundfunk, Film, Fernsehen)
ist überraschend hoch; nahezu gleichmässig
wächst das geschichtliche Wissen vom 6. bis
zum 12. Schuljahr an - sogar bei Schülern,
die keinen oder nur in geringem Masse Ge-
Schichtsunterricht hatten. (E, S. 46-50)

Zu diesem dritten Punkt, zur Herkunft des
geschichtlichen Wissens, bemerkt W.
Küppers: Im ganzen ist die Fülle des Ge-
nannten zweifellos recht eindrucksvoll.
Nur im 6. Schuljahr steht die /»äi/s//c/?e
Übermittlung an erster Stelle; in allen
andern Jahrgängen das Fuc/?. Fad/ö,
Sc/tu/Zun/r und F/'/m folgen. (K, S. 61)

Der Zugang des Schülers zur Geschichte
vollzieht sich auf verschiedenen Ebenen.
In diesem stufenförmigen Aufbau ist die
Einstellung im 5./6. Schuljahr etwa so zu
charakterisieren:

Geschichte ist etwas aus der Vergangenheit,
und zwar aus der Vergangenheit der eigenen
Vorfahren. Die Inhalte dieser Vergangenheit
werden erkannt, soweit sie sich auf Sitten,
Gebräuche, Lebensform und Gegenstands-
bereiche beziehen; sie werden nicht erkannt.

soweit sie sich auf staatliche Ordnungen,
nationale oder politische Zusammenhänge
erstrecken. Technische Entwicklungsreihen
werden gut erfasst. (K, S. 41)
Die Stoffe des Geschichtlichen werden ein-
schichtig, eindimensional, flächig, vorder-
gründig verstanden. Dabei haftet das Ge-
dächtnis vor allem an dem, was sich mit
lokal Bekanntem verknüpft, oder an person-
lich-privaten Zügen, die dem Kind vom
familiären Milieu her vertraut sind. Starke
Handlungsverläufe werden bevorzugt. In
allem tritt das emotionale Beteiligtsein in den
Vordergrund. Zeitliche Einordnung erfolgt
noch nicht. (K, S. 122)

Da/ib/efcj/7<7 u/?c/ y4r/&e/ïs/o/777e/7

Noch vor einer Generation kannte der
Geschichtslehrer in seinem Unterricht
fast nur das Durchsprechen seines Ge-
schichtsstoffes nach dem vorgeschrie-
benen Geschichtsbuch. Der moderne
Lehrer weiss dagegen um v/e/e /Wög/Zc/t-
Zre/Ze/7 der /Wafer/s/a'arö/eft/ng. Er vermag
viele Register zu ziehen; er kennt neben
der alten, überkommenen Art die leben-
dige, bewusst durchkomponierte Er-

Zählung, die Lektüre einer historischen
Dichtung, die Arbeit an der Quelle selbst,
den Einsatz unmittelbarer geschichtlicher
Zeugnisse, die Anwendung technischer
Arbeitsmittel, von Rundfunk, Lichtbild
und Film, den Unterrichtsgang, den
zeichnerischen, zahlenmässigen, münd-
liehen und schriftlichen Impuls jeder Art.
Er wird sich nicht auf eines von ihnen
festlegen; er wird wechseln, den Unter-
rieht durch immer neue Einfälle und
Arbeitsformen beleben.
Er wird damit einen sehr dynamischen
Unterrichtsstil entwickeln, der um die
besonderen Bedingungen jeder einzelnen
Form der Darbietung weiss, ihre Vorzüge
und Nachteile gegeneinander abwägt
und eine saubere Trennung zwischen den
einzelnen Arbeitsarten vollzieht.

Mit dem Darbieten, dem «Erleben» ist
nicht alles getan. Unerlässlich ist die
Au/aröe/fung des /Water/a/angedofs: die
intensive Interpretation von Texten, das
Gespräch zwischen Lehrer und Klasse
und das Gespräch der Schüler unter-
einander vor diesem Angebot, die Ver-
bindung von Sach- und Spracharbeit,
Einzel- und Gruppenarbeit der Schüler,
die Erarbeitung von Längs- und Quer-
schnitten, die dramatische Gestaltung,
das Zeichnen, Malen und Werken, die
Arbeit an der Stecktafel, die Führung von
Arbeitsheften und -mappen, die Ge-
staltung von Vorhaben und last not least
die Frage der Sicherung des erworbenen
Wissens. (E, S. 228)

32



einer Klasse überlegt werden. In Frage
kämen Cisterzienser in Hauterive (FR),
Cisterzienserinnen in der Maigrauge
(FR), Kartäuser in Valsainte (FR), even-
tuell Kapuziner in Luzern, Solothurn. Wer
aus den heutigen Resten die einstige
Pracht von Rüeggisberg aufzubauen ver-
steht, reise dorthin. Vorher sehe er sich
die Abteikirche in Payerne an. Sie ist das
Muster für die einstige Klosterkirche in
Rüeggisberg.

Über die Klöster gibt es wohl Qoe//e/7,
aber sie enthalten meist äusserliche
Dinge: Beschreibung der Stiftung, Kauf,
Tausch, Verkauf, Rechtshändel. Mensch-
liches öffnen sie selten. Sogar mit der
legendären Überlieferung steht es nicht
besser, nicht nur im Hinblick auf die
bernischen Klöster! Professor Nigg hat
mir darüber geschrieben: «Für die Kloster-
zeit im Abendland ist die legendäre Über-
lieferung bedeutend dürftiger als für das
orientalische Mönchtum, zumal die Wis-
senschaft der letzten Jahrzehnte dafür
gar keinen Sinn hatte und sie auch nicht
pflegte. Meistens sind nur die Gründer-
gestalten eines Ordens mit Legenden
ausgeschmückt und nicht einmal alle.»

Zur Zeit der ersten Glaubensboten, zur
Zeit der Klostergründungen galten die
Legenden als geschichtliche Tatsachen.
Aus diesem Grunde stehen einige auch
in dieser Arbeit. Das Wort gilt nach wie
vor: «In Märchen und Gedichten erkennt
man die wahren Weltgeschichten».

Wa/fer Sc/?üfz

D/'e £W/grA:e/f
m/'f e/>7e/77 Z.e^e/7 w/7feA-
/vec/7er7.

D/'e sre/77e//7sa/7"?e Ze/Ï
/7/c/?? //77 Sf/c/7 /asse/7.

Da/77/? efwas enfste//?,
c/as es gegre/ze/? /jaf.

Aus: Gesammelte Gedichte von Walter
Helmut Fritz (*1929). Hamburg 1979.

Liste der lieferbaren Hefte der «Schulpraxis» (Auswahl)

/Vr. «i /Wonaf Ja/)r FVe/'s r/fe/

1 Januar 72 1.50 Von der menschlichen Angst und ihrer Bekämpfung
durch Drogen

2 Februar 72 1.50 Audiovisueller Fremdsprachenunterricht
3 März 72 2.— Die Landschulwoche in Littewil

4/5 April/Mai 72 3.— Das Projekt in der Schule
6/7 Juni/Juli 72 4.— Grundbegriffe der Elementarphysik
8/9 Aug./Sept. 72 3.— Seelenwurzgrat - Mittelalterliche Legenden
10/11/12 Okt.-Dez. 72 4.— Vom Fach Singen zum Fach Musik
1 Januar 73 3.— Deutschunterricht
2/3 Febr./März 73 3.— Bücher für die Fachbibliothek des Lehrers
4/5 April/Mai 73 3.— Neue Mathematik auf der Unterstufe
6 Juni 73 2.— Freiwilliger Schulsport
9/10 Sept./Okt. 73 3.— Hilfen zum Lesen handschriftlicher Quellen
11/12 Nov./Dez. 73 3.— Weihnachten 1973 - Weihnachtsspiele
1 Januar 74 2.— Gedanken zur Schulreform
2 Februar 74 1.50 Sprachschulung an Sachthemen
3/4 März/April 74 3.— Pflanzen-Erzählungen
5 Mai 74 2.— Zum Lesebuch 4, Staatl. Lehrmittelverlag Bern
6 Juni 74 1.50 Aufgaben zur elementaren Mathematik
7/8 Juli/Aug. 74 3.— Projektberichte
9/10 Sept./Okt. 74 2.— Religionsunterricht als Lebenshilfe
11/12 Nov./Dez. 74 3.— Geschichte der Vulgata -

Deutsche Bibelübersetzung bis 1545

1/2 Jan./Febr. 75 3.— Zur Planung von Lernen und Lehren
3/4 März/April 75 3 — Lehrerbildungsreform
5/6 Mai/Juni 75 3.— Geographie in Abschlussklassen
7/8 Juli/Aug. 75 3.— Oberaargau und Fraubrunnenamt
9 September 75 1.50 Das Emmental
10 Oktober 75 3.— Erziehung zum Sprechen und zum Gespräch
11/12 Nov./Dez. 75 3.— Lehrerbildungsreform auf seminaristischem Wege
15/16 April 75 4.— Schulreisen

5 Januar 76 3.— Gewaltlose Revolution, Danilo Dolci
13/14 März 76 3.— Leichtathletik
18 April 76 3.— Französischunterricht in der Primarschule
22 Mai 76 3.— KLunGsinn - Spiele mit Worten
26 Juni 76 3.— Werke burgundischer Hofkultur
35 August 76 3.— Projektbezogene Übungen
44 Oktober 76 3.— Umweltschutz
48 November 76 3.— Schultheater

4 Januar 77 3.— Probleme der Entwicklungsländer (Rwanda)
13/14 März 77 3.— Unterrichtsmedien
18 Mai 77 3.— Korbball in der Schule
21 Mai 77 3.— Beiträge zum Zoologieunterricht
26-31 Juni 77 3.— Kleinklassen/Beiträge zum Französischunterricht
34 August 77 3.— B. U. C. H.
39 September 77 3.— Zum Leseheft «Bä»
47 November 77 3.— Pestalozzi, Leseheft für Schüler

4 Januar 78 3.— Jugendlektüre
8 Februar 78 3.— Beiträge zur Reform der Lehrerbildung im Kt. Bern
17 April 78 3.— Religionsunterricht heute
25 Juni 78 3.— Didaktische Analyse
35 August 78 3.— Zum Thema Tier im Unterricht
39 September 78 3.— Australien

2.— Arbeitsblätter Australien (8 Blatt A4)
43 Oktober 78 3.— Geschichte Berns 1750-1850, Museumspädagogik

2.50 Arbeitsblätter (9 Blatt A4)

4 Januar 79 3.— Lehrer- und Schülerverhalten im Unterricht
8 Februar 79 3.— Die Klassenzeichnung
17 April 79 3.— Didaktik des Kinder- und Jugendbuchs
25 Juni 79 3.— Alte Kinderspiele
35 August 79 3.— Umgang mit Behinderten
43 Oktober 79 3.— Theater in der Schule
5 Januar 80 3.— Die ersten Glaubensboten / Bernische Klöster 1

Die Preise sind netto, zuzüglich Porto (keine Ansichtssendungen)

/Wengem-aöatte; 4-10 Expl. einer Nummer: 20%, ab 11 Expl. einer Nummer: 25%

Bestellungen an: Keine Ansichtssendungen

Eicher+Co., Buch- und Offsetdruck
3011 Bern, Speichergasse 33 - Briefadresse: 3001 Bern, Postfach 1342 -Telefon 031 22 22 56



len. Was nun hier alles ge-
druckt wird, beschäftigt
nachher die Buchbinder und
dann den Lagerverwalter.
Er ist besonders stolz auf
die grosse Ordnung in dem
grossen Raum.

Jetzt kommen die Schul-
hefte, Drucksachen und
Büro-Artikel noch schneller
zu Ihnen. Das haben wir
davon. Und wir sind froh.

Druckt, heftet, liniert
Josefstrasse 206,8031 Zürich, Telefon 426767

Von allen Mühen, die nun
so ein Umzug mit sich
bringt, bleibt uns nichts
weiter als ein Ah oder Oh.
Manchmal hört man auch
den Satz: «Das war auch
bitter nötig». Doch was die
einzelnen auch sagen, sie
sind sich einig: «Das neue
Haus ist nicht nur schön,
sondern sehr praktisch.»

So haben unsere Kunden
nicht zuletzt auch etwas da-

davon. Die Lieferungen
können schneller erledigt
werden, weil wir die Liefer-
wagen im Keller beladen
können. Was aus dem Lager
kommt, wird rasch in den
geräumigen Warenaufzug
geschoben und ist schon
zur Hand. So können wir in
viel grösserem Umfang
arbeiten, und auch die
Druckerei kann nun endlich
die neue Maschine aufstel-

EHRSAM-MÜLLER AG


	"Schulpraxis" : die ersten Glaubensboten : Bernische Klöster 1

