
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 123 (1978)

Heft: 17: Schulpraxis : Religionsunterricht heute

Sonderheft: Schulpraxis : Religionsunterricht heute

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerische
.ehrerzeitung

Organ des Schweizerischen Lehrervereins

Schulpraxis
Monatsschrift des Bernischen Lehrervereins

17
27. April 1978

Urs Walter Meyer:

Religionsunterricht

heute
Leitideen, Ziele, Inhalte



Schulpraxis / Schweizerische Lehrerzeitung — Nr. 17
Monatsschrift des Bernischen Lehrervereins 27. April 1978
Die «Schulpraxis» wird laufend im Pädagogischen Jahresbericht (Verlag für
pädagogische Dokumentation Duisburg) bibliographisch nachgewiesen.

Redaktion des «Schulpraxis»-Teils: H. R. Egli, 3074 Muri BE

Urs Walter Meyer:

Religionsunterricht heute
Leitideen. Ziele. Inhalte

Seite
Religionsunterricht in der öffentlichen Schule 41

Arbeitsgruppe für Lehrplanung im Fach Religion 45

«Religion» und Philosophie in der fünfjährigen Seminarausbildung 46

I. Leitideen 46
II. Richtziele/Grobziele/Inhalte 48

III. Kommentar/Hinweise 53
Zusammensetzung der Fachgruppe Religion/Philosophie
für die fünfjährige Seminarausbildung 55

Menschenbilder als Ausdruck des menschlichen Selbstverständnisses 55

Das «offene Menschenbild» in «Lehrerbildung von morgen» (Lemo) 59

Fremdreligionen im Unterricht 61

RL — Zeitschrift für Religionsunterricht und Lebenskunde 62

MBR - Material- und Beratungsstelle für Religionsunterricht in Kirchen
und Schulen (Schulwarte Bern, Helvetiaplatz 2) 63

Naturwissenschaft und Religion im Dialog 63

Adresse des Autors: Dr. theol. Urs W. Meyer, Belpbergstrasse 7, 3110 Münsingen

Zum Umschlagbild: Statue eines Propheten (12. Jahrhundert) am Portal der
Stiftkirche Saint-Lazare in Avallon (Yonne, France).

Liste der lieferbaren Hefte der «Schulpraxis» (Auswahl)

Nr. Monat Jahr Preis Titel

1/2 Jan./Febr. 67 3.— Photoapparat und Auge
1.— Lesebogen

3/4 März/April 67 3.— Beiträge zum Technischen Zeichnen
7 Juli 67 2.— Bibliotheken, Archive, Dokumentation
8 August 67 1.50 Der Flachs
11/12 Nov./Dez. 67 4.— Sprachunterricht
1 Januar 68 2.— Schultheater
4/5 April/Mai 68 3.— Schulschwimmen heute
8/9/10 Aug./Okt. 68 4.— Bernische Klöster II

(Bernische Klöster I, 4/5, 1958 vergriffen)
11/12 Nov/ Dez. 68 3.— Simon Gfeller
1 Januar 69 3.— Drei Spiele für die Unterstufe
2 Februar 69 2.— Mathematik und Physik an der Mittelschule
4/5 April/Mai 69 2.—- Landschulwoche im Tessin
6/7 Juni/Juli 69 2.— Zur Erneuerung des Rechenunterrichtes
8 August 69 1.50 Mahatma Gandhi
9 September 69 3.— Zum Grammatikunterricht
10/11/12 Okt.-Dez. 69 4.— Geschichtliche Heimatkunde im 3. Schuljahr

Fortsetzung 3. Umsch/agseite

Wo bleibt die Schulpraxis
in der «Schulpraxis»?

Aus einem Brief an den Redaktor: «Ich
möchte nicht sagen, dass die beiden
letzten Nummern (Januar und Februar
1978) nichts mit Schulpraxis zu tun
haben. Aber sie sind doch für den reiferen
Lehrer bestimmt, der, nachdem er das
Was und Wie der Lektionen beherrscht,
sich wieder einmal dem Warum zuwendet.

Wie der Gärtner, der sich für Biologie,
Bodenchemie, Fruchtfolge usw.
interessiert. Der Junglehrer aber hat zuerst
einmal zu tun mit dem Einkaufen des
Düngers, mit Hacken, Setzen, Aufbinden,
Ausmerzen von Schädlingen. Warum
soll man ihm nicht konkrete Hilfe
anbieten ?»

Als ich den Brief erhielt, waren die beiden
folgenden Hefte bereits entworfen - und
wiederum nicht als spezifisch auf den
Junglehrer ausgerichtete Kopiervorlagen.
Der Redaktor fühlt sich deshalb gedrängt,
nicht nur seinem Brieffreund, sondern
allen Lesern ein Wort zum Konzept der
ersten vier Hefte dieses Jahrgangs zu
sagen. Sie umfassen folgende Themen:

Jugendlektüre in der Lehrerbildung
Berufliche Handlungsfelder des Lehrers
Religionsunterricht heute
Zu Klafkis Neufassung der didaktischen
Analyse (Juni)
Alle vier Hefte sind im Zusammenhang
mit der Reform der bernischen
Lehrerbildung zu sehen, mit der Umarbeitung
der Serpiparlehrpläne auf die neu
festgesetzte Ausbildungsdauer von fünf Jahren.

Seit jeher hat es die Monatsschrift
des Bernischen Lehrervereins als eine
ihrer Aufgaben betrachtet, Überlegungen
und Vorschläge zum Ausbau der
Lehrerbildung zu publizieren. Diese Dienstleistung

erbringt sie nicht bloss für die
Planungsausschüsse. Die Themen gehen
Kolleginnen und Kollegen aller Schulstufen

an, weit über den Kanton Bern
hinaus. Sie sind zum Mitdenken
und Mitprüfen aufgerufen, zur Diskussion,

zur Mitbestimmung. Jedes einzelne
Thema betrifft sie aber auch in ihrer
Arbeit im Schulalltag, das hier vorgelegte
Heft vielleicht sogar auf persönlichster
Ebene. Stellt es auch nicht geradezu die
Gretchenfrage: «Nun sag, wie hast du's
mit der Religion ?» - so ruft es doch jeden
Leser auf zur Selbstprüfung, zum Erkennen

eigener Einstellungen und Haltungen,

in denen aller Unterricht wurzelt.

Urs W. Meyer, der Autor von «Religionsunterricht

heute», schreibt hier nicht allein
in eigener Sache, sondern auch als
Vertreter zweier Planungsgruppen für
Religionsunterricht. Die erste dieser Gruppen



Schulpraxis / Schweizerische Lehrerzeitung — Nr. 17 — 27. April 1978
Monatsschrift des Bernischen Lehrervereins

Urs Walter Meyer:

Religionsunterricht heute
Leitideen, Ziele, Inhalte

Religionsunterricht
in der öffentlichen Schule

/. Historisch bedingte
gegenwärtige Situation

Die Geschichte des Religionsunterrichts
im Kanton Bern ist als Beitrag zur
Schulgeschichte dargestellt worden (U.W.
Meyer, Religionsunterricht seit 1831,
Münsingen 1973). Wir begnügen uns
deshalb, einige Erscheinungen heutiger
Schulpraxis im Fach Religion historisch
zu erhellen.

1831 kam es im Kanton BernzurTrennung
von Kirche und Schule. Ein überaus loyales

Verhältnis zwischen den beiden
Institutionen ist ein für die bernische Kirchen-
und Schulgeschichte charakteristisches
Ergebnis. Aufgrund dieser Situation hat
die Kirche bei unsauf das Recht verzichtet,
einenTeil des Bildungsauftragsder Schule
zu beanspruchen. Anders ist es in der
Bundesrepublik Deutschland, wo die
kirchliche Beteiligung an der öffentlichen
Schule grundrechtlich garantiert worden
ist, und zwar eben in Anbetracht ungünstiger

geschichtlicher Erfahrungen im
Bereich Staat-Schule-Kirche. Indessen ist
Religionsunterricht der öffentlichen
Staatsschule im Kanton Bern zur schulischen

Angelegenheit geworden; daneben
sind die Landeskirchen frei, einen Unterricht

nach eigener Massgabe anzubieten,
der ihren Zielvorstellungen entspricht
und von staatlicher Seite als innerkirchliche,

d. h. dem Einfluss des Staates
entzogene, Angelegenheit ist. Gerade weil
die kämpferischen Übergriffe Staat-
Kirche und Kirche-Schule bei uns nicht
stattfanden und keine harten Fronten
zustandekamen, sind die Grenzen zwischen
schulischem Religionsunterricht und
kirchlicher Unterweisung ab und zu

fliessend geworden. Das geschah und
geschieht etwa in der Weise, dass

- die kirchlichen Oberbehörden in
gewisse Vernehmlassungsverfahren der
Erziehungsdirektion einbezogen werden,

- die kirchliche Unterweisung den Lehrplan

der Schule voraussetzt,

- der Ortsgeistliche Religionsunterrichtsstunden

übernehmen kann,

- eine Zeitlang die kirchliche Unterweisung

im 9. Schuljahr als Schulzeit
verrechnet wurde und der Religionsunterricht

der Schule einen Abbau erlitt mit
dem Hinweis, die Kinder besuchten ja
beinahe ausschliesslich den kirchlichen
Unterricht.

Kein Wunder, dass viele Eltern, Schület
und Lehrer der Meinung sind, schulischer
Religionsunterricht sei formal und inhaltlich

katholisch oder reformiert, also
konfessionell ausgerichtet.

Demgegenüber verlangt das Schulgesetz
etwas anderes. Gesetzlich verankert es
aufgrund der Bundes- und Staatsverfassung

die konfessionell neutrale Staatsschule

(Art. 2). Demzufolge hat der
schulische Religionsunterricht nicht konfes-
sionsgeprägt zu sein, sondern derart, dass
er «von den Angehörigen aller Bekenntnisse

ohne Beeinträchtigung ihrer
Glaubens- und Gewissensfreiheit besucht»
werden kann(Art. 87 Kantonsverfassung).
Das heisst nun aber nicht, dass die Schule
religionslos sein müsste. Religion soll so
zur Sprache kommen, dass niemand in
seiner Glaubensüberzeugung verletzt
oder in der Glaubens- und Gewissensfreiheit

eingeengt wird.

Das Bemühen um konfessionelle Neutralität

kommt schulgeschichtlich dreifach
zum Ausdruck:

- Im Zweckartikel des Primarschul- und
des Mittelschulgesetzes (Art. 1 bzw.
Art. 16) bringt Alinea 3 (siehe S. 42)
eine auf einem gründlich diskutierten
Kompromiss beruhende Erwähnung des

religiösen (und nicht konfessionellen)
und noch betonter des ethischen Ziels der
Schulbildung.

- In den Schulgesetzen (1951 und 1957)
lautet die Fachbezeichnung: Christliche
(nicht reformierte oder katholische) Religion

auf Grund der biblischen Geschichte
(so bereits 1894). 1894 brachte diese
Bezeichnung zweifellos ein vorherrschendes
christliches Kulturbewusstsein zum
Ausdruck; 1951 signalisierte sie die Überkon-
fessionalität.

- Die bernischen Lehrpläne spiegeln seit
alters die jeweils vorhandenen Lehrmittel,
und zwar verschiedene Schulbibeln.
«Biblische Geschichte» wird als
vorkonfessionelle Grundlage der christlichen
Religion gewertet.

Bis vor zwanzig Jahren war es kaum
notwendig, die Verwendung der Bibel im
schulischen Religionsunterricht zu
begründen. Biblische Texte waren
unbestrittener Inhalt des Religionsunterrichts
auf allen Stufen. Nicht erst gegen Ende
der sechziger Jahre, da aber sicher, stellen
wir bei vielen Schülern und Lehrern ein
mehr oder weniger grosses Unbehagen
in dieser Sache fest.

An den Seminaren erhielten die jungen
Lehrer kaum eine fachspezifische Ausbildung.

Dazu erschwerte die wissenschaftliche

Arbeit, die in jenen Jahren Bedeutendes

geleistet hatte, dem Laien den
unmittelbaren und spontanen Zugang zur
Bibel. Das neue und vielschichtige Bibel-
Verständnis schien zu anspruchsvoll, als
dass es den Kindern noch sachgemäss
hätte vermittelt werden können. Dazu
hatte sich inzwischen das soziokultu-
relle Klima verändert. Interesse an anderen

Kulturen und Religionen,
weltanschauliche Offenheit unter gleichzeitiger
Sensibilisierung der Lebenssinn-Frage
(religiös/philosophisch) stehen heute
noch einer konfessionell befangenen
Auffassung von Religionsunterricht gegenüber.

41



Zusammenfassung

Weilnun aus verschiedenen Gründen die
Praxis im Fach Religion nicht mehr befriedigt,

weil ein Defizit an verbindlicher
Planung und obligatorischen Hilfsmitteln
unbestritten ist und nicht zuletzt deshalb
Lehrer freudlos unterrichten,
weil wir andererseits keinesfalls verzichten

dürfen auf all das, was wir in
pädagogischer und didaktischer Hinsicht in
den letzten Jahren deutlicher und besser
erkannt haben,
ist es uns ein Anliegen, Versäumtes
nachzuholen undfürdie Volksschule eineNeu -
Planung des Religionsunterrichts
anzustrengen.

Gesetzliche Grundlagen

Bundesverfassung 1874

Art. 27, Alinea 3
3 Die öffentlichen Schulen sollen von den
Angehörigen aller Bekenntnisse ohne
Beeinträchtigung ihrer Glaubens- und Gewissensfreiheit

besucht werden können.

Staatsverfassung des Kantons Bern 1893

Art. 87, Alinea 5
5 Die öffentlichen Schulen sollen von den
Angehörigen aller Bekenntnisse ohne
Beeinträchtigung ihrer Glaubens- und Gewissensfreiheit

besucht werden können.

Primarschulgesetz
des Kantons Bern 1951 (PSG)

Art. 1

1 Die Schule unterstützt die Familie in der
Erziehung der Kinder.
2 Sie hat Charakter, Verstand und Gemüt der
ihr anvertrauten Jugend bilden zu helfen, ihr
Kenntnisse und Fertigkeiten zu vermitteln und
ihre körperliche Entwicklung zu fördern.
3 Die Erziehung in der Schule soll dazu
beitragen, die Ehrfurcht vor Gott und in christlichem

Sinne den Willen zu gewissenhaftem
Handeln gegenüber dem Mitmenschen zu
wecken.

Gesetz über die Mittelschulen 1957 (MSG)
Art. 16

Alinea 1-3 wie Art. 1 des PSG;
dazu Alinea 4 und 5

Lehrplan
für die Primarschulen des Kantons Bern 1972

Religion
Ziel
Der Religionsunterricht hat den Schüler mit
den Grundlagen des christlichen Glaubens
vertraut zu machen.

Lehrplan für
die Sekundärschulen des Kantons Bern 1970

Religion
Ziel
Der Unterricht in der christlichen Religion
vermittelt wesentliche Kenntnisse der bibli¬

schen Geschichte, macht mit dem Glaubensgut
der Heiligen Schrift vertraut und führt ein

in das Leben vorbildlicher christlicher
Persönlichkeiten.

Er will Ehrfurcht vor Gott, das Vertrauen zu
seiner Führung und den Gehorsam gegenüber
seinen Geboten stärken und vertiefen.
Er versucht, den Willen zum Guten zu fördern
und die christliche Liebe zu mehren.

Fachbezeichnung

PSG, Art. 26
Christliche Religion auf Grund der biblischen
Geschichte

Fachbezeichnung

MSG, Art. 23

Christliche Religion auf Grund der biblischen
Geschichte

//. Entwicklungsfähiger Ansatz
im gegenwärtigen Zweckartikel

Das seinerzeitige Ringen um Inhalt und
Formulierung des Schulzweckartikels
darf man nicht allzu schnell vergessen. Es
kam damals zu jenem Kompromiss, dem
Erziehungsdirektor Markus Feldmann
zubilligte, er «trage Rechenschaft dem
religiösen Empfinden des Volkes und dem
Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit».

Heute scheint uns besonders Alinea 3 als
barock und die Zielformulierung im Lehrplan

für die Sekundärschulen (1970) zu
überschwänglich und auch fragwürdig.
Hingegen dürfte das allgemein Gemeinte
nach wie vor aktuell sein, und zwar:
1. Die Schule hat Unterstützungsfunktion

(«unterstützt die Familie in der
Erziehung der Kinder. Sie hat Charakter,
Verstand und Gemüt der ihr anvertrauten
Jugend bilden zu helfen. ..»).
2. EsgehtimGlobalziel umdieErziehung,
Bildung und Ausbildung des ganzen
Menschen. Diese Betonung richtete sich
damals gegen die Tendenz der totalen
Verintellektualisierung der Bildung und
dürfte heute immerhin eine Warnung sein
vor einer auf allen Ebenen des Bildungswesens

festzustellenden zweckrationalen
Planung und Rationalisierung, so dass
eine Spannung zwischen
Leistungsorientierung und Humanorientierung
unverkennbar ist.

3. Wenn Schulerziehung und -bildung
vom ganzen Menschen ausgehen und
auf den ganzen Menschen («Charakter,
Verstand, Gemüt») hinzielen, ist nicht
einzusehen, weshalb die «religiöse» und
«ethische» Seite des Menschseins
auszublenden wäre. Im Gegenteil. Wenn die
Schule sich der Mitverantwortung für die
religiöse und ethische Erziehung der

Kinder entzieht, dann verhält sie sich in
diesem Bereich nicht neutral, sondern hat
eine Stellung zu dieser Frage bezogen,
die sich erzieherisch auswirkt.
4. Alinea 3 setzt in der religiösen Erziehung

den Akzent nicht auf Glaubenslehre
(also nicht confessio), sondern aufs
Verhalten und Handeln. Insofern Religion
nicht ausschliesslich biblische und
theologische Lehrstoffe bereitstellt, sondern
leben lehrt, tendiert sie auf Ethos.

Zusammenfassung

Wir meinen, dass der uns verpflichtende
Schulzweckartikel im Blick auf eine
Lehrplanrevision im Fach Religion interpretationsoffen

ist und (abgesehen von
gewissen Formulierungen) der Sache nach
gerade den neueren religionspädagogischen

Einsichten entgegenkommt.

III. Der Begriff «Religion»
im Rahmen
der Religionswissenschaft
Für Religionsunterricht ist die Klärung
dessen, was «Religion» sei, von grundlegender

Bedeutung. Dazu bietet sich wohl
zuerst die Befragung der Religionswissenschaft

und Religionsphilosophie an.
Das Resultat ist schnell zusammenge-
fasst: eine allgemein anerkannte und für
alle Religionen gültige Definition der
Religion gibt es nicht. Die Schwierigkeit
liegt im Phänomen Religion selber und
gleichermassen in der Wahl des
Denkansatzes und der Betrachtungsweise, von
denen aus man eine Definition von Religion

entfaltet. Je nachdem, wie Religion
definitionsmässig angegangen wird,
haben wir es mit einer phänomenologischen,

psychologischen, soziologischen,
philosophischen oder theologischen
Umschreibung von «Religion» zu tun. Noch
einmal schwieriger wird die Aufgabe,
wenn die verschiedenen Funktionen und
die mannigfaltigen Auswirkungen der
Religion berücksichtigt werden müssten.
Das Resultat wäre schliesslich keine
Definition mehr, sondern bereits eine
Darstellung der Erscheinungs- und
Wirkungsformen der Religionen.

Immerhin ist im Rahmen religionswissenschaftlicher

Definitionsbemühungen eine
Übereinstimmung greifbar, dass nämlich
Religion ein fundamentales, allgemein
menschliches Phänomen sei. Sie ist nicht
etwas füh besonders «religiöse»
Menschen. Sie gehört zum Menschen
schlechthin und beginnt da, wo er nach
sich selber und übersieh hinaus nach dem
Sinn seines Lebens und dem der andern
fragt. Religion ist demnach eine bestimm-

42



te Weise, wie sich der Mensch in derWelt
orientiert, verhält und zurechtfindet. Religion

wird darin als ein Prozess erfasst.
Religion ist mehr eine unbedingte Frage
als eine definitive Antwort, mehr Weg als
Ziel, mehr ein Werden als ein Haben, mehr
ein Prozess als die angebliche Objektivität

einer Lehraussage.

Da wir uns eines anthropologisch
begründeten Religionsverständnisses
bedienen, wird religiöse Erziehung sinnvoll,

nämlich als Lebenshilfe, als Begleitung

im Suchen nach Antwort auf die
Grund- und Grenzfragen des Menschen.
Wir meinen, dass ein solcher Religionsbegriff

(der nicht einfach eine geschichtlich
gewordene Form der Religion

beinhaltet) pädagogisch ungemein wichtig
und fruchtbar wird. Jedenfalls beruht die
religionspädagogische Neuorientierung
auf dieser Sichtweise.

Zusammenfassung

Religion ist das existentielle Bemühen
(einzelner wie Gruppen oder Institutionen)

um das Sinnganze menschlicher
Existenz in der Weit und um das daraus
resultierende verantwortungsbewusste
Verhalten und Handeln, auch einer
Letztwirklichkeit gegenüber.
Religiosität meint die Fähigkeit des
Menschen zu diesem Bemühen.

Religiöse Erziehung bedeutet Entwicklung

und Förderung dieses Bemühens.

IV. Schulpädagogische
und erziehungswissenschaftliche
Begründung des Faches
Religion
Selbstverständlich wird es in der
grundsätzlichen Erörterung des Religionsunterrichts

notwendig zu fragen, ob im
Selbstverständnis der Schule für Religionsunterricht

Raum ist. Eine schultheoretische

Standortbestimmung des
überkonfessionellen Religionsunterrichts ist
unumgänglich.

Dazu müssen wir vorgängig feststellen,
dass es die «Theorie der Schule» nicht
gibt. Wir befinden uns vielmehr im Kraftfeld

verschiedenartiger Bemühungen um
die Schule. Gesamtkonzepte einer
Schultheorie liegen, abgesehen von der
bekannten Darstellung Theodor Wilhelms,
kaum vor. Auf bemerkenswerte Aufsätze
(E. Reiners, W. Schulz, P. Fürstenau,
H. Heidland, W. Kramp u. a.) sei immerhin
hingewiesen; aber sie bieten an bestimmte

Wertvorstellungen gebundene
Programme. Wichtiger sind u. E. die
wissenschaftlichen Untersuchungen, die der
schultheoretischen Diskussion
vorausleuchten. Wir denken hier besonders an

Heinrich Roths Anthropologie und
Lernpsychologie.

Im Folgenden begnügen wir uns mit einigen

Streiflichtern zur Theorie der
«religiösen Bildung».

Theodor Wilhelm
Die Schule befasst sich mit dem Aufbau
und (der) Ordnung der Vorstellungswelt
des Heranwachsenden, weil unsere
Einstellung mehr von der Vorstellungswelt
als vom Willen bestimmt wird. Wilhelm
fordert religiöse Bildung, weil auch die
religiöse Vorstellungswelt zu unserer
Welt gehört und eben eine Realität
darstellt. Er lehnt allerdings im Bereich der
Schule eine Verkirchlichung und eine
Theologisierung des Religionsunterrichts
ab und fordert, dass der Religionsunterricht

wie jeder andere Unterricht zu sein
habe. Im Medium kritischen Denkens soll
die religiöse Vorstellungswelt entwick-
lungsmässig geordnet, erweitert und
aufgebaut werden.

Heinrich Roth

Der Mensch ist immer erziehungsbedürftig
(homo educandus). Zu den Bereichen

der Erziehungsbedürftigkeit gehört ausser
Kultur auch die Religion. Der homo reli-
giosus ist die «Bezeichnung dafür, dass
der Mensch ein Wesen der Hoffnung und
der Angst, der Geburt und des Todes, der
Liebe und des Kampfes, der Träume und
der Wirklichkeit ist». Der Mensch ist also
auch in bezug auf den Sinn des Lebens,
was er biologisch ist, ein Mängelwesen.
Durch Erziehung eignet ersieh Verhaltensweisen

zu, die ihm helfen, sich im Leben
zurechtzufinden. Kein Mensch kann ohne
Weltdeutung (Sinn des Lebens) auf die
Dauer existieren. Deshalb «Erziehung
zum Glauben» (^Sinngebung). Das
Proprium der religiösen Erziehung: von
der Angst zur Liebe und zum Vertrauen
hinführen.

Hartmut von Hentig
Er hat einen ähnlichen Ansatz wie Theodor

Wilhelm und zieht das Ernstnehmen
der irrationalen Erfahrung zur Begründung

des Umgangs mit Religion in der
Schule heran. Als Auftrag an die Schule
geht die Notwendigkeit, sich über das
Irrationale im Lebens- und Erlebnisbereich

des Menschen bewusst Rechenschaft

zu geben.

Paul Tillich (Theologe und Philosoph)

hat sich in Aufsätzen zum Problem
«religiöser Erziehung» nachhaltig geäussert.
Er leitet die religiöse Bildung von seinem
Religionsbegriff her. Zur Grundstruktur
des Seins gehört «das Ergriffensein von
dem, was unbedingt angeht». Der
Mensch ist dann bewusst Mensch, wenn

er zu fragen beginnt: nach dem Sinn von
Sein, nach dem Sinn des Todes, nach
dem Guten, nach der Zukunft. Religion
ablehnen heisst den Menschen als
Fragenden ablehnen.

Obwohl die Schulpädagogik und die
Erziehungswissenschaft sich nur am Rande
mit dem Religionsunterricht befassen,
weisen Überlegungen grundsätzlicher
Natur immer wieder auf die Notwendigkeit

eines Faches wie Religion hin.
Überdies mag bereits aufgefallen sein,
dass der religionswissenschaftlich
definierte Begriff «Religion» (vgl. III.) mit
demjenigen, was beispielsweise H. Roth
unter «homo religiosus» versteht,
korrespondiert.

Zusammenfassung

«Religion» als eine Ausdrucksform
geistig-seelischer und ethischer
Grundbefindlichkeit des Menschen ist im Erzie-
hungs- und Bildungsauftrag der Schule
ernstzunehmen.
Ein Erziehungssystem, das nicht mithilft,
diese wesentliche Seite des Menschseins
zu verarbeiten, trägt dazu bei, die
«religiösen» Kräfte zu verdrängen, statt sie
erzieherisch zu klären und zu entwickeln.
Das Fachziel des Religionsunterrichts ist
schulzielbegründet, pädagogisch zu
verantworten und fachdidaktisch zu er-
sch/iessen.

V. Religionsbegriff und
Fachbegründung der neueren
Religionspädagogik
Die Religionspädagogik hat zu prüfen, ob
und inwiefern Erziehung und Bildung der
«Religion» bedürfen. Sie kann davon
ausgehen, dass nachgewiesenermassen
Religiosität keineswegs ein Randphänomen
geworden ist. Aber ebenso feststellbar ist,
und zwar durch alle Altersschichten
hindurch, ein mehr oder weniger unbegriffenes

Verhältnis zu Religion. Die Sinnfrage

wird oft nicht mit Religion in
Verbindung gebracht. Auch das Verhältnis
Religiosität-Kirchenzugehörigkeit bleibt
in weiten Kreisen undurchdacht. Das
Hauptmerkmal moderner Religionspädagogik

besteht darin, dass sie nicht mehr
nur als Hilfsfunktion der Theologie und
der kirchlichen Praxis dient, sondern
gleicherweise theologische, traditionsgeschichtliche,

pädagogische, psychologische,

soziologische Fakten verarbeiten
muss, um sich fundiert in die
erziehungswissenschaftliche Diskussion einschalten

und religionspädagogische Entscheide

treffen zu können. Schon dieses
Hauptmerkmal zeigt uns Religionspädagogik

in der Nähe der Religions- und
Erziehungswissenschaft, so dass nicht

43



verwundert, dass sie eine gemeinsame
Sprache gefunden haben. Der reiigions-
wissenschaftlich definierte Religionsbegriff

wird unter erziehungswissenschaftlichem

Vorzeichen zum Programm
der Religionspädagogik. Heutige
Religionspädagogik arbeitet mit dem «offenen»

Begriff «Religion», wie wir ihn
bereits zu umschreiben versucht haben
und bloss wiederholen:

Religion als allgemein menschliches
Phänomen.

Religion als geistig-seelischer Prozess, in
dem ein rationales Erfassen und ein
emotionales Durchleben von Lebensund

Weltdeutung und ein entsprechendes
Verhalten (Ethik) stattfinden.

Religion wird so zur Lebenskunde.

Religion nimmt immer wieder geschichtliche

Gestalt an (Konfessionen,
Weltreligionen), und als geschichtsgeprägtes
und Geschichte machendes Wesen lebt

der Mensch auch uneingestandenerweise
mit und von der Tradition (bei uns
christliche Religion und Kultur).
Erzieherische Auseinandersetzung mit
«Religion» befasst sich mit einer wesentlichen

Seite menschlicher Existenz.

Die Tatsache, dass die gegenwärtige
Religionspädagogik von einem «offenen»
Religionsbegriff ausgeht und als
erziehungswissenschaftliche Spezialdisziplin
im weiten Feld der Humanwissenschaften

arbeitet, spiegelt sich in problemorientierten

Konzepten und schlägt sich in einer
Flut von Publikationen, Unterrichtsmaterialien

und Modellen nieder. Religionsunterricht

ist vielerorts zu einer Art
Lebenskunde geworden, während die
Bibel in den Hintergrund tritt.
Die Reaktion bleibt nicht aus. Erneut
stellt sich die Frage nach dem Stellenwert

der Bibel, die Frage nach der christlichen

Substanz im Religionsunterricht.

Die Bedeutung der Bibel und der
biblischen Texte als eigenständige
Unterrichtsinhalte wird vermehrt betont unter
gleichzeitiger Kritik an wilden
Problemerörterungen in diesem Fach, wie sie
offenbar in der Praxis vorkommen.

Man sollte nicht den Extremen verfallen
und nicht vergessen, dass einerseits der
Umgang mit der Bibel nur im Blick auf
das heutige und künftige Leben sinnvoll
wird und dass andererseits Lebensprobleme

letztlich religiöse und
weltanschauliche Hintergründe haben, auf die
einzugehen der Religionsunterricht
versuchen soll. Deshalb wäre die Lösung
nicht empfehlenswert, nach der die zwei
Lektionen Religion in eine Lektion
Bibelkunde und eine Lektion Lebenskunde
aufgeteilt werden. Es ist die Sache der
Lehrplanung, Inhalte so zu wählen und
didaktisch zu verarbeiten, dass die
Wechselbeziehung sichtbar wird.

Hauptansatz

Bibel

Unterstufe ->- Oberstufe

Schuljahr

Hauptansatz

Lebensprobleme

Beispiele

Kain -f Abel
Noah
Abraham
Josef
Moses
David
Prägnante ntl.
Gleichnisse
Zachäus
usw.

(Die
Geschichten
sind
selbstredend; wirken
durch Bilder
und Gestalten)

Schöpfungsbericht

Die anvertrauten Talente

Der
barmherzige Samariter
Der reiche Mann,
der arme Lazarus
Jesus
und die Aussätzigen,
Blinden, Kranken

Der verlorene Sohn und
der barmherzige Vater

Moses, Bergpredigt,
Nächstenliebe

Umwelt-Verantwortung
Leben als Mann und Frau
Naturwissenschaft/Religion

Drogenproblem/Selbstvernichtung

Wir und die andern
(Behinderte, Welthunger,
Rassenprobleme usw.)

Gottesfrage-Sinnfrage

Normenproblem/Wertmassstäbe

44



Zusammenfassung

1. Für die Schule, die Lebenshilfe bieten
will, sind Bildungsinhalt und Bildungs-
ziel eines neukonzipierten
Religionsunterrichts so wichtig, dass ein dafür
bestimmtes Fach auf allen Schulstufen der
Primär- und Sekundärschule als
selbstverständlich erscheint. Religionsunterricht

erfordert dasselbe Mass an erzieherischer

und didaktischer Verantwortung
wie jedes andere Fach.

2. Auch hier gilt, dass jeder Stoff vom
Schüler alters- und stufengemäss in
seinem Gehalt erfühlt, erlebt, erarbeitet und
verstanden werden soll. Dass nach einem
Wort W. Klafkis kategoriale Bildung die
Erschlossenheit einer geistigen
Wirklichkeit für einen Menschen und zugleich
die Erschlossenheit dieses Menschen für
die Wirklichkeit bedeutet, bestimmt auch
das Verhältnis des Lehrers wie der Schüler

zum Fach Religion.

3. Die Aufgabe des Religionsunterrichts
ist es nicht, den Schüler auf diese oder
jene Wahrheit zu verpflichten (deshalb
auch nicht konfessioneller oder ideolo-
gisierender Unterricht), so wenig er auf
die Wahrheit verpflichtet werden darf,
die sich in einem Gedicht oder Text, in
einem Lied oder Gemälde, im geschichtlichen

Bilde eines Staates erschliesst.
Der Schüler soll undkann aber darauf
verpflichtet werden, dies alles als Realitäten
und Anschauungen zu begreifen, die mit
dem Leben zu tun haben, selbst dann,
wenn er sich in seiner Haltung von ihnen
abkehren sollte.

4. Zum sachgemässen Erfassen einer
geistigen Wirklichkeit, wie der biblischen,
christlichen und religiösen gehört das
Recht, ja die Notwendigkeit kritischer
Nachfrage, des ernstlich gedachten
Zweifels, vielleicht auch der empfundenen

Ausweglosigkeit gegenüber manchen

Fragen und Problemen; vieles in
unserem Leben bleibt ohnedies Geheimnis.

5. Bleibt der Erzieher dabei redlich und
für neue Erkenntnisse und Erfahrungen
offen, und nimmt er die Sache um der
Schüler und der heranwachsenden Generation

willen ernst, dann bringt er die
menschlichen und sachlichen Qualifikationen

für dieses Fach mit.

6. Der Lehrer ist auf Hilfen angewiesen:
offenes Curriculum, Unterrichtshilfen
(Medien), Modelle. Dringendes Postulat
wird die fachspezifischere Ausbildung
an den Seminaren und am Sekundarlehr-
amt. Die Weiter- und Fortbildungskurse
haben gezielt wirkliche Praxishilfen zu
bieten.

VI. Zielperspektiven des Faches
Religion
1. Die Kenntnis der Bibel und ein sach-
gemäss Bibelverständnis gehören zum
Bildungsgut unserer Zeit.

Daraus ergibt sich eine erste Aufgabe des
Religionsunterrichts: Vermittlung von
Grundkenntnissen über ein Buch, das in
starkem Mass unsere Kultur und Geisteswelt

mitgeprägt und die christliche Tradition

begründet hat.

2. Der Religionsunterricht will Kenntnisse

wichtiger Zeugnisse des christlichen
Glaubens aus Geschichte und Gegenwart
(Literatur, Musik, Kunst) vermitteln und
dabei versuchen, das in ihnen Gemeinte
von heutigem Empfinden und Denken
aus neu zu erleben und zu verstehen, in
offener Auseinandersetzung mit Tradition

und mit den eigenen Fragen ein
persönliches Selbst- und Weltverständnis
zu finden.

3. Der Religionsunterricht will dem
Schüler dazu verhelfen, seine religiöse
Vorstellungswelt bewusst zu machen,
sie zu überprüfen und gegebenenfalls zu
ändern, dies alles nicht zuletzt zur
Entwicklung seiner Urteilsfähigkeit.

4. Wenn Religion das Wagnis einer
umfassenden Lebensdeutung eingeht, muss
der Religionsunterricht konkret darauf
eintreten. So gehört die lebensnahe
Auseinandersetzung mit Grundproblemen des
einzelnen wie des Zusammenlebens,
welche hintergründig oder gar
vordergründig immer Weltanschauliches oder
Ethisches einschliessen, in den Religionsunterricht.

5. Der Religionsunterricht informiert den
Schüler über wichtige Grundzüge des
religiösen Lebens im Rahmen anderer
Religionen, um ihm zu helfen, seine
entferntere Umwelt im Blick auf die Beweggründe

verschiedenen Verhaltens beurteilen,

fremde Anschauungen verstehen und
respektieren und die eigene Sichtweise
formulieren zu können.

6. Von der Thematik des Religionsunterrichts

her bieten sich viele Möglichkeiten
zu fächerübergreifenden Projekten (Sprache,

Musik, Zeichnen, Geschichte,
Geographie, Biologie), die pädagogisch wertvoll

und didaktisch interessant sind.

Literatur

FeifeiE. u. a. (Hg.): Handbuch der
Religionspädagogik, 3 Bände, Zürich, Einsiedeln,
Köln 1973,1974, 1975
Fürstenau P. u. a.: Zur Theorie der Schule,
Weinheim 1969
Heidland H.: Zur Theorie der Schule, in: Die
Deutsche Schule (1972) 7/8

Nipkow K. Schule und Religionsunterricht
im Wandel, Heidelberg und Düsseldorf 1971

Ders.: Braucht unsere Bildung Religion?, in:
Horn H. (Hg.): Begegnung und Vermittlung,
Dortmund 1972

Otto G.: Schule und Religion, Hamburg 1972

Schmidt G. R.: Thesen zur schultheoretischen
Begründung des Religionsunterrichts, in:
Pädagogische Rundschau (1971) 205-221

Vierzig S.: Zur Theorie der «religiösen»
Bildung, in: Heinemann H. u.a. (Hg.): Lernziele
und Religionsunterricht

Wegenast K.: Glaube — Schule — Wirklichkeit,
Gütersloh 1970

Ders. (Hg.): Religionsunterricht wohin?,
Gütersloh 1971

Wilhelm Th.: Theorie der Schule, Stuttgart
1969 (2. Aufl.)

Die dargelegten Gedanken zum Fach
Religion in der öffentlichen Schule nehmen

ebenso Bezug auf die Verhältnisse
im Kanton Bern wie auf das, was sich in
den letzten fünfzehn Jahren, in der
religionspädagogischen Diskussion im Blick
auf schulischen Religionsunterricht
erhärtet hat. Zu diesen grundsätzlichen
Überlegungen und Vorentscheiden steht
die Planungsgruppe für Religion; ihre
Impulse und Modifikationsanträge sind
darin verarbeitet.

Die Arbeitsgruppe wurde von der
Erziehungsdirektion des Kantons Bern als
Subkommission der Lehrmittel-/Lehr-
plankommission für die Primär- und
Sekundärschulen des deutschsprachigen
Kantonsteils eingesetzt mit dem Auftrag,
die Lehrplanung im Fach Religion für die
Volksschule an die Hand zu nehmen.
Gegenwärtig steht die Erarbeitung eines
Grobkonzepts (ausgehend von der
Mittelstufe) im Vordergrund. Sobald
Konkretes vorliegt, kommt die Zeit der
sorgfältigen schulpraktischen Erprobung. Der
Arbeitsgruppe gehören an:

Georg Werner, Vorsteher der Sekundärschule

Biei-Bözingen (Präsident)

Hans Abplanalp, Sekundarlehrer,
Münsingen

Jürg von Arx, Sekundarlehrer, Langenthal

Agnes Liebi, Lehrerin, Bern

Urs Meyer, Seminarlehrer, Münsingen

Franz Reber, Lehrer, Bern

Elisabeth Rüfenacht, Lehrerin, Gümme-
nen

Marianne Zimmermann, Lehrerin, Bern

45



«Religion» und Philosophie
in der fünfjährigen
Seminarausbildung

Planungsstrategie und -arbeit, auch wenn
sich nicht alles Erhoffte in die Praxis
umsetzen lässt, zwingen in unserem Fall zur
grundsätzlichen Auseinandersetzung mit
Fachzielen und -inhalten. Diese Arbeit
verpflichtet uns, das Facheigene dem
Ganzen eines Bildungsgefüges und -pro-
zesses zu integrieren. Vom Ganzen her
ist es kritisch zu beurteilen und allenfalls
aufzugeben oder zu ändern. Wer von der
Unterrichtspraxis herkommt und heute in
der Fachplanung mitarbeitet, spürt und
beobachtet, wie Bildungsplanung plötzlich

eigengesetzlich und abstrakt werden
kann. Eine nüchterne und realistische
Einschätzung der Planbarkeit ist meines
Erachtens notwendig und heilsam. In dem
Masse, wie die Lehrer und die Schule in
überspannte Erwartungen hineintreiben,
steigen rückwirkend noch einmal die un-
sachgemässen und entgrenzten
Erwartungen in die Erziehungswissenschaften.
Dabei sind die Grenzen der Wirkung von
Bildungsforschung auf die Praxis nach
relativ kurzer Zeit deutlich sichtbar
geworden. Wir greifen heraus:

- In die Curriculumforschung sind
beinahe abergläubische Hoffnungen
gesetzt worden; aber sie ist heute nicht im
erwünschten Mass praxiswirksam. Ein
wesentlicher Grund liegt in der curricu-
laren Unterrichtsplanung selbst.
Saul B. Robinsohn befragte immerhin
das curriculare Konzept noch nach der
«Substanz». Im Verlauf der Curriculum-
diskussion aber rückte diese Frage in den
Hintergrund und wich in der Folge einer
vermehrt formalen, rational geleiteten
und empirisch abgestützten Lernzielfin-
dung und -operationalisierung.

— Schwierigkeiten bietet die Transformation

der Allgemeinen Didaktik in das
konkrete fachdidaktische Feld.

—Tatsächliche Unterrichtssituationen lassen

sich nicht vorweg einfangen,
durchrationalisieren und standardisieren.

- Die Realisierungsbedingungen in der
Schule sind komplexer und nicht so
eindeutig feststellbar, wie sie die Planung
gerne still voraussetzt.

— Die Handlungsfähigkeiten des Lehrers
können durch die Erziehungswissenschaft
wohl festgestellt, beschrieben, bestenfalls

etwas gelenkt, nicht aber erzeugt
werden.

- Die Erziehungswissenschaft darf sich
nicht von der Sinn- und Normenproblematik

dispensieren lassen.

— Im Zentrum steht nach wie vor die Frage
nach dem Kind, nach seinem Leben, nach
seiner Zukunft.

(Dazu: der evangelische erzieher, Zeitschrift
für pädagogik + theologie, November/Dezember

1977, Heft 6, Diesterweg, S. 398—429
und Literaturhinweise).

Diese kritischen Bemerkungen sowie die
nüchterne Einschätzung bedeuten
keineswegs Wissenschaftsfeindlichkeit, im
Gegenteil. Der Anspruch der
Wissenschaftlichkeit verlangt von jeher eine er-
kenntnis- und methodenkritische
Haltung sich selber gegenüber. Wer die
Grenzen der Bildungsplanung ausdrücklich

betont, tritt deshalb nicht für die
planlose Zufälligkeit in Erziehung und
Bildung und erst recht nicht in der
Berufsausbildung ein.

Was die Fachgruppe Religion/Philosophie

(ihre personelle und fachliche
Zusammensetzung siehe S. 55) zuhanden

der nun beschlossenen fünfjährigen
Lehrerausbildung vorlegt und hier zur
Darstellung bringt, will im aufgezeigten
Sinn verstanden sein. Es handelt sich
mehr um einen Entwurf als um eine
definitive Lösung, mehr um eine Problemanzeige

als um ein exklusives Konzept.

/. LEIT/DEEN

Es gehört zum Bildungsauftrag des
Lehrerseminars, die künftigen Lehrer mit den
massgebenden Traditionen unserer
Gesellschaft bekanntzumachen, sie zu einer
kritischen Auseinandersetzung mit ihnen
zu befähigen und die Bedeutung heutiger
Wirklichkeit für Religion und Philosophie
zu reflektieren. Zu den massgebenden
Traditionen gehören das Christentum und
die abendländische Philosophie mit ihrer
Wirkungsgeschichte. Sie haben Werden
und Gewordensein unserer Gesellschaft
und Kultur umfassend beeinflusst. Besonders

deutlich ist das im Bereich der Sinn-,
Wert- und Normproblematik. Zukünftige
Lehrer darüber zu informieren und ihnen
Hilfen zu eigenem Urteil und zur
Lehrbefähigung zu geben, und das abgesehen
von konfessionellen Unterschieden, ist
das Grundzieldes Fachbereichs Religion/
Philosophie im Rahmen der seminaristischen

Ausbildung.

Im Blick auf die Bedeutung des
Fachbereichs für die Se/bstwerdung des
Seminaristen muss auf ein Dreifaches
hingewiesen werden:

1. Die Fächer Religion und Philosophie
wollen den Seminaristen im Prozess des
Findens der eigenen Identität begleiten,
seine Fähigkeit fördern, eigene Anschauungen

artikulieren und verantworten zu
können und fremde Anschauungen zu
respektieren.

2. Das Fach Religion versucht den
Seminaristen zu befähigen, die eigene religiöse
Vorstellungswelt bewusst zu machen, sie
zu ordnen und zur Sprache zu bringen.
In der Auseinandersetzung mit den
Angeboten der Religion soll er Ansätze zu
einem eigenen Selbst-, Welt- und
Gottesverständnis finden und entwickeln
lernen.

3. Im Philosophieunterricht (Freifach)
stellt sich die Frage nach dem Sein im
Ganzen. Einerseits gilt es, dem Seminaristen

Einsicht in die Grenzen von
Wissenschaft, Technik und Informationsvermittlung,

aber auch in ihre Ideologieanfälligkeit

zu vermitteln. Andererseits soll
der Blick für das Ganze der Wirklichkeit
und ihrer Ordnung geöffnet werden, und
so wird Philosophieren zum Versuch einer
Weltorientierung führen.

Für die Gesellschaft und den Beruf des
Lehrers bedeutet das Fach Religion:

1. Der zukünftige Lehrer findet im Fach
Religion die Möglichkeit, Sinnantworten
und Werthaltungen, Zukunftsentwürfe
und Utopien einfühlend und kritisch zu
verstehen, darüber zu sprechen und so in
Zukunft fähig zu werden, in der
Volksschule orientierend und helfend zu wirken.

2. Religion und philosophisches Denken
stellen auf verschiedene Weisen die Frage
nach dem Sinn, nach Werten sowie Normen

über das bloss zweckrationale und
technokratisch orientierte Denken hinaus.
Sie tragen dazu bei, dass unsere Gesellschaft

nicht nur nach Gesichtspunkten
der Nützlichkeit denkt und urteilt. Damit
leisten das Religion bedenkende Fach
und Philosophie im Rahmen des Seminars

einen wichtigen Beitrag gegen die
Verflachung menschlichen Lebens in der
Industrie- und Konsumgesellschaft.

3. In der Seminarausbildung bietet der
Fachbereich Religion/Philosophie die
Gelegenheit, zusammen mit anderen
Fächern, Norm- und Wertfragen zu
thematisieren und so zur Urteilsfähigkeit und
Mündigkeit des Seminaristen beizutragen.

Besonders fruchtbar erscheint die
Zusammenarbeit mit Pädagogik, Deutsch,
Geschichte, Geographie und den Angeboten

des musischen Bereichs. Abgese-

46



hen davon hilft das Fach, dass die
Seminaristen fähig werden, Konflikte im sozialen

und personalen Bereich besser zu
erkennen und in der Auseinandersetzung
mit den Angeboten von Religion und
Philosophie einer humanen Lösung näher
zu bringen.

4. Für das Philosophieren ist die Bezugnahme

auf andere Wissensgebiete uner-
lässlich; die Zusammenarbeit insbesondere

mit den exakten Wissenschaften,
der Biologie, der Geschichte und der
Theologie ist deshalb erwünscht. Die
Erschliessung der gesellschaftlichen,
sittlichen und «metaphysischen» Implikationen

einzelner Wissenschaften ist gerade
heute eine nicht unwichtige Aufgabe
philosophischen Denkens.

5. Das Fach als Ganzes ist von der
Schulwirklichkeit des Seminars und der Primarschule

her konzipiert, beachtet den
Motivationshorizont des Seminaristen und ist
den theologischen Fachwissenschaften,

Der Name dieser unendlichen Tiefe
und dieses unerschöpflichen Grundes

allen Seins ist Gott. Jene Tiefe
ist es, die mit dem Wort Gott
gemeint ist. Und wenn das Wort für
Euch nicht viel Bedeutung besitzt,
so übersetzt es undsprecht von der
Tiefe in Eurem Leben, vom
Ursprung Eures Seins, von dem, was
Euch unbedingt angeht, von dem,
was Ihr ohne irgendeinen Vorbehalt

ernst nehmt. Wenn Ihr das tut,
werdet Ihr vielleicht einiges, was
Ihr über Gott gelernt habt, vergessen

müssen, vielleicht sogar das
Wort selbst. Denn, wenn Ihr
erkannt habt, dass Gott Tiefe bedeutet,

so wisst Ihr viel von ihm. Ihr
könnt Euch dann nicht mehr Atheisten

oder Ungläubige nennen,
denn Ihr könnt nicht mehr denken
oder sagen: das Leben hat keine
Tiefe, das Leben ist seicht, das Sein
selbst ist nur Oberfläche. Nur wenn
Ihr das in voller Ernsthaftigkeit
sagen könnt, wäret Ihr Atheisten,
sonst seid Ihr es nicht. Wer um die
Tiefe weiss, der weiss auch um
Gott.

Paul Tillich

der Religionswissenschaft, den
verschiedenartigsten philosophischen Ansätzen
und den Zweigen der Erziehungswissenschaft

verpflichtet.

Die Frage, was Religion eigentlich sei,
hat gerade in den letzten Jahren echtes
Interesse dafür geweckt. Die Antworten
aber sind so verschiedenartig, dass es
derzeit schwer fällt, sich auf eine
bestimmte Definition festzulegen (siehe
S.42). Immerhin wird man bei der
Fachplanung (für die Lehrerbildung wie für
die Volksschule) das Folgende nicht
übersehen dürfen:

1. «Religion» ist bei uns, wenn nicht
konfessionell, dann sicher «christlich»
besetzt. Diesem Religionsverständnis werden

die Rieht-, die Grobziele und Inhalte
weitgehend gerecht.

2. Aufgrund des neueren religionspädagogischen

Dialogs zwischen Theologie/
Religionswissenschaften und Pädagogik/
Erziehungswissenschaften hat sich
herausgestellt, dass ein funktionales
Verständnis von Religion und ihre anthropologische

Dimension im schulischen Er-

ziehungs- und Bildungsauftrag mit
berücksichtigt werden sollen und können.
Demgemäss versteht sich Religion als ein
fundamentales, allgemein menschliches
Phänomen. Sie gehört zur wachen
Existenz des Menschen und beginnt, sobald
er nach sich selber und über sich hinaus
nach dem Sinn seines Lebens und dem
der anderen fragt. Religion ist demnach
eine bestimmte Weise, wie sich der
Mensch in der Welt orientiert (Selbstverständnis

und Weltdeutung), verhält
(Individual- und Sozialethik) und zurechtfindet

(Sozialisation), und dies letztlich
Gott gegenüber (Theologie). Dass ein
anthropologisch begründeter und
funktional verstandener Religionsbegriff zur
Offenheit und Toleranz führt, ist
selbstverständlich und Voraussetzung für das
Fach Religion in der Staatsschule.

3. Es gehört zum Wesen der Religion,
dass sie geschichtliche Gestalt annimmt
(Literatur, Kunst, Konfessionen,
Weltreligionen; letztere dargestellt in der
Religionskunde). Und es ist eine Tatsache,
dass der Mensch als ein von Geschichte
geprägtes und Geschichte machendes
Wesen lebt. Dies ist der Grund, weshalb
im Fach Religion die Auseinandersetzung
mit christlichen Traditionen und Konfessionen

sowie Weltreligionen stattfinden
wird. Die Seminarausbildung soll im
religiösen Fachbereich nicht von konfessionellen

Gesichtspunkten bestimmt sein,
sondern von einer ökumenischen Grund¬

haltung. Das schliesst die Thematisierung
der Konfessionen im Lernangebot nicht
aus.

Die für die Planung massgebenden
Leitideen führen zur Differenzierung des
Fachbereiches in:

1. Religion (Bibelkunde, christlicheTheo-
logie und Ethik, religionsphilosophische

Implikationen)

2. Religionskunde (vergleichende
Religionswissenschaft, Weltreligionen)

3. Religionspädagogik

4. Religionsdidaktik (Fachdidaktik)

5. Philosophie (Freifach)

Man kann von religiösen Gleichnissen

sagen, sie bewegen sich am
Rande des Abgrundes. .Anders
wäre es, wenn auf Schritt und Tritt
offen gesagt würde: «Ich brauche
dies als Gleichnis, aber schau: hier
stimmt es nicht». Dann hätte man
nicht das Gefühl, dass man
hintergangen wird, dass jemand versucht
mich auf Schleichwegen zu
überzeugen.

Man kann Einem z. B. sagen: «Danke

Gott für das Gute, was Du
empfängst, aber beklage Dich nicht
über das Übel: wie Du es natürlich
tätest, wenn ein Mensch Dir
abwechselnd Gutes und Übles
widerfahren Hesse.» Es werden Lebensregeln

in Bilder gekleidet. Und
diese Bilder können nur dienen, zu
beschreiben, was wir tun wollen,
aber nicht dazu, es zu begründen.
Denn um begründen zu können,
dazu müssten sie auch weiter stimmen.

Ich kann sagen: «Danke diesen

Bienen für ihren Honig, als
wären sie gute Menschen, die ihn
für Dich bereitet haben»; das ist
verständlich und beschreibt, wie
ich wünsche. Du solltest Dich
benehmen. Aber nicht: «Danke ihnen,
denn sieh, wie gut sie sind!» -
denn sie können Dich im nächsten
Augenblick stechen.

Ludwig Wittgenstein

47



II. RICHTZIELE/GROBZIELE/INHALTE

I. RELIGION (Pflichtkurs, Pflichtwahlkurs, Fachdidaktik)

1. RICHTZIEL (Pflichtkurs): Derkünftige Lehrer sollaufgrund fachwissenschaftlicher Kennt¬
nisse, religionspädagogischer Reflexion und selbständiger
Urteilsbildung eine entwickelbare Lern- und Lehrbefähigung
erlangen, die ihm ermöglicht, den Religionsunterricht der
Primarschule zu erteilen, Probleme theologischer, philosophischer

und ethischer Art im Rahmen anderer Fächer wahrzunehmen

und sich weiterzubilden.

GROBZIELE

Was die Aneignung fachwissenschaftlicher Kenntnisse betrifft
und soweit sie bibelkundlicher, theologischer und
religionswissenschaftlicher Art sind, sei auf die Richtziele 2—6 und die
entsprechenden Grobziele verwiesen, auf Richtziel 7, sofern
das 1. Richtziel Fachdidaktisches meint.

1.1 Soziokulturelle Faktoren religiöser Bildung und Erziehung
erkennen

— Kulturklima und das entsprechende Verhältnis zwischen
Gesellschaft und Religion

— das Verhältnis zwischen Schule, deren Zielen und Religion
1.2 Individueile Voraussetzungen des Schülers im Blick auf

Religion kennen
— Genese des religiösen Bewusstseins
— wichtige Züge der verschiedenen Altersstufen im Blick auf

Religion
1.3 Formen religiöser Erziehung und Bildung im Rahmen der

öffentlichen Schule kennen und begründen können
— erziehungswissenschaftliche und theologische Ansätze
— religionspädagogische Versuche einer Theorie des

Religionsunterrichts
— Bedeutung, Aufgabe, Ziele und Inhalte eines

Religionsunterrichts für alle

INHALTE

Zum Verhältnis von Gesellschaft und Religion

- Die Bedeutung der Religion für das individuelle,
gesellschaftliche und politische Leben

- Konfessionen, religiöse Bewegungen und Strömungen in
unserer Zeit

- Das Menschenrecht der Religionsfreiheit und der Religionsunterricht

als Mittel, dieses Recht wahrnehmen zu können

Religiöse Erziehung im Kindes- und Jugendalter

- Entwicklungs- und milieubedingte Voraussetzungen

- Die Entwicklung der Religion von der Nachahmung über die
Identifikation zur eigenständigen Auseinandersetzung

Formen des Religionsunterrichts in der Schule

- Bibelunterricht, verschiedene Möglichkeiten
- Bibelorientierter Religionsunterricht

- Problemorientierter Religionsunterricht

- Ziele, Inhalte, Lehrpläne

2. RICHTZIEL (Pflichtkurs): Die wissenschaftsbegleitende Vermittlung elementarer bibli¬
scher Grundkenntnisse soll in eine gegenwartsbezogene
Auseinandersetzung mit der christlichen Tradition führen, ein sach-
gemässes Bibelverständnis vermitteln und die künftige
Unterrichtspraxis theologisch vorbereiten.

GROBZIELE

2.1 Den geschichtlichen und kulturellen Hintergrund der wich¬
tigsten Dokumente der christlichen Tradition kennen

2.2 Die Entstehung und Überlieferung der Bibel kennen und
mit Hilfe der theologischen Wissenschaft verstehen

- Sprachformen der Bibel deuten lernen
— mit den wichtigsten theologischen Begriffen (Gnade,

Erlösung usw.) sachgemäss umgehen
2.3 Den Weg vom historischen Jesus zum Christus des Glau¬

bens nachzeichnen können

INHALTE

Umwelt des Alten Testaments

- Kanaan, Ägypten, Zweistromland

Umweh des Neuen Testaments

- Palästina und Hellenismus

Hilfswissenschaften zum Verstehen der Bibel

- Textkritik, Literaturkritik, Formgeschichte, Redaktionsgeschichte

- Vergleichende Religionsgeschichte

- «Theologische Exegese» und «Existentiale Interpretation»

Literarische Formen und ihre Bedeutung

- Altes Testament: Sage, Lied, Spruch usw.

- Neues Testament: Einzelworte, Rede, Streitgespräch, Gleichnis,

Wundergeschichte, Brief

48



2.4 Den Zeugnischarakter, die Ebene des Wahrheitsanspruchs
und die heilsgeschichtliche Dimension biblischer Aussagen
kennen

- die sich in biblischen Texten spiegelnden Erfahrungen des
Glaubens in ihrer Bedeutung für die Gegenwart verstehen

Altes Testament

- Exodus/Landnahme, Bundestheologie

- Königstradition

- Prophétie (Elia, Arnos, Jesaja, Jeremia)

- Schöpfungstheologie
- Auslegung von exemplarischen Texten im Blick auf den

Religionsunterricht der Schule (Lehrplan der Primarschule)

Neues Testament

- Grundzüge der Verkündigung Jesu und seines Handelns

- Problem des historischen Jesus und des kerygmatischen
(verkündeten) Christus

- Erste Zeugnisse des Christusglaubens der nachösterlichen
Gemeinde

- Auslegung von exemplarischen Texten als Vorbereitung zum
Religionsunterricht der Schule (Lehrplan der Primarschule)

3. RICHTZIEL (Pflichtkurs Die Bemühungen im Fachbereich Religion/Philosophie sollen
und Pflichtwahlkurs) : den Seminaristen befähigen, seine geistige Vorstellungswelt

bewusst zu machen, die Fragen nach dem Sinn des Daseins,
nach Werten und Normen und nach der Zukunft zu formulieren.
Er soll gegebene Antworten selbständig überprüfen, allenfalls
ändern können und offen sein für eine religiöse/philosophische
Existenzdeutung.

GROBZIELE

3.1 Die Frage nach dem Sinn des Daseins, nach Werten und
Normen und nach der Zukunft stellen und ausdrücken

- Erlebnisse aufzeigen, die als Bedrängnis und Bedrohung,
als Geborgenheit und Bejahung und als Anspruch erfahren
werden

- anhand von Texten oder anderen Medien diese Erfahrungen
wiederentdecken

3.2 Die Vielfalt der menschlichen Denkweisen und Verhaltens¬
formen als Problem erkennen

- bereit sein, den eigenen Standpunkt zu überprüfen und zu
begründen, gegen ungerechtfertigte Kritik zu verteidigen
und gegebenenfalls zu verändern

3.3 Religiöse Vorstellungen ordnen, befragen und

- erkennen, dass jeder Mensch von Traditionen abhängig ist,
insbesondere auch von religiösen

- wichtige Argumente der Religionskritik auf ihre Stichhaltigkeit

überprüfen
3.4 Für religiöse Welt- und Lebensdeutung aufgeschlossen

werden

- die Frage nach dem Sinn individuellen Lebens reflektieren

- Kriterien für die Gestaltung der eigenen Zukunft klären und
zugleich erkennen, dass sie trotz aller Planung unverfügbar
ist

INHALTE

Die Zielintentionen lassen inhaltlich viele Möglichkeiten zu, so
dass hier verzichtet wird, Inhalte verbindlich festzulegen. Zudem
sollen die Seminaristen in der Wahl der Themen und Probleme
mitbestimmen und bei der Planung mitwirken können. Immerhin
wird die künftige Lehrerpraxis (in bezug auf den Primarschüler,
auf Unterrichtsplanung und Modelle) zu berücksichtigen sein.
Die folgenden Angaben verstehen sich als Anregungen.

- Angst und Geborgenheit

- Sinn/Sinnlosigkeit/Flucht (Suchtgefahren)

- Glück und Scheitern

- Leben und Sterben

- Gebet/Meditation/Feiern

- Zukunft und Hoffnung

- Freiheit/Verantwortung/Gewissen

- Gebote/Werte/Normen

- Menschenbilder/Selbstverständnis

- Gottesfrage und Gottesvorstellungen

- Evangelisch/Katholisch

- Religionskritik (z.B. Feuerbach, Marx u.a.)

4. RICHTZIEL (vor allem Im religionswissenschaftlichen und theologischen Fachbereich
Pflichtwahlkurs): sollen wichtige Zeugnisse aus der Wirkungsgeschichte des

christlichen Glaubens zur Sprache und zum Verständnis kommen.

Eine offene Auseinandersetzung mit theologischen und
religiösen Traditionen undmit der Problematik heutiger Existenz
soll ansatzweise zur Entwicklung eines eigenen Selbst-, We/t-
und Gottesverständnisses verhelfen.

49



GROBZIELE INHALTE
4.1 Hauptepochen der Wirkungsgeschichte des Glaubens an

exemplarischen Ereignissen und Gestalten erschliessen
4.2 Ausgesuchte Quellen aus verschiedenen Epochen der Kir¬

chengeschichte interpretieren können
4.3 Die Bibel und den jeweiligen Zeitgeist als kritische Instan¬

zen gegenüber der Kirchen- und Glaubensgeschichte
verstehen lernen

4.4 Religiöse und theologische Strömungen und Gegenbewe¬
gungen der Gegenwart erkennen

Die anschliessende Aufzählung folgt einer einfachen
kirchenhistorischen Chronologie. Aus Zeitgründen ist es unmöglich,
im Pflichtbereich kirchen- und theologiegeschichtliche Fakten
und Zusammenhänge für sich darzustellen, es sei denn, die
sachgemässe Erarbeitung anderer Inhalte und Probleme (Richtziele

2, 3, 5) erfordere die Einsicht in die historische Dimension.
Das Angebot im Pflichtwahlfach wird sich jeweils auf eine
Epoche oder auf die wirkungsgeschichtliche Betrachtung eines
Problems beschränken müssen.

Alte Kirche

- Die Zeit der Verfolgungen
- Die Priesterkirche

- Das Mönchtum

- Die Entstehung des Papsttums

Kirche des Mittelalters

- Christianisierung der Germanen

- Franz von Assisi

- Gregor VII. und Innozenz III.

Reformation und Gegenreformation

- Theologische und dogmengeschichtliche Aspekte

Pietismus und Aufklärung

- Ph. J. Spener, der Vater des Pietismus

- Kirchenmusik (J. S. Bach)

- Religion und Vernunft

19. und 20. Jahrhundert

- Die Herausforderung der Zeit und die Antwort der Kirche
(z. B. Soziale Frage, Kirchenkampf im Dritten Reich)

- Weltweite Christenheit/Ökumene

- Gegenwärtige Strömungen

5. RICHTZIEL (Pflichtkurs Die Durchdringung von Grundproblemen des einzelnen, der
und Pflichtwahlkurs): zwischenmenschlichen Beziehungen und der Gesellschaft ge¬

hört in die seminaristische Allgemein- und Berufsbildung. Ziel
ist es, diese Probleme in der Auseinandersetzung mit den Angeboten

von Religion einer menschlichen Lösung näherzu bringen
und zu entsprechender Lebenshaltung anzuregen.

GROBZIELE

5.1 Erkennen, dass es allgemein menschliche Grunderfahrun¬
gen gibt und dass die Frage nach Lebenssinn und -gestal-
tung zur bewussten Existenz gehört

— Frage nach dem Sinn und der Gestaltung des persönlichen
Lebens überdenken

— Die Erfahrung der Bejahung durch den anderen in ihrer
Bedeutung für die Bejahung des eigenen Lebens beurteilen

— Die christliche Botschaft als eine Sinnantwort und eine
Gestaltungsmöglichkeit entdecken

5.2 Die Bedeutung und Tragweite der interpersonalen Bezie¬

hungen für die Selbstfindung des einzelnen und für das
Zusammenleben erfassen

— einsehen, dass einerseits jeder auf andere Menschen
angewiesen ist und andererseits anerkennen, dass wir über
andere letztlich nicht zu verfügen haben

— Gesetze und Gebote des Umgangs überdenken und prüfen,
ob eine Verhaltensnorm dem anderen Menschen gerecht
wird

INHALTE

Siehe Vorbemerkung zum 3. Richtziel/Grobziele 3.1-3.4
— Der einzelne und die Gemeinschaft
— Autorität und Gehorsam

- Welche Gebote und Gesetze bestimmen unser Handeln?

- Freiheit und Bindung
— Möglichkeiten und Grenzen menschlichen Könnens und

Wollens

- Anerkennung und Rechtfertigung
— Wir brauchen einander

- alt und jung

L.

50



- Konflikte analysieren und Lösungsmodelle entwickeln ler¬

nen

- Die Liebe als ganzheitliche Bindung und Hingabe an andere
Menschen sehen

5.3 Auf die Bedeutung des einzelnen für die Gesellschaft (und
umgekehrt) aufmerksam werden und zugleich die
Notwendigkeit der gesellschaftsbezogenen Mitgestaltung
wahrnehmen lernen

- die Prägung von Gruppen und einzelnen durch
gesellschaftliche Zustände erkennen

- die soziale Gerechtigkeit als Problem verstehen

- die humane Gestaltung gesellschaftlicher Verhältnisse als
Aufgabe erkennen

- entdecken, dass Denken ohne Handeln unfruchtbar bleibt

Alte, Kranke, Behinderte, Aussenseiter
arm und reich
Rassismus
Die Menschen und der Krieg
Die Frage nach dem Frieden

6. RICHTZIEL (Pflichtkurs Der Einblick in die Grundzüge heutiger Weltreligionen soll dazu
und Pflichtwahlkurs): verhelfen, andere Beweggründe des Verhaltens beurteilen,

fremde Anschauungen respektieren und die eigene Sichtweise
besser verstehen zu lernen.

GROBZIELE

6.1 Lernbereitschaft und Entdeckungsfreude gegenüber nicht¬
christlichen Religionen und Kulturen wecken

6.2 Wichtigste Lehren und Erscheinungsformen heute wirk¬
samer Weltreligionen kennen

- ihre historischen Hintergründe,

- ihre theologischen und philosophischen, sozialen und
politischen Aspekte sehen

6.3 Aufgrund der Einsicht in das für uns Fremdartige die Mög¬
lichkeiten und Grenzen des gegenseitigen Verstehens
beurteilen

6.4 Aussagen und Forderungen nichtchristlicher Religionen
mit dem spezifisch Christlichen vergleichen

- die eigene religiöse Grundhaltung besser verstehen

- zugleich die gegenseitige Herausforderung einschätzen
können

6.5 Verständnis für Menschen, die von einer nichtchristlichen
Religion und Kultur geprägt sind, gewinnen

- Vorurteile abbauen

- Andersartiges als solches erschliessen und anerkennen
(Toleranz)

- die Frage nach Ergänzung und Bereicherung unserer Kultur
zu beantworten versuchen

INHALTE

Im Pflichtbereich soll eine Weltreligion zur Darstellung kommen.
Weitere Möglichkeiten, sich mit Weltreligionen zu befassen
oder religionswissenschaftliche Themen aufzugreifen, bietet
das Pflichtwahlfach an (oder ein Projekt mit Geschichte und
Geographie)

Islam

- Mohammeds Leben und Werk

- Die Lehre des Propheten

- Geschichtliche Entwicklung und Bedeutung

- Islamische Sekten

Hinduismus

- Vielfalt und Einheit

- Entfaltungsstufen

- Kasten-Ordnung

- Mahatma Gandhi

- Wirkungen in der westlichen Welt

Buddhismus

- Buddhas Leben und Lehre

- Hinayana und Formen des Mahayana

- Reformbewegungen der Neuzeit

- Zen

Religionswissenschaftliche Aspekte

- Erscheinungsformen (phänomenologisch)

- Religion als Ausdruck seelischen Lebens (religionspsychologisch)

- Die Rolle der Religion in der Gesellschaft (religionssoziologisch)

7. RICHTZIEL (Pflichtkurs): Zur unterrichtspraktischen Ausbildung gehören religionspäd¬
agogische Kenntnisse, die Einübung fachdidaktischer
Grundformen und die kritische Beurteilung von Hilfsliteratur,
Unterrichtsmodellen und Medien. Der Seminarist soll befähigt werden,

Religionsunterricht selbständig zu planen und durchzuführen.

51



Fachdidaktik
Sie kommt hier nicht zur Darstellung, weil ihre Bedeutung und
Zielsetzung im Rahmen der Allgemeinen Didaktik und im Ganzen

der berufspraktischen Ausbildung zu sehen ist.

II. PHILOSOPHIE (Freifachkurs)

1. RICHTZIEL: Zum Philosophieren gehört die Frage nach dem Sein. Deshalb
soll der Seminarist Einsicht in diese vielfältige Problematik
gewinnen. Der geistigen Situation unserer Zeit entsprechend soll
er einerseits erkennen, dass die Wissenschaften weder wertfrei
noch voraussetzungslos sind; andererseits soll er sich in die
Ordnung einzelner Seinsbereiche, ihre Gliederung in Kategorien
vergegenwärtigen undnach ihrem «Ort» innerhalb des «Ganzen»
fragen.

GROBZIELE

1.1 Einsicht in die Abhängigkeit der Wissenschaft von Voraus¬
setzungen und Wertungen gewinnen. Erkennen, dass jede
Wissenschaft

— ein bestimmtes Verständnis von Wahrheit in sich schliesst,
mit dem sie steht und fällt

— bestimmte Kategorien aufweist
— durch gesellschaftliche und religiöse Implikationen

gekennzeichnet ist
— Gefahr läuft, zur Ideologie zu werden

1.2 Einsicht in die Problematik der Seins-Frage nehmen
anhand verschiedener Konzeptionen von «Sein»

— sich Rechenschaft geben, dass die «Wirklichkeit» sich in
verschiedenartige «Dimensionen» auseinanderlegt

INHALTE

Die Gliederung der Richtziele beruht auf einer freien Deutung
von I. Kants drei Fragen, die das «Feld der Philosophie»
ausmachen sollen. Die Geschichte der Philosophie kommt hinzu,
die spätestens seit Hegel auch zum Philosophieren gehört.
Besonders die Ontologie und die Erkenntnistheorie sind für
einen gemeinsamen Kurs mit einem Vertreter einer Wissenschaft
geeignet. Es sollte versucht werden, dem Seminaristen einen
Eindruck von der Vielfalt der Philosophie zu vermitteln, ohne
dass hier Inhalte als verbindlich erklärt werden.
Beispiele:

1. Richtziel/Grobziel 1.1

Physik und ihre Abhängigkeit von Voraussetzungen

- Erfassbarkeit durch die Sinne und Verifizierbarkeit durch das
Experiment

— Kategorien der Quantität und Kausalität
Die Frage nach dem ersten Beweger als religiöse Implikation
Gefahr der Ideologisierung: Physik als absoluter Wahrheitsanspruch

für das «Ganze»

2. RICHTZIEL: Das Philosophieren wirft die Frage nach dem Sinn aufundsucht
nach Antworten, die es kritisch überprüft. Der Seminarist soll
fähig werden, die Sinnproblematik sowie die Bedeutung des
Guten und des Bösen zu reflektieren und über das sittliche
Verhaften des Menschen zu sich selbst, gegenüber den Mitmenschen,

der Gesellschaft und der Natur nachzudenken.

GROBZIELE

2.1 Die Erfahrung der Fraglichkeit der Welt als Voraussetzung
für die Reflexion der Sinn-Frage zur Sprache bringen

- die Kriterien für ein sinnerfülltes Leben nennen
- die Bezogenheit von Sinn auf Sprache und Transzendenz

erfassen

2.2 Die ontologische und moralische Bedeutung des Guten
und des Bösen erkennen. Sich auseinandersetzen

- mit sittlichen Werten und der Frage nach der Begründbar-
keit sittlicher Urteile und Normen

- mit dem Gewissen

- mit Freiheit und Verantwortung

52



3. RICHTZIEL: Ernsthaftes Philosophieren stellt sich den Fragen nach der Tran¬

szendenz, nach der Unsterblichkeit und nach der Hoffnung.
Durch die Beschäftigung mit verschiedenen Antworten soll der
Seminaristzu einem vertieften Verständnis des Lebens gelangen.

GROBZIELE

3.1 Die Erfahrung des Unverfügbaren als Voraussetzung für
die Reflexion der Transzendenz ausdrücken und die
Schwierigkeit der Frage nach der Transzendenz erkennen,
und dies

- aufgrund eigener Erfahrungen

- anhand von verschiedenartigen philosophischen Entwürfen
3.2 Gesichtspunkte einer «metaphysischen» Anthropologie be¬

denken

INHALTE (z. B.)

Zu 3.2

Gesichtspunkte einer «metaphysischen» Anthropologie
— Die Frage nach der Beziehung Leib—Seele-Geist
— Die Frage nach der Unsterblichkeit

- Mögliche Beziehungen des Menschen zu Gott

- Problem der Hoffnung

4. RICHTZIEL: Der Seminarist soll die Bedeutung der Philosophiegeschichte
für das heutige Philosophieren erkennen.

GROBZIELE

4.1 Einsicht in die notwendige Verknüpfung der Gegenwart
mit der Vergangenheit gewinnen und erkennen, dass

— die Griechen grundsätzliche Fragen aufgeworfen haben,
die sich heute genau so stellen

- die «epochalen Wendepunkte» der europäischen
Philosophie Neues gebracht haben (z.B. die Besinnung auf das
Ich zu Beginn der Neuzeit und seither)

III. KOMMENTAR /HINWEISE

«Religion»

Jede Lehrplanung, die heute «Religion»
in ein Bildungskonzept einbezieht, geht
nicht von klassischen Religionsdefinitionen

aus, die näher besehen nur je einen
Teilaspekt des Phänomens erfassen. Das
auch der vorliegenden Fachbegründung
und -planung inhärente Religionsverständnis

hat sich in den letzten Jahren
aufgrund eines Dialogs zwischen
Pädagogik/Erziehungswissenschaft und
Theologie/Religionswissenschaft entwickelt
und im grossen und ganzen durchgesetzt.
Die funktionale Bedeutung von
«Religion», ihre anthropologische Dimension
und ihre historische Seite (Leitideen)
begründen die pädagogischen Theorieansätze

der neueren

Religionspädagogik

Das gilt auch dort, wo die Praxis schliesslich

eine konfessionelle Durchdringung
erfährt. Im Unterschied zu alten
Stoffplänen, die streng bibelkundlich ausgerichtet

waren, verkennt die von Zielen
ausgehende Planung nicht etwa die Be¬

deutung der Bibel; sie bevorzugt aber
bestimmte biblische Inhalte (bibelorientiert)

ihrer Bildungs- und Erziehungsrelevanz

wegen (Leitideen S. 46; 2. Richtziel

S.48). Dem dargelegten
Religionsverständnis entspricht aber auch die
Auseinandersetzung mit nichtchristlichen
Religionen und mit allgemeinen
religionswissenschaftlichen und religiösen
Problemen.

Fachbezeichnung

Die Fachbezeichnung «Biblische
Geschichte» ist begründeterweise durch die
umfassendere «Religion» oder «Religion/
Lebenskunde» zu ersetzen. «Biblische
Geschichte» stammt aus dem 19.
Jahrhundert. Der Ausdruck betonte damals
gegenüber der Gefahr eines theologischen

Dogmatismus oder eines unreflek-
tierten Spiritualismus die biblisch-historische

Grundlage unserer Religion. In
diesem Kontext steht das Fach heute nicht
mehr.

Die am Schluss der Leitideen vorgeschlagene

Struktur gliedert den Fachauftrag
in 1. Religion, 2. Religionskunde, 3. Re¬

ligionspädagogik, 4. Religionsdidaktik,
5. Philosophie.

Konfessiona/ität

Das dem Fachbereich zugrunde liegende
Religionsverständnis, die fachspezifischen

Ziele und Inhalte sowie die
Fachdidaktik sind nicht konfessionsbezogen.
Das schliesst die Thematisierung der
Konfessionen innerhalb des Lernangebots
nicht aus (4. Richtziel S. 49).

Verhältnis Philosophie-Religion

Das Freifach Philosophie bietet eine
Einführung in das philosophische Denken.
Beziehen sich wissenschaftliche Erkenntnisse

je auf einzelne «Gegenstände», so
geht es dem Philosophieren um das
Ganze des Seins, das den Menschen als
Menschen angeht, um den Sinn, der dem
Ganzen überhaupt beigelegt werden
kann, um Wahrheit, die, wo sie aufleuchtet,

tiefer greift als jede wissenschaftliche
Einzelerkenntnis.

Sooft über «Religion» nachgedacht wird,
stellen sich selbstverständlich philosophische

Aspekte ein. Philosophie und

53



Gliederung der Ausbildung und Schwerpunkte der Ziele Die integrale Zielabsicht

Religion Pflichtkurs Fachdidaktik Wahlfach Freifach Projekte

1. RZ X X

2. RZ X

3. RZ X X X

4. RZ X X X

5. RZ X X X

6. RZ X X X

7. RZ X

Philosophie

1.-4. RZ X X

Zeitliche Verlaufsstruktur bei 5 Seminarjahren

Beispiel (Annahme: Prüfung nach dem 3. Seminarjahr)

1. 2. 3. 4. 5.

2 2

1* 1*

er

2"

Pflichtwahlkurse:

Philosophie:

2 2

2 2

Jahr

* je % Pflichtkurs + % Fachdidaktik

Stundendotation

— Pflichtkurs/Fach
— Pflichtkurs/Fachdidaktik

1 Pflichtkurs + 1 Fachdidaktik

5

1

Pflichtwahlfach
Freifach

«Religion» brauchen sich deswegen
nicht zu konkurrenzieren. Sie können
sich ergänzen.

Da Philosophie recht viele fachwissenschaftliche

Kenntnisse voraussetzt, wird
das Freifach Philosophie mit Vorteil erst
in der zweiten Hälfte der Seminarausbildung

einsetzen können.

Fachunterricht, Fachdidaktik

Das seminaristische Bezugsmodell
Allgemein- und Berufsbildung durchzieht
die Fachplanung in Religion. Etwas
anderes als eine konsequent berufsbezogene

Fachwissensvermittlung im
Pflichtbereich lässt sich nicht vertreten.

Das 1. Richtziel nimmt programmatisch
und umfassend auf, was die anderen
Ziele in ihrer Gesamtheit beabsichtigen.
Sie zerlegen das Fachziel in verschiedene
Aspekte, die nicht additiv, sondern
miteinander zu sehen sind:

- Bibelverständnis (2. Richtziel)

- Individuelle Existenzdeutung (3. Richtziel)

- Wirkungsgeschichtliche Dimension
(4. Richtziel)

- Gesellschaftsbezogene Problemerfassung

(5. Richtziel)

- Weltreligionen als Ausdruck von
«Religion» (6. Richtziel)

- Fachdidaktische Umsetzung (7. Richtziel)

Die Planung hatte auf die für alle
Fachbereiche festgelegte Gliederung der
Ausbildung Rücksicht zu nehmen:

Pflichtkurse (Grundkurse)

(für alle obligatorisch, Patentprüfung)

- Fach Religion

- Fachdidaktik

Pflichtwahlkurse (Vertiefungsbereich)

(nach freier Wahl; für die Teilnehmer
obligatorisch)

4
4

Sämtliche Richtziele integrieren deshalb
fachdidaktische Absichten. Fachdidaktische

Entscheide bestimmen weitgehend
die Wahl der Inhalte (Rücksichtnahme
auf die Schweizer Schulbibel und den
künftigen Lehrplan der Primarschule im
Fach Religion; alle unter II. genannten
Themen und Probleme liegen verarbeitet
in Unterrichtsmodellen auf).

Obgleich das 7. Richtziel auf die
Fachdidaktik hinaus will, legen wir Wert darauf,

dass es hier eingebaut wird. So
kommt in der Zielabfolge der innere
Zusammenhang zwischen Fachwissen und
künftiger Praxis und das Ganze des
Fachbereichs zur Darstellung.

Ethik fordert Verbindlichkeit,
Skeptizismus leugnet Verbindlichkeit.
Damit aber wird das Vorhaben,
eine «Skeptische Ethik» zu entwerfen,

von Anbeginn an fraglich.
Ethik kann nicht auf gültige
Aussagen über Verhalten und Haltung
des Menschen verzichten; der
Skeptizismus aber zersetzt dergleichen

gültige Aussagen. Radikales
Fragen und ethische Verbindlichkeit

scheinen in unauflöslichem
Widerstreit miteinander zu stehen.
Eine «Skeptische Ethik» ist offenbar
ein hölzernes Eisen. Unddoch kann
man keines der beiden Momente

aufgeben.
Ethik ist notwendig für das Dasein
des Menschen; Skepsis als
Grundhaltung ist unabdingbar für das
Philosophieren der Gegenwart.

Wilhelm Weischedel

54



Freifachkurse Ergä nzungsbereich)
Philosophie

Interdisziplinäre Kurse/Projekte
(Anwendungsbereich)

Lebenskunde (z.B.)

Die Fachgruppe liess sich bei ihrer Arbeit
nicht von inhaltlichen Vorgaben leiten.
Wenn wir nun den Entwurf der
Fachgruppe mit den Vorstellungen des
Projektleiters* vergleichen, stellen wir eine
weitgehende Übereinstimmung hinsichtlich

der Ziele und der Inhalte fest.

Wyss, II. Teil, S. 48:

Bereich der anthropologisch-philosophischen
und religiösen Inhalte

2.1 Biblische Geschichte/
Religionskunde

Biblische und geschichtliche Grundlagen
des christlichen Glaubens
Verständnis für andere Glaubenshaltungen

2.2 Ethik/Moralphilosophie
Auseinandersetzung mit Wahrheits-,
Wert-, Norm- und Sinnfragen
Grundprinzipien christlicher Ethik

Orientierungshilfen zur Selbst- und
Weltdeutung

2.3 Praktische Lebenskunde

Lebenskonzepte, Lebensfragen,
Lebensschwierigkeiten

Sexualkunde

Suchtprophylaxe
praktische Lebenshilfen

Wyss, II. Teil. S. 55:

Richtziele zu diesem Bereich

Offenheit
für Fragen nach dem Sinn des Daseins,
nach Werten und Normen, für eine
religiöse Existenzdeutung;

Befähigung
zu selbständiger Auseinandersetzung mit
weltanschaulichen Denkinhalten und
religiösen Glaubensbezügen im Prozess
des Findens der eigenen Identität;

Kenntnis
der Grundlagen des christlichen Glaubens

(Bibelkunde, Exegese und Theologie

des AT und NT), der Prinzipien
christlicher Ethik;

Einsicht
in die Menschen- und Weltdeutung, in
Lebenskonzepte, Hoffnungsentwürfe und
Zukunftsutopien ausserchristlicher
Religionen und Konfrontation mit
religionskritischen Ansätzen und atheistischen
Entwürfen;

Einblick
in die Problematik der menschlichen
Existenz, Förderung des Problembewusst-
seins und des kritischen Selbst- und
Weltverständnisses;

Fähigkeit,
Seins- und Lebensprobleme begrifflich
zu fassen und hermeneutisch zu klären.

* Dr. Heinz Wyss, Inhalte und Strukturen
einer erneuerten und verlängerten Primar-
lehrerausbildung, I. und II. Teil. P. Haupt,
Bern 1976 und 1977.

Zusammensetzung der Fachgruppe Religion

/Philosophie

— Seminarvertreter (Theologie) :

Dr. theol. Urs Meyer, Sprecher der
Fachgruppe, Seminare Bern und Hofwil
Hans Hödel, Seminar Muristalden
— Lehrervertreter (Primarschule);
Marcel Hödel, Schulvorsteher,
Niederwangen

— Universitätsvertreter (Theologie):
Prof. Dr. Klaus Wegenast, Universität
Bern

— Fachvertreter (Philosophie):
Dr. phil. Peter Matter, Gymnasium
Kirchenfeld, Bern

— Fachvertreter (Katholische Theologie):
Dr. phil. Rita Meile, Bern

Menschenbilder
als Ausdruck des menschlichen
Selbstverständnisses

Es ist der früh verstorbene Max Scheler
(1874—1,928) gewesen, der wiederholt
den Satz geprägt hat, noch nie, zu keiner
Zeit, sei sich der Mensch so fragwürdig
vorgekommen wie in unserem Jahrhundert.

Seitdem ist ein Menschenalter
verstrichen. Die Problematik hat sich aber
eher noch verstärkt. Für Scheler war denn
auch der Sachverhalt Mensch der
Ansatzpunkt und die Wesensdeutung der
menschlichen Persönlichkeit das Ziel der
Philosophie: der Mensch ein Seiender
und als solcher eingebettet in ein
metaphysisches Sein.

Die Gründe, weshalb sich der Mensch
selber zum grössten Problem geworden
ist, können wir hier nicht verfolgen. Sicher
spielt dabei die Tatsache eine Rolle, dass
hinter der Entwicklung der modernen
Welt, die der Mensch kraft seines Intellekts

selbst geschaffen hat, die Entwicklung

der seelischen Kräfte zurückgeblie¬

ben ist. Er ist psychisch nicht so weit, um
diese neue Welt mit ihrer Überfülle an
Eindrücken, ihrem organisatorischen
Betrieb und den Leistungsanforderungen
auch innerlich verarbeiten zu können.
Helmut de Haas berichtet in einem seiner
Essays von einem Indianer, der bei seiner

ersten Autofahrt bald auszusteigen
wünschte, sich hernach platt auf den
Boden warf und behauptete, die Seele
wäre noch nicht nachgekommen. Er

wollte auf seine Seele warten.

Der Indianer dürfte in diesem Fall gerade
nicht den modernen Zivilisationsmenschen

repräsentieren. Aber in seinem
Verhalten kommt dennoch etwas von der
Problematik zum Ausdruck, die besteht
zwischen dem planerischen und technischen

Können des heutigen Menschen
und zugleich der Unfähigkeit, dieses
Vermögen innerlich zu meistern. Im Sog des
technisierten Betriebs und als Funktionär
des Apparates, den er ursprünglich zu
seiner Entlastung geschaffen hatte, hat
der moderne Mensch weitgehend seine
innere Einheit verloren. Und daher ist
wiederum zu verstehen, dass gerade in

unserer Zeit die Frage nach dem
Menschen, seiner Natur und dem Sinn seines
Daseins gestellt wird. Diese Frage ist es,
der wir hier ein bisschen nachzugehen
versuchen. Sie ist zentral für jede
Pädagogik und Religionspädagogik.

Wir werden dabei so erfahren, dass wir
uns zunächst die verschiedenen
Menschenbilder vergegenwärtigen, die - aus
der abendländischen Tradition und
Geschichte überliefert - auch heute noch im
Mittelpunkt der Diskussion stehen. In
einem zweiten Gedankenschritt werden
wir die Frage zu beantworten haben, ob
und in welcher Form es heute möglich
ist, diese verschiedenen Menschenbilder
zueinander in Beziehung zu bringen.

/.
1. Das theologische Menschenbild

Es ist eines der ältesten Menschenbilder
der abendländischen Tradition und
jüdisch-christlicher Herkunft. Es hat noch
das ganze Mittelalter beherrscht: Der
Mensch als Kind Gottes, nach seinem
Ebenbild geschaffen, von Gott abgefallen
und durch die Erlösungstat Christi in die
Möglichkeit versetzt, wieder in die göttliche

Gnade aufgenommen zu sein. Was
ist, abgesehen von den belasteten
theologischen Begriffen, das Charakteristische

dieses Menschenbildes?

Der Mensch wird hier gedeutet von dem
her, was über ihm ist.

Die Annahme dieses Menschenbildes
setzt voraus, was Kierkegaard den
«Sprung des Glaubens» genannt hat. Sie

55



kann demnach nicht vollzogen werden
auf dem Wege rationaler Einsicht, nicht
aus dem Vermögen des menschlichen
Verstandes, mit dem wir die Zusammenhänge

der irdischen Dinge und Ereignisse
zu klären gewohnt sind, sondern nur in
einer vertrauensvollen Hingabe an die
verkündigte Zusage, die wissenschaftlich
weder zu beweisen noch zu widerlegen
ist.

Hier liegt nun gerade der Punkt, an dem
das theologische Menschenbild
jüdischchristlicher Tradition im Laufe der Neuzeit,

vor allem nach der Aufklärung des
18. Jahrhunderts und der machtvollen
Entfaltung naturwissenschaftlichen Denkens

im 19. Jahrhundert, an
Überzeugungskraft eingebüsst hat.

Nachdem schon Ludwig Feuerbach 1830
erklärt hatte, der Mensch sei nicht ein
Geschöpf Gottes, sondern umgekehrt
Gott eine Schöpfung des Menschen,
nämlich die Projektion des allgemein
menschlichen Wesens (Theologie=An-
thropologie), menschlicher Sehnsüchte
und Wünsche, erschien 1869 Darwins
Buch von der Abstammung des
Menschen, durch welches das theologische
Menschenbild seine genaue Umkehrung
erfuhr. Es ist der Grundgedanke der von
Lamarck begründeten und von Darwin
modifizierten Abstammungslehre, dass
die verschiedenen Lebewesen nicht —

wie nach dem Zeugnis der Bibel - die
Mannigfaltigkeit einer göttlichen Ur-
schöpfung darstellen, jedes gleichsam
als Sonderform vom göttlichen Willen
entworfen, sondern dass sie sich auf
natürlichem Wege durch Umbildung und
Fortbildung auseinander entwickelt
haben. So wurde auch der Mensch einer
allmählichen Entwicklung eingeordnet,
und im Menschenaffen wurde das
genealogische Zwischenglied (Tier—Mensch)
gesehen. Für viele stand jetzt das
theologische Menschenbild auf dem Kopf!
Hier wurde der Mensch nicht mehr im
Verhältnis zu Gott, von Gott her und auf
Gott hin, verstanden, sondern in Analogie
zum Tier, als Endprodukt tierischer
Entwicklung. Wir nennen dies

2. Das zoologische Menschenbild

Es sind zwei Momente, die an diesem
Menschenbild hervorgehoben werden
müssen. Das eine ist die Tatsache, dass
hier der Mensch nicht primär als
Geistwesen, sondern als Lebewesen gesehen
wird. Es handelt sich um eine Eigenschaft,
die er mit dem Tier gemeinsam hat. Das
andere ist die Überzeugung, dass
zwischen Mensch und Tier kein
Wesensunterschied besteht, sondern nur ein
solcher des Grades, d. h„ dass alle dem
Anscheine nach spezifisch menschlichen

Merkmale, insbesondere Sprache und
Intelligenz, nur Steigerungen und
Vervollkommnungen von Fähigkeiten sind,
die im Ansatz auch schon das Tier
besitzt. Aber gerade diese Annahme hat ihre
unüberwindlichen Schwierigkeiten. Man
mag annehmen, dass der Mensch auf dem
Wege von Mutationssprüngen sich aus
primitiven, tierähnlichen Urformen
entwickelt hat; aber so, wie er jetzt ist, ist
seine Intelligenz doch etwas anderes als
die des Menschenaffen, schon deshalb,
weil sie an die Sprache gebunden ist. Von
der tierischen Intelligenz des einfachsten
Werkzeuggebrauches zum menschlichen
Denken wie es in Wort und Satz, in
Begriff und Urteil seinen Ausdruck findet,
führt nicht Entwicklungskontinuität. Es
besteht zwischen beiden ein qualitativer
Sprung. Bleibt das zoologische
Menschenbild Darwinscher Prägung in
manchem fragwürdig, kommt ihm andererseits

doch eine besondere Bedeutung zu.
Es erinnert uns mit Nachdruck daran,
dass der Mensch tatsächlich Lebewesen
ist. Diese Anregung wurde in unserem
Jahrhundert aufgegriffen und hat zu einer
weiteren Interpretation des Menschen
geführt:

3. Das biologische Menschenbild

Indem diese Betrachtungsweise den
Menschen gerade als Lebewesen nimmt
und ihn mit dem Tier vergleicht, stellt sie
einen grundsätzlichen Unterschied fest.
Während das Tier von der Natur zum
Lebenskampf wohl ausgerüstet ist durch
seine Instinkte, seine körperliche
Ausstattung mit Schutzmitteln gegen die
Witterung, mit Waffen des Angriffs und
der Verteidigung usw., ist der Mensch
biologisch gesehen ein ausgesprochenes
Mängelwesen. Arm an Instinkten und
ohne die Organausstattung, die dem Tier
die Erhaltung seiner Existenz ermöglicht,
muss er in einem langwierigen Prozess
der Erfahrung und des Lernens erst
Fertigkeiten erwerben, die ihn zur
Lebensführung und -gestaltung erst tauglich
machen. Er muss vor allem durch die
«Erfindungen» seiner Intelligenz die Mittel

zur Bewältigung des Daseinskampfes
selbst schaffen. Arnold Gehlen hat meines

Wissens am konsequentesten die
biologische Sicht des Menschen in seinem
umfangreichen Werk «Der Mensch, seine
Natur und seine Stellung in der Welt»
(1940) durchgeführt. Er deutet dort alle
spezifischen Fähigkeiten und Eigenschaften

des Menschen, sowohl die Vollzüge
seines Innenlebens als auch die Formen
seines Verhaltens, als eigentätige
Massnahmen des Ausgleichs seiner biologischen

Mängelhaftigkeit. Das Denken und
die Sprache, die Phantasie und das prak¬

tische Handeln werden interpretiert als
komplizierter Aufbau selbstgeschaffener
Leistungen, die alle den Zweck haben,
den Menschen lebensfähig zu machen
und am Leben zu erhalten. Der Mensch
erscheint hier als homo faber; d.h. man
sieht sein eigentliches Wesensmerkmal in
der Fähigkeit, seine Umwelt zu tauglichen

Werkzeugen der Lebensbewältigung

umzuschaffen. Der Mensch, ein
Stiefkind der Natur, macht sich aus eigener

Kraft und aus eigener Initiative die
Natur verfügbar und sich selbst zum
Herrn über die Welt.

Die bisher genannten Deutungen des
Menschen - die theologische, die
zoologische und die biologische - haben bei
aller Verschiedenheit eines gemeinsam.
Sie betrachten den Menschen von «aussen»,

indem sie ihn zu anderen Wirklichkeiten

in Beziehung setzen: zur höheren
Wirklichkeit Gottes oder aber zur
Wirklichkeit des Lebewesens und seiner
Umwelt. Man kann aber ein Menschenverständnis

auch in der Weise versuchen,
dass man sich unmittelbar in den
Menschen selbst hineinversetzt, ihn von
«innen» her betrachtet und von dem
ausgeht, als was er sich erfährt. Die
geschichtlich älteste Auslegung dieser Art
ist die Konzeption des homo sapiens oder

4. Das logozentrische Menschenbild

Hier wird die Vernunft (griechisch
«logos», lateinisch «ratio») zum Wesenskern
des Menschen gemacht. Diese Auffassung

ist es nun, welche die abendländische

Geistesgeschichte seit den Griechen

in mannigfachen Abwandlungen
durchzieht. Dabei wird bald, wie bei
Piaton, Aristoteles und Descartes, der
Akzent auf die Fähigkeit der theoretischen

Einsicht, bald, wie bei Kant, mehr
auf die Fähigkeit des von der Vernunft
diktierten und vom bewussten Willen
gesteuerten Handelns gelegt. Gemeinsam
ist allen Varianten dieses Menschenbil-
des, dass die subrationalen Regungen
des menschlichen Innenlebens, die Triebe,

Gefühle und Leidenschaften, aus dem
eigentlichen Wesen des Menschen
ausgeklammert werden. Am radikalsten hat
es wohl Descartes formuliert: «Also
erkannte ich..., dass ich eine Substanz
bin, deren ganzes Wesen und deren
ganze Natur ausschliesslich im Denken
begeht.»

Bei der Einseitigkeit, mit der in der logo-
zentrischen Auffassung der Mensch gar
nicht in der tatsächlichen Fülle seines
Innenlebens, sondern lediglich als
Vollzieher des rationalen Denkens und als
Träger des vernünftigen Handelns gesehen

wurde, konnte es nicht ausbleiben,

56



dass sich in der Geschichte des menschlichen

Selbstverständnisses noch und
noch Gegenkräfte gegen die Deutungen
des Menschen als eines reinen
Verstandeswesens geltend machten. Im 18.
Jahrhundert waren es Rousseau und später
Herder, die den subrationalen Kräften,
vor allem dem Gefühl, jenen Anteil am
Wesen des Menschen einzuräumen suchten,

der ihnen im rationalen Menschenbild

versagt blieb. Die Linie setzte sich
fort in der Romantik, bis schliesslich
durch Schopenhauer und Nietzsche eine
machtvolle Revolution gegen die Idee
des homo sapiens einsetzte und das logo-
zentrische Menschenbild entthront wurde
durch

5. Das thymozentrische Menschenbild

Die subrationalen Kräfte der Triebe,
Begierden, Gefühle und Affekte (zusam-
mengefasst im griechischen Begriff des
«thymos») machen den zentralen
Wesenskern des Menschen aus. Die Wendung

zu dieser Ansicht des Menschen
hat sich auf verschiedenen Wegen
vollzogen. Da ist auf der einen Seite die
Psychoanalyse. Sie setzt in der Fassung
Sigmund Freuds den Geschlechtstrieb
ins Zentrum des Menschen. In der
Fassung Alfred Adlers ist es der Wille zur
Macht.

Eine andere Entwicklung erfuhr die
thymozentrische Auslegung des Menschen
durch Ludwig Klages. Bei ihm sind es
nicht wie in der Psychoanalyse die
drängenden Kräfte subrationaler Triebe, sondern

die subrationalen Kräfte des Gefühls,
in denen er den Wesenskern des
Menschen sieht. Allein durch die Ergriffenheit
des Gefühls - so ist die Überzeugung von
Klages - vermag der Mensch den eigentlichen

Auftrag seines Daseins zu erfüllen,
nämlich der Welt um ihn herum als einer
unendlichen Fülle lebendiger Bilder
ansichtig zu werden. Hier steht die ratio
geradezu im Weg! Sie erscheint bei
Klages als «Widersacher der Seele», als
Störer und Zerstörer, die durch ihren
Zugriff die lebendige, nur dem Gefühl
erschlossene Welt bildhafter Wesenheiten
und Eindrücke in tote, antlitzlose Dinge
verwandelt. Ebenso wird der Wille zur
Macht negativ gedeutet, weil er die Natur
beherrschen will und sie in der Folge
entseelt. Rationales Denken und bewusstes
Wollen sind gerade nicht die Erfüllung
des wahren Menschenwesens, sondern
seine fatale Verzerrung.

Eine dritte Variante des thymozentrischen
Menschenbildes begegnet uns in der
Existenzphilosophie. Heidegger bemüht
sich, wenn ich ihn recht verstehe, zu
zeigen, dass sich im Vollzug menschlichen
Daseins die Welt ursprünglich nicht in

den rationalen Akten gegenständlichen
Erkennens, sondern in vor-rationalen
Zuständigkeiten, vor allem in derjenigen
von Angst erschliesst. Bei Gabriel Marcel
spielen wohl Liebe und Hoffnung eine
analoge Rolle. Bei allen wird irgendwie
ein Primat subrationaler Vorgänge und
Zustände in der Wesensstruktur menschlichen

Seins anerkannt.

6. Das soziologische Menschenbild

Wir wenden uns hier dem Menschenbild
zu, das in den vergangenen Jahren zu
dominieren begonnen hat und als
anthropologischer Hintergrund für sozialkritische

und ideologische Auseinandersetzungen

herhalten musste. In der rein
soziologischen Auffassung des
Menschen wird dieser als das Resultat und
Produkt sozialer und kultureller Verhältnisse

gesehen. Es ist dies eine Schau des
Menschen, die mit dem biologischen
Menschenbild jedenfalls in einem mittelbaren

Zusammenhang steht. Weil der
Mensch von Natur aus so hilflos in die
Welt gesetzt wird, bedarf er während der
ersten Lebensjahre der Sorge seiner
Umwelt. Er wächst, eine konstitutionelle
Frühgeburt, im M utter-Schosse der
Sozietät (Portmann) auf. Zugleich aber wird
er von den Einflüssen dieser Umwelt
geprägt. Im soziologischen Menschenbild
erscheint der Mensch im Schnittpunkt
der Kraftlinien des sozial-kulturellen
Milieus, als Träger von Rollen im Spiel
gesellschaftlichen Zusammenlebens. Zu
verschwinden droht hier der substantielle
Eigengehalt der menschlichen Person.

7. Das initiatische Menschenbild

Nach der Vergegenwärtigung verschiedener

— und, wie ich meine,
epochebegleitender - Menschenbilder, könnten
wir mit dem Letztdargestellten abschlies-
sen. Nun zeigt sich gerade in unseren
Jahren mehr als deutlich, wahrscheinlich
aufgrund der theoretischen und praktischen

Auseinandersetzung mit einer allzu
soziologisch bestimmten Betrachtungsund

Beurteitungsweise des Menschen
und aufgrund der beängstigenden
Beobachtung, dass viele, und zwar nicht allein
junge Menschen, an einer dumpfen Sinnleere

leiden. So kommt Viktor E. Frankl

(Wien) zum Schluss, man müsse bei zu
vielen Menschen ein im Stärkegrad
individuell abgestuftes Sinnlosigkeitsgefühl
feststellen. Und es ist nicht so, dass
zufolge eines wirtschaftlichen Existenzkampfes

der Lebenssinn von selbst
wiederkehrt. Die Sinnleere reicht tiefer hinab.
Davon ist teils Ursache teils Wirkung eine
zweite zu beobachtende Tatsache. Wir
haben uns im Zuge der allgemeinen
kulturell-zivilisatorischen Entfaltung in eine

grosse Extraversion hinein entwickelt.
Das heisst, dass sich unsere Aufmerksamkeit,

unsere Kraft, unsere Hingabe nach
«aussen» verlegt hat, hinaus in diese von
der modernen Naturforschung erfasste,
von der Technik ergriffene, gemessene,
gezählte und vom menschlichen Be-
mächtigungswillen manipulierten Welt.
Die Gefahr einer derart unverhältnismässigen

Extraversion besteht im «Verlust
der Seele». Die Verödung liegt in der Ein-
dimensionalität. So stellt sich erneut die
Frage nach der Tiefe und Mitte und damit
nach dem Sinn der menschlichen
Existenz. Und diese Dimension müsste im
Menschenbild zum Ausdruck kommen.
Das Suchen nach der Tiefe, nach der
Mitte, nach existenzieller Grundverankerung,

nach Sinn ist und bleibt letztlich
ein weltanschauliches, philosophisches
und tief religiöses. Unsere Zeit ist keineswegs

areligiös.

Es wäre ein leichtes, dazu Menschenbilder
oder Ansätze aufzuzeigen, die

existenzieller Verödung und Not zur Not-
Wende verhelfen wollten. Nur sind diese
Interpretationsversuche nie epochebegleitend

geworden. Wir denken besonders

an die Gnosis, an die abendländische

Mystik, an Theosophie und
Anthroposophie, an existenzphilosophische
Zugänge, an die abstrakte Kunst, an die
Psychotherapie, an den Ruf nach
meditativen Übungen und nach Führung auf
dem inneren Weg; hier geht es um anderes

als um Wiederherstellung oder
Steigerung weltbezogener Leistungskraft,
vielmehr um das Freiwerden des Eigenen
und Kreativen im Menschen.

Es handelt sich um eine Sicht des
Menschen, die besonders östliche Weisheit
seit Jahrhunderten kennt. Die Selbstfin-
dung ereignet sich auf dem Weg der
inneren Erfahrung der uns immanenten
Transzendenz mit dem Ziel unbegreiflicher

Geborgenheit. Wenn heute gerade
östliche Religionen und Philosophien das
Interesse recht vieler Europäer auf sich
ziehen, so geschieht es nicht als flüchtige
Berauschung am Fremden, vielmehr
aufgrund einer existentiellen Not.

Die initiatische (lat. initiare einführen;
inire hineingehen) Sicht des Menschen
beschreibt und vertritt beispielsweise
Karlfried Graf Dürckheim in seiner
fesselnden Auslegung des Zen für den
Westen («Zen und wir» oder «Im Zeichen
der grossen Erfahrung»). In diesem
Zusammenhang sind auch C. G. Jungs
tiefenpsychologische Aspekte zu einer
Tiefentheologie zu sehen. Die Metapher
«Tiefe» will auf jene Dimension der
Wirklichkeit verweisen, die auf denkerischem
Weg und dem des Forschens allein nicht

57



zu erreichen ist, die sich aber seelischer
Erfahrung erschliesst (Begriff der «Innern

ng»),

//.
Überschaut man die Menschenbilder in
ihrer Verschiedenheit, dann dürfte eines
klar werden: Keines dieser Bilder
entspringt einer willkürlichen Fiktion. In
jedem von ihnen kommt eine wesentliche
Seite des Menschen zur Geltung.
Es stellt sich aber sogleich die Frage, ob
es möglich ist, auf dem Hintergrund
heutiger Erkenntnis und Erfahrung die
verschiedenen Aspekte in der Deutung des
Menschen zur Konvergenz und zur
Ergänzung zu bringen. Was das zoologische
Menschenbild Darwinscher Prägung
betrifft, so liegt, wie schon betont, seine
Bedeutung vor allem in der nachdrücklichen

Erinnerung daran, dassder Mensch
tatsächlich Lebewesen ist. Und das heisst,
dass seine Existenz an seine Leiblichkeit
und ihre Vorgänge gebunden ist. Wir wissen

heute, dass alles, was sich seelisch
im Menschen abspielt — die Triebregungen,

Affekte und Gefühle, die Vorgänge
des Gedächtnisses, des Denkens, der
Sprache und des geplanten Handelns -,
dass all das in engem Zusammenhang
steht mit der Organisation und Funktion
seines Nervensystems und dem Chemismus

seines Leibes.*

Die Anregung, den Menschen als
Lebewesen zu betrachten, wurde von jener
anthropologischen Richtung aufgegriffen,

die zu einem biologischen
Menschenbild gelangte. Sie kam — und darin
unterscheidet sie sich von der zoologischen

Betrachtungsweise - zu der
Feststellung, dass der Mensch gerade als
Lebewesen grundsätzlich anders geartet
ist als das Tier und darum nicht als blosse
Fortsetzung und Vervollkommnung der
tierischen Entwicklungsreihe verstanden
werden darf.

Das biologische Menschenbild behält
insofern recht, als der Mensch zunächst
nur, um überhaupt überleben zu können,
durch die mangelhafte biologische
Ausstattung dazu gezwungen ist, sich die
Welt verfügbar zu machen und umzu-
schaffen in taugliche Mittel der
Lebensführung. Er wird von der Natur gedrängt,

* Max Scheler (vgl. S. 55) schreibt 1928 in
seiner Arbeit «Die Stellung des Menschen im
Kosmos»: «Der physiologische und der
psychische Lebensprozess sind ontologisch
streng identisch (wie es schon Kant vermutet
hatte). Sie sind nur phänomenal verschieden

Was wir also .physiologisch' und
.psychologisch' nennen, sind nur zwei Seiten
der Betrachtung eines und desselben
Lebensvorganges. Es gibt eine .Biologie von innen'
und eine .Biologie von aussen'.»

sich zum Techniker zu entwickeln und
sein Leben als homo faber zu führen.

Nun, so sicher es ist, dass eine Reihe von
Daseinsvollzügen des Menschen im
Dienste seiner Selbsterhaltung stehen -
nicht nur die Leistungen seiner Intelligenz,

sondern auch die der menschlichen
Urtriebe, seines Egoismus und des Willens

zur Macht —, so gewiss gibt es
andererseits Regungen der menschlichen
Innerlichkeit, die nicht als Kompensation
der biologischen Mängelhaftigkeit und
als Zielsetzung der Selbsterhaltung
gedeutet werden können. Dazu gehören
u.a. die Liebe, die Ehrfurcht und das
Erleben der Kunst. Die echte Liebe ist eben
nicht Regung der Selbsterhaltung, des
Geltungsanspruchs und des Machtwillens,

sondern eine solche der Hingabe
und des Über-sich-hinaus-Seins.
Ehrfurcht ist die Ergriffenheit von dem
Geheimnis, das alle Dinge umgibt und das
jenseits rationaler Begreifbarkeit und
technischer Beherrschbarkeit liegt. Liebe
und Ehrfurcht gehören aber ebenso zu
den Möglichkeiten des Menschen wie
seine technische Intelligenz, seine Sorge
um Selbsterhaltung und sein Wille zur
Macht. Sicher darf hier wieder einmal an
Goethe erinnert werden: «Eins bringt
niemand auf die Welt, und doch ist es das,
worauf alles ankommt, damit der Mensch
nach allen Seiten zu Mensch sei.
Ehrfurcht. Nehmt dem Menschen die
Ehrfurcht. und der Barbar ist fertig.»
Wie Liebe und Ehrfurcht, so ist auch die
Kunst eine Lebensäusserung des
Menschen, die jenseits der Frage blosser
Zweckdienlichkeit steht und nichts mehr
zu tun hat mit den Belangen der
Selbsterhaltung (ausser etwa beim Künstler),
die den Kern des biologischen Menschenbildes

ausmachen. Die in ihm richtig
gesehene menschliche Seite haben wir im
homo faber zusammengefasst. Die anderen

Daseinsvollzüge, in denen der Mensch
zur Teilhabe an Werten nicht des persönlichen

Nutzens, sondern eines
überpersönlichen Sinnes zu gelangen sucht,
fassen wir zusammen als homo religiosus
(siehe: Religionsunterricht in der öffentlichen

Schule, III. und IV.). Der Begriff
der Religion soll dabei nicht im spezifisch
theologischen Sinne, sondern in seiner
ursprünglichen Bedeutung verstanden
werden als RückVerbundenheit des ganzen

Menschen und seines Gewissens an
etwas; im Hinblick darauf genügen das
blosse Leben und seine Erhaltung sich
selbst nicht mehr. Damit haben wir nochmals

das theologische Menschenbild
berührt. Es ist auch bei ihm zu fragen, ob
und wie es sich in die Sicht unserer
Gegenwart einfügt. Wenn auch die
Rationalisierung und Technisierung den Men¬

schen heute absorbieren, ist damit noch
keineswegs widerlegt, dass die Frage
nach Gott nun einmal ebenso zum Wesen

des Menschen gehört wie seine
Intelligenz, seine Egoismen und sein
Machtwille. Der Mensch fragt über sich
hinaus und sucht die letzten Horizonte,
wozu er seelisch ausgestattet ist. Daran
soll uns das theologische Menschenbild
oder das des homo religiosus erinnern.
Der Daseinsvollzug des homo faber
herrscht heute bei uns noch vor. Er ist
geleitet von dem Motiv, die Welt immer
mehr unter seine Verfügungsgewalt zu
bekommen, wozu er durch die Erfolge
von Naturwissenschaft und Technik
stimuliert wird. In eben dem Masse, in dem
dies geschieht, verlernt er es, sich in der
Haltung des homo religiosus von jenen
Werten ergreifen zu lassen, die nicht im
Anspruch der technischen Beherrschung
erfahren werden, sondern nur in der
Ehrfurcht vor dem Leben und in der
Aufgeschlossenheit für das, was jenseits rationaler

Begreifbarkeit liegt.

Ausgehend von diesem Anliegen haben
wir auch das thymozentrische Menschenbild

eines Ludwig Klages zu beurteilen.
Worauf es ihm ankommt ist dies: Er will
den Menschen zurückrufen aus dem ins
Masslose gesteigerten Trend rein
technischer Weltbewältigung, durch den die
Natur aus der Fülle ihrer lebendigen Bilder

umgeschaffen wird in ein entzaubertes,

geheimnisloses Feld verfügbarer
Sachen. Indem Klages an die Kräfte der
Gefühle appelliert, sucht er die Wirklichkeit
der Bilder wieder sichtbar zu machen,
für die der Mensch unserer Zeit und
Umgebung immer mehr erblindet. Darin liegt
die zeitgeschichtliche Bedeutung seiner
Anthropologie. Wenn Klages aber
zugleich mit der Rehabilitierung der
subrationalen Kräfte den Geist als den Widersacher

der Seele charakterisiert und im
Menschen nichts anderes sieht als den
Schauplatz, auf dem sich der Kampf des
Geistes gegen die Seele abspielt und
schliesslich zu deren Vernichtung führt,
so ist damit die Einseitigkeit des logo-
zentrischen Menschenbildeseingetauscht
gegen die entgegengesetzte Einseitigkeit.

Sicher sind die subrationalen Kräfte
gerade das, was dem menschlichen
Dasein Fülle und Farbigkeit, Licht und Dunkel,

Tiefe und schöpferische Impulse ver-
Feiht. Das macht aber nicht das Ganze des
Menschen aus. Es ist Aufgabe des be-
wussten Willens, jene subrationalen Kräfte

verantwortlich zu leiten und sinnvoll
zu gestalten. Diese Aufgabe vermag er
nicht zu leisten, wenn nicht zugleich das
Denken den Umkreis der Welt als
überschaubaren Zusammenhang zur Einsicht
bringt. Das ist der bleibende Wahrheits-

58



kern des logozentrischen Menschenbildes.

Erst Denken und bewusstes Wollen
verleihen dem Menschen jene Freiheit
der Wahl und Entscheidung, durch die er
sich vom Tier unterscheidet.

Das Wertvolle der verschiedenen
Menschenbilder liegt im Komplementären.
Die Gefahr besteht, dass je ein
Menschenbild verabsolutiert wird. Die
Momente, die jedes auf seine Weise festhält,
spiegeln sich tatsächlich in der menschlichen

und zwischenmenschlichen
Grundstruktur wider. All das spezifisch Menschliche

bedeutet, wie an den verschiedenen
Bildern gezeigt worden ist, Chance und
Gefahr, und zwar im existenziellen Vollzug.

So ist der Mensch nach einem Wort
Nicolai Hartmanns «das aus sich selbst
gefährdete Wesen». Das gilt beispielsweise

für seine Intelligenz, die der
Mensch zum friedlichen Zwecke des
Aufbaus wie zum Vernichtungszweck des
Krieges einsetzen kann. Es gilt ebenso
für seine Sprache, durch die er sich dem
anderen mitteilt und offenbart und in der
Lüge verstellt und verhüllt. In dieser
Doppelheit von Chance und Gefahr steht
der Mensch. In der Möglichkeit der Wahl
ist ihm die Aufgabe der Daseinsbewältigung

gestellt. Weil der reale Vollzug seines

Daseins für den Menschen — nicht
altein soziokulturell bestimmt!-auch von
seiner eigenen Entscheidung abhängt, ist
er das aus sich selbst gefährdete Wesen.
Diese Einsicht ist übrigens keineswegs
neu:

«Vieles Ungeheure lebt,
doch nichts ist ungeheurer als der
Mensch. Sein Wagemut trieb ihn aufs
Meer. Seine Beharrlichkeit machte die
Erde ihm dienstbar, die erhabene Göttin.
Seiner List wurden Vögel der Luft, Fische
des Meeres zur Beute. Durch Anstalt und
Werkzeug beugte er Pferd und Stier. Sein
Geist erschuf sich Gedanke und Wort.
Seine Vernunft baute Staat und Gesetz.
Mit allem gerüstet kennt er Wege auch
hinaus in die Zukunft. Nur einem entrinnt
er nicht: dem Tode. Und im Besitz aller
Kunst, aller Listen schreitet er bald ins
Schlimme, bald ins Gute. Ehrt er Gesetz
und Macht, steht er hoch in der Stadt.
Und er stösst sich friedlos hinaus, wenn
er Unedlem sich gesellt in Verwegenheit.»

(Gesprochen durch den Chor in
der «Antigone» des Sophokles.)

Das «offene Menschenbild»
in «Lehrerbildung von morgen»
(Lemo)

Der im Auftrag der Schweizerischen
Konferenz der kantonalen Erziehungsdirektoren

herausgegebene Bericht (Lemo)
der Expertenkommission gehört heute
offensichtlich zu den wichtigen und
tatsächlich auch brauchbaren Vorlagen für
die kantonalen Lehrerausbildungsreformen.

So schreibt Heinz Wyss: «Der
Berichtderschweizerischen Kommission...
muss für eine jede Lehrerbildungskonzeption,

die in kantonalem Rahmen
erarbeitet wird, wegleitend sein» (I. Teil,
S. 36).

Ausbildungsreformen dürfen sich nicht
in äusseren Änderungen von Strukturen
und in der Einführung neuer Inhalte
erschöpfen, obwohl sie hier am
augenfälligsten werden. Einer Bildungsreform
müsste die anthropologische und
pädagogische Grundbesinnung vorausgehen,

und zwar ungeachtet des heute niedrigen

Kurswertes der philosophisch und
weltanschaulich begründeten normativen
Pädagogik. Im Grunde genommen ist das
eine Binsenwahrheit. Nehmen wir sie
aber ernst genug? Ist sie im Lemo-Bericht
wirklich verarbeitet oder aus verschiedenen,

und darunter auch sehr verständlichen,

Motiven neutralisiert?

Aus zwei Gründen folgt an dieser Stelle
eine Auseinandersetzung mit dem Lemo-
Bericht:

A. Nach der Darstellung charakteristischer

Menschenbilder im Zusammenhang
mit Bildungsproblemen stellt sich die
Frage nach dem in einem reformleitenden
Dokument vertretenen oder unausgesprochen

vorausgesetzten
Menschenverständnis.

B. Jede Religionspädagogik - wenn sie
sich nicht einengt auf eine blosse Theorie
des Religionsunterrichts —fragt nach dem
Ganzen der Pädagogik und nach ihrer
Sinnmitte. Für die Religionspädagogik
hat die Teilnahme an der pädagogischen
Gesamtproblematik, d.h. an der
Sinnproblematik, geradezu konstituierende
Bedeutung. Umgekehrt - aber auf
dasselbe hinauslaufend - ist zu beobachten,
wie immer dann, wenn die Sinnproblematik

(pädagogischer Sinn und Lebenssinn)

nicht bewusst reflektiert wird,
Theologie und Philosophie aus dem
entsprechenden Bildungskonzept verdrängt
werden. Dies scheint nun im Lemo-Bericht

der Fall zu sein. Er wird in dieser

Hinsicht zum Spiegel einer Zeit und
Generation, deren Hauptproblem gerade
in den unklaren Lebensperspektiven und
ihrer Verdrängung besteht.

•

Der Bericht hält unmissverständlich fest:
«Jede Schulreform und damit jede
Lehrerbildungsreform beruht auf einer
doppelten Voraussetzung: auf einem idealen
Menschenbild und auf den Vorstellungen,

was die Schule zu dessen Entfaltung
beitragen kann» (S. 17). Die offenbar
unbestrittene und im Bericht selber ab
und zu erwähnte anthropologische
Grundlegung müsste sich mindestens
ansatzweise in einem Menschenbild und
sodann im Berufsbild des Lehrers
konkretisieren. Zudem enthält der Bericht
hohe moralische und ethische
Absichtserklärungen, die sich als Grundlage des
Ganzen verstehen, so dass auch von dieser

Seite nach dem anthropologischen
Vorverständnis zu fragen wäre.
Demgegenüber stellen wir fest:

1. Der Lemo-Bericht geht immer wieder
vom «offenen Menschenbild» aus (S. 30,
35, 53 etc.). Das Ideale (siehe oben) liegt
wohl in der Offenheit des Menschenbildes.

Da ein Menschenbild das eigentliche
Wesen des Menschen freizulegen
versucht, ist auch das «offene Menschenbild»

nach seinem Wesentlichen zu
befragen.

a) Dies bedeutet nach Lemo zunächst
den Verzicht auf das Menschenbild. «Wer
für sich in Anspruch nimmt, das
Menschenbild zu besitzen, wird früher oder
später umlernen müssen» (S. 30). Das
ist an sich richtig. Selbstverständlich wird
man heute nicht von dem Menschenbild
sprechen können. Aber wenn wir uns die
verschiedenen Menschenbilder aus
Geschichte und Gegenwart vor Augen führen,

dürfte klar sein, dass keines dieser
Bilder einer willkürlichen Fiktion
entsprungen ist, sondern dass in jedem von
ihnen eine wesentliche Seite des
Menschen zur Geltung kommt. Die Wahrheit
der anthropologischen Aussage in den
Menschenbildern liegt im Komplementären

(siehe S. 58 f).
b) Zum andern meint das «offene
Menschenbild» ein weltanschaulich
unbesetztes Menschenbild (im Gegensatz zu
den Bemerkungen S. 35, 42, 43, 44).

c) Dennoch gehört zu einem grundsätzlich

offenen Menschenbild «eine Offenheit

gegenüber metaphysischen Werten»
(S. 35).

d) Gerade das Wissen um die Mehr-
dimensionalität und wissenschaftliche
Unfassbarkeit des menschlichen Geheimnisses

legt ein offenes Menschenbild

59



nahe. Offenheit signalisiert die Mehr-
dimensionalität.

Das Bekenntnis zum «offenen Menschenbild»

im Lemo-Bericht verrät:

- eine bewusst auferlegte Zurückhaltung
in dieser Frage. Zurückhaltung der Art
lähmt den Mut zur anthropologischen
Aussage und zur pädagogischen
Sinnanzeige;

- ein anthropologisches und ein entsprechend

pädagogisches Dilemma (Grund:
philosophischer und weltanschaulicher
Pluralismus); aber dringend wie noch nie
stellt sich die Frage nach dem Konsens;

- den Hang zur Verifizierung anthropologischer

Aussagen und pädagogischer
Angemessenheit mittels empirischer
Methoden;

- dass die Gefahr einer unerwünschten
Verengung des Menschenbildes droht;

- dass die weitere Gefahr der Ideologisie-
rung des Menschenbildes und der
Pädagogik besteht. Dagegen ist aber gerade
das «offene Menschenbild» nicht
geschützt.

Tatsächlich bleibt der Begriff «offenes
Menschenbild» merkwürdig leer. Übrigens

ist er meines Wissens nach dem
letzten Weltkrieg in der UNESCO (Huxley)

geprägt worden, als es um die Frage
ging, wie weltweite und weltverbindende
Erziehung möglich sei. Offenheit meinte
den anthropologischen Konsens,
aufgrund dessen einfache pädagogische
Grundsätze denkbar wären, und zwar
unter Berücksichtigung wirtschaftlicher
Tatsachen.

Im Lemo-Bericht weicht der Definitionswille

einer grossen Unsicherheit. Darüber
hinweg helfen auch nicht beachtenswerte
Andeutungen wie:

- «Keine Pädagogik wird ohne die
voranleuchtende Idee auskommen (wollen),
die ihr Orientierung erlaubt und das zu
umreissen vermag, was möglicherweise
getan werden kann und was notwendigerweise

getan werden muss.» «Wenn
Pädagogik nur phänomenal festhält, was
sich an objektiv erfahrbaren Gegebenheiten

mit dem Instrument begrifflicher
Klärung und wissenschaftlicher Systematik

einfangen lässt, geht sie erst eine ihrer
Aufgaben an. Sie ist jederzeit auch
aufgerufen, Normansprüche zu formulieren
und ihre Erfüllung postulativ zu fordern.»
(S. 29).

- «Zugegeben: es ist heute sehr leicht,
vor lauter Jargon den Menschen nicht
mehr zu sehen. Im Durchstossen der
wissenschaftlich notwendigen und heilsamen

Klärungen zu dem, was hinter aller
möglichen systematischen Deutung noch

vorhanden ist, treffen wir auf einen Rest,
der sich dem Zugriff entzieht, und
wahrscheinlich ist gerade dieser Rest das
Wesentliche.» (S. 31). Darf man das
«Rest» nennen
-Zum Vorgang der Sozialisation:«. .da¬
mit das Individuum in einer pluralistischen

Gesellschaft sein Leben als
Sinnerfüllung in der Arbeit und Sinnerweiterung

in der Freizeit immer bewusster
gestalten kann.» (S. 35). Was ist in diesen
Zusammenhängen der «Sinn»?

- Das Gewicht des Emotionalen, der
Stellenwert des Musischen und des
Handwerklichen in der Lehrerbildung (S. 51,
76).

2. Sobald man über die vereinzelten
pädagogischen Grundsatzerklärungen hinaus

das ganze Gutachten durchleuchtet,
versch/iesst sich das Menschenbild
zusehends:

- Die erziehungswissenschaftlich
begründeten Bildungsinhalte wie die
angegebenen Lehrerqualifikationen basieren

auf einem ausgesprochen logozen-
trischen Menschenbild (siehe S. 56).

- Lemo erhebt Anspruch auf ein
realistisches Berufsbild (S. 29). Geprägt wird
es durch die qualifizierbare Professionali-
sierung mittels der Erziehungswissenschaften

(S. 35ff). Das hier Angestrebte
ist das Bild des Lehrers als eines
Unterrichtstechnikers. Vor lauter wissenschaftlicher

Neutralität und Fachkompetenz
(S. 36) droht die emotionale Verarmung.
Es fehlt das wesentliche Engagement des
Erziehers für das Kind. An die Stelle der
Frage nach der tragenden Mitte tritt ein
neoaufklärerischer G laube an die Wissenschaft.

Zu fordern ist, dass der Lehrer ein
Mitmensch des Kindes wird, dem das Kind
selber und seine Zukunft am Herzen
liegen.

- Geht es im Bericht um die curricular zu
vermittelnden Inhalte und zu erreichenden

Ziele (Information und Sozialisation),
geschieht dies eindeutig aufgrund eines
soziologischen Menschenbildes (S. 35).
Das Wesen des Menschen konstituiert
sich in der Auseinandersetzung mit sozialen

und kulturellen Verhältnissen. Die
Allgegenwart der Sozialwissenschaften im
Lemo-Bericht ist Symptom eines strapazierten

soziologischen Menschenbildes.

3. Dem derart verkürzten Menschenbild
entspricht, dass Kunst (der ganze musische

Bereich) und Geschichte wenig
berücksichtigt, Theologie und Philosophie,
weiche den Menschen ebenso berechtigt

thematisieren wie die anderen
Humanwissenschaften, völlig ausgeblendet
werden (im Gegensatz zu S. 35, 42, 43,

44). Dies geschieht wohl in der Meinung,
dass sie nicht der objektivierbaren
Sachlichkeit standhalten. Und damit kehren
wir zu dem eingangs (unter B) aufgezeigten

inneren Verhältnis von Pädagogik
und Religionspädagogik zurück.

Zu Heinz Wyss, Inhalte und Strukturen
einer erneuerten und verlängerten Primär-
lehrerausbildung:

Die dem Lemo-Konzept angelasteten
Einseitigkeiten versucht Heinz Wyss zu
vermeiden. In diesem Zusammenhang sind
seine Darlegungen vor allem zu Beginn
des II. Teils lesenswert. Im I. Teil zitiert er
Dr. R. Schläpfer (S. 31 f; das Kapitel be-
fasst sich mit der Kompetenz des Lehrers) :

«So unzeitgemäss es tönen mag: Letztlich
ist die Frage nach dem Ziel alles Lehrens
und Erziehens nur von einer philosophisch

(oder religiös?) begründeten
Sinndeutung des menschlichen Da-Seins her
zu beantworten. Auf der Suche nach dieser

Antwort sind weder die Dialoge
Piatons, die pädagogische Provinz Wilhelm
Meisters noch die Einsichten Heinrich
Pestalozzis oder Martin Bubers überholt.»

Zur «grundsätzlichen Offenheit jedes
Menschenbildes» (Lemo) schreibt H.
Wyss im II. Teil: «Der Verdacht liegt nahe,
dass diese Offenheit den Verlust an Tiefe,
die Preisgabe eines übergreifenden
Sinnzusammenhangs überdeckt, dass hinter
dem Anspruch, sich weltanschaulich
nicht festlegen zu wollen, die Leere steht,
dass dieser Wertpluralismus einen Sinn-
verlust erkennen lässt, dass dies zur
geistigen Orientierungslosigkeit führt. Wo
das so ist, ist dem Lehrer die weltanschauliche

Grundlegung seines erzieherischen
Tuns und damit der weiterreichende Sinn
seines pädagogischen Handelns genommen.»

(S. 5).

«Diese Schwierigkeit hat dazu geführt,
dass in der Diskussion, die im Kanton
Bern um die wesentlichen Anliegen einer
Lehrerbildungsreform geführt wird, von
dem Weg weit mehr die Rede war als von
Leitideen und ideellen Voraussetzungen,
von Strukturen weit mehr als vom geistigen

Nährboden der Lehrerbildung, die
Menschenbildung und berufliche
Ausbildung ist, die dazu führt, dass der Lehrer
etwas kann, und die dazu beitragen sollte,
dass er etwas ist.» (S. 4).

«Der Lehrer ist (eben) nicht nur .wissen¬
schaftlich gebildeter Fachmann', so etwas
wie ein,Diplom-Pädagoge', er ist gerade
als Lehrer auch Künstler, und das nicht
allein im Bereich der musischen
Erziehung. Vor allem ist er Mensch.» (S. 8).

60



Im Gegensatz zum Lemo-Bericht sind in
der Primarlehrerausbildung im Kanton
Bern der musische, der historische sowie
der theologische und philosophische
Bereich besser gewichtet und berücksichtigt.

Das Bemühen, pädagogische und
anthropologische Grundfragen ständig
mitzubedenken, fliesst in die allen
Fachbereichen vorangestellten Leitideen ein
(S. 46).

Zitierte Literatur:

Lehrerbildung von morgen. Grundlagen,
Strukturen, Inhalte. Bericht der Expertenkommission

«Lehrerbildung von morgen». Im
Auftrag der Schweizerischen Konferenz der
kantonalen Erziehungsdirektoren hrsg. von
Fritz Müller in Verbindung mit Hans Gehrig,
Carlo Jenzer, Lothar Kaiser und Anton
Strittmatter. Comenius-Verlag Hitzkirch 1975.

Dr. Heinz Wyss, Inhalte und Strukturen einer
erneuerten und verlängerten Primarlehrerausbildung,

I. Teil: Entscheidungsgrundlagen.
II. Teil: Die fünfjährige Initialausbildung. Paul

Haupt, Bern 1976 und 1977.

Fremdreligionen im Unterricht

1. Zur Situation

Die Frage, ob im Religionsunterricht der
Schule auf Fremdreligionen eingegangen
werden soll oder nicht, wurde in unserem
Kanton bereits im 19. Jahrhundert und
mit dem Aufkommen der vergleichenden
Religionsgeschichte ab und zu diskutiert.
Offiziell lehnte man indessen die
Behandlung ausserchristlicher Religionen
ab in der Meinung:

1. Die christliche Religion in Geschichte
und Gegenwart bietet bereits eine Fülle
von Inhalten und Problemen; diesen
Ansprüchen gegenüber bleibt jedes
unterrichtliche Verarbeiten ohnehin
rudimentär-exemplarisch.

2. Weitgehend fehlen die nötigen Ver-
stehensvoraussetzungen, und sie sind
auch kaum zu erwerben.

3. Fremdreligionen fallen praktisch mit
anderen Kulturkreisen zusammen, mit
denen man ja nur am Rande der eigenen
Geschichte in Berührung gekommen ist
(ausser Islam).

4. Dem Islam traute man damals kaum
eine regenerierende Kraft zu.

5. Nichtchristliche Religionen gehören
ins Gebiet der Missionswissenschaft. Der

künftige Missionar muss sein Arbeitsfeld,
die fremde Kultur und Religion kennen,
um seinen Auftrag angemessen erfüllen
zu können.

6. Unangefochten war allgemein der Ab-
solutheitsanspruch des Christentums.

Seither hat vieles geändert. Mit der
Zunahme der Weltbevölkerung (heute über
vier Milliarden) nimmt der zahlenmässige
Anteil der Christen ab. Nirgends sonst
wie im christlichen Kulturkreis sind der
Säkularisierungsprozess und die Emanzipation

von kirchlichen Bindungen so
fortgeschritten, dass gelegentlich von
einer «nach-christlichen Epoche» die
Rede ist und der Begriff «weltanschaulicher

Pluralismus» die geistige Situation
treffend charakterisiert.

Fremdreligionen rücken mehr und mehr
in den Horizont des Abendlandes. Durch
die Massenmedien strömt eine Vielfalt
von Informationen über fremde Kulturen
und Religionen zu. Durch den Flugtourismus

kommt eine grosse Zahl von
Urlaubern mit anderen Religionen im Nahen
und Fernen Osten sowie in Afrika in
flüchtige Berührung. Oft genügen schon
solche oberflächlichen Begegnungen,
um Fragen nach dem Zusammenhang
zwischen politischen Verhältnissen, dem
Stand der wirtschaftlichen Entwicklung
und der Sozialstruktur des entsprechenden

Landes einerseits und der
vorherrschenden Religion andererseits aufkommen

zu lassen. Bisweilen sind solche
Beobachtungen und Überlegungen -
neben der kulturellen Neugierde und dem
Eriebnisdrang nach dem Neuen, Fremden,

Exotischen, Geheimnisvollen - der
Motivhintergrund für ein verstärktes
Interesse an der Welt fremder Religionen.
So wird vom Bücherangebot an
religionswissenschaftlicher Literatur rege
Gebrauch gemacht. Durch den
Taschenbuchhandel hat jedermann Zugang zu
ausgezeichneten Übersetzungen der
authentischen Quellen.

In jüngerer Zeit erhielt zudem das
Schülerinteresse eine besondere Note.
Verschiedene religiöse Wellen (wie die
Jesus-Movement) waren anfänglich von
einer Indien-Faszination getragen.
Östliche Religionen und Philosophien locken
nicht nur Junge an, weil sie ausgeben,
den Weg zur tiefsten Erkenntnis und zur
Identität des Menschen gefunden zu
haben. Wird nicht im Grunde genommen
aus einer existentiellen Not heraus und
angesichts eines weltanschaulichen
Hohlraums ernsthaft gefragt, ob sich
nicht in fernöstlicher Religiosität eine
Alternative oder wenigstens eine Ergänzung

zur säkularen und technisierten
Zivilisation des Westens anbiete?

Nicht zu übersehen ist schliesslich, dass
seit einigen Jahrzehnten eine Renaissance

verschiedener nichtchristlicher
Religionen begonnen hat. Es handelt sich
dabei nicht bloss um Neuauflagen alter
Traditionen, sondern um dynamische
Versuche dieser Religionen um Identität
unter veränderten und sich laufend
wandelnden Voraussetzungen (z.B. in
Japan). Missionarisch bieten sich auch bei
uns vermehrt Hinduismus (z.B. die hin-
duistisch verwurzelte Transzendentale
Meditation), Buddhismus (Zen) und
Islam an als Möglichkeiten eines Selbst-
und Weltverständnisses. Mögen sich die
Konversionen zu diesen Religionen in
engen Grenzen halten, so werden doch
die Angebote als Frage an die eigene
christlich-religiöse Tradition empfunden.
Michael Mildenberger gibt einige Zahlen
für die Bundesrepublik Deutschland an:
«In der Bundesrepublik gibt es heute
etwa 200 Lehrer der Transzendentalen
Meditation und nahezu 50000 Mitglieder,

die täglich 20 Minuten meditieren
sollen. Man rechnet damit, dass heute
mindestens 20000 Deutsche täglich
nach der Zen-Methode meditieren. Die
Zahl der Sympathisanten ist zweifellos
sehr viel grösser.1 Andererseits lässt das
wachsende Bewusstsein der Werte eigener

Tradition und Kultur in der Dritten
Welt nicht übersehen, dass es von der
Erkenntnis genährt wird, dass sich das
Christentum häufig Urteile über ihre
einheimischen Religionen erlaubt hat,
ohne genügende Kenntnisse darüber.

Im Zusammenhang mit all dem
Dargestellten und als Folge dieser veränderten
Geisteslage besteht auch bei den
aufgeweckten Schülern ein ausgesprochenes
Interesse daran, das Welt- und
Menschenverständnis nichtchristlicher
Religionen kennenzulernen.

2. Theologische
und religionswissenschaftliche
Diskussion

Unter dem Eindruck der neuen Situation
im Verhältnis der Religionen untereinander

wächst die Einsicht in die Notwendigkeit,

sich den Gegebenheiten auch
theologisch zu stellen. Paul Tillich
äusserte sich bereits vor mehr als zehn Jahren

dazu, und zwar in dem Sinn, dass
«eine christliche Tradition, die nicht
imstande ist, mit den anderen Religionen
in einen schöpferischen Dialog einzutreten,

ihre weltgeschichtliche Chance ver-
passt. .» Aufgrund religionsphilosophischer

Vergewisserung öffnete Tillich seine

Theologie dem religionswissenschaftlichen

Aspekt, als die damals vorherr-

61



sehende Theologie ein negatives
Verständnis von «Religion» gefasst hatte
(Barth, Bonhoeffer u.a.) und Religionen
als Fehlformen (Barth) oder Vorformen
(Althaus) gegenüber der in Christus zu
glaubenden Offenbarung bezeichnete.

Heute ist im theologischen Bereich die
Diskussion um «Religion» und Religionen
offener geworden, nicht zuletzt durch den
Einfluss anderer Humanwissenschaften
und durch die Auseinandersetzung mit
ideologischer und psychologischer
Religionskritik. Interessant verläuft die
Diskussion um die Abgrenzung der Theologie

zur Religionswissenschaft, wenn
diese Unterscheidung letztlich
überhaupt möglich ist (Pannenberg, Schlette,
Ziessen, A. Stock, Colpe, Mensching,
Halbfas, Vierzig,Tworuschka u.a.)2.

Wir stellen dabei fest:

- Religionswissenschaft etabliert sich im
Bereich der Religionspädagogik und -di-
daktik, besonders da, wo Religionsunterricht

nicht konfessionsgebunden, sondern

von der Schule verantwortet wird
oder gerade dies ein mittel- oder
langfristiges Ziel ist (teils in Deutschland, bei
Halbfas).

- Die Wiederentdeckung der religiösen
Erfahrung und damit die anthropologische

und subjektive Seite der Religion
kommt zur Geltung.

- Beachtenswert ist das Bemühen, die
Rolle des Christentums im Dialog der
Religionen zu finden.

- Daneben berechtigt die Verschiedenartigkeit

der Religionen, diese auch
jeweils nach ihren eigenen Massstäben zu
messen.

-Zum Teil hat sich schon ein neues
Verständnis von Mission als «interreligiösem
Dialog» durchgesetzt. So wird auch in
der Ökumene seit der Weltkonferenz für
Religion und Frieden in Kyoto (1970)
und der Sitzung des Zentralausschusses
des Ökumenischen Rats der Kirchen in
Addis Abeba (1971) vom «Dialog
zwischen den Religionen» gesprochen.

Literatur
1 M. Mildenberger. Hinduismus - Buddhismus

— Islam in Deutschland, Information
Nr. 53 der Ev. Zentralstelle für Weltanschauungsfragen,

Stuttgart 1973, zitiert bei

J. Lahnemann, Nichtchristliche Religionen
im Unterricht, Handbücherei für Religionsunterricht

Nr. 21, Gütersloh 1977.

2 U. Tworuschka/D. Zillissen (Hrsg.), Thema
Weltreligionen, Diesterweg/Kösel, Frankfurt/
Main und München 1977.

3. Der religionskund/iche Aspekt
in der Lehrplanung
Im Gegensatz zu heute gültigen
Lehrplänen in Deutschland und erst recht in
England sehen die bernischen Stoffpläne
bis jetzt keine religionskundlichen Themen

vor. Vielmehr soll der Schüler
anhand biblischer Texte mit den Grundlagen
des christlichen Glaubens vertraut
gemacht werden. Meines Erachtens gehört
der religionskundliche Aspekt in einen
gegenwartsbezogenen Religionsunterricht.

Dieses Element in ein Konzept
sinnvoll und angemessen einzufügen ist
Aufgabe der gegenwärtigen Lehrplanung.
In diesem Zusammenhang dürften
folgende Zielvorstellungen und
Transfererwartungen genannt werden (siehe
auch 6. Richtziel, S. 51):

1. Kenntnis einiger Grundzüge lebender
Religionen, ihrer Ursprungssituation und
ihrer Gegenwartbedeutung.

2. Dokumente des Glaubens lesen und
religiöse Kunst verstehen lernen.

3. Verständnis für die Frage nach Religion
in der Vielfalt von Religionen gewinnen.
4. Klärung des eigenen Verhältnisses zu
Religion.

5. Befähigung zum Dialog mit
andersgläubigen Menschen und anderen Rassen.

6. Bereitschaft zu positiver Toleranz und
zu fortschrittlicher Zusammenarbeit.

Die Ausgangslage für einen
religionskundlichen Unterrichtsteil scheint vom
Schülerinteresse her günstig zu sein. Auf
der Seite des Lehrers können sich
verständlicherweise Schwierigkeiten anmelden:

— Während der Ausbildung ist ihm in
dieser Hinsicht nichts geboten worden.

— Zurückhaltung kann durchaus in der
Überzeugung begründet sein, die
Weltreligionen seien zu komplex, zu
vielschichtig, dass ein dilettantischer
Umgang mit ihnen an sich schon fragwürdig
ist.

— Als beschwerliches Hindernis wird von
Lehrern die fehlende und kaum zu
erreichende Fachkompetenz genannt. Dazu
ist zu sagen, dass dieses Gebiet selbst
für den Religionswissenschafter immens ^
ist. Auch dieser Forschungszweig kommt
nicht ohne Spezialisierungen aus.

— Nicht zuletzt wird die Fremdheit anderer

Religionen erwähnt. Nun wäre dies
aber gerade ein Ziel: die Weltreligionen
in ihrer ganzen Fremdheit und
Andersartigkeit erkennen und respektieren. Es

ist denkbar, dass sich im Durchgang

durch das Fremde die Aufmerksamkeit
für die eigene Religion regenerieren
könnte.

Sowohl in die Zielformulierung als auch
in die Projektierung des Religionsunterrichts

von morgen müsste der
religionskundliche Aspekt, nach Möglichkeit
fächerübergreifend, eingebracht werden.
Das Schülerinteresse, die heutige
Geisteslage, Theologie und Religionswissenschaft

rechtfertigen diese Forderung.

RL
Zeitschrift für Religionsunterricht
und Lebenskunde

Herausgeber Benziger Verlag, Zürich/
Köln und Theologischer Verlag, Zürich.
Erscheint vierteljährlich. Jahresabonnement

Fr. 18.-. Zu beziehen bei: Theologischer

Verlag Zürich, Postfach, 8026
Zürich.

Die Zeitschrift RL, welche in ökumenischer

Zusammenarbeit von Lehrern und
Theologen gemeinsam herausgegeben
wird, erscheint bereits im siebenten
Jahrgang. Sie bietet wertvolle Hilfen für den
Religions- und Lebenskundeunterricht
auf allen Schulstufen. Deshalb sei an
dieser Stelle einmal ausdrücklich auf sie
hingewiesen.

RL ist aus der Praxis für die Praxis
geschrieben. Das sticht bei der Lektüre auf
Schritt und Tritt in die Augen. Der Leser
kann sich leicht orientieren, weil jedes
Heft einheitlich gegliedert und auf einen
bestimmten Problemkreis ausgerichtet
ist, der unter grundsätzlichen und praktischen

Gesichtspunkten behandelt wird.
Die kurzen theoretischen Besinnungen,
welche jeweils vorangestellt sind, bleiben
nicht im Abstrakten, sondern vermögen
dem Praktiker Richtlinien und Anstösse
zu vermitteln. Jedes Heft enthält
Materialien und Modelle für den Unterricht
auf Unter-, Mittel- und Oberstufe. Wer
Anregungen für eine bestimmte Klasse
sucht, muss deshalb nicht Angst haben,
bei der Lektüre leer auszugehen. Das
vorgelegte Material und die Unterrichtsmodelle

sind in schweizerischen Verhältnissen

brauchbar, was für viele deutsche
Publikationen nicht zutrifft. Regelmässig
erscheinen Erfahrungsberichte über den
Umgang mit Unterrichtshilfen (Filme,
Tonbildschauen, Dia-Serien, Bücher),
die in den verschiedenen Verleihstellen
erhältlich sind. Wer unter Zeitdruck steht,
ist für diese wertvollen Wegweiser im
Dickicht religionspädagogischer Produktionen

dankbar. Zu bestimmten Themen

62



können Arbeitsblätter bestellt werden,
welche in die Hand des Schülers gehören
(z.B. «Menschenrechte - verletzt!» in
Nr. 1/1977, «Jesus Christus» in Nr. 2/
1977, «Palästina zur Zeit Jesu» in Nr. 3/
1977, «Leiden» in Nr. 1/1978, «Hiob -
oder: Gott und das Leiden» in Nr. 2/
1978). Es kann zudem nur begrüsst werden,

dass die Zeitschrift ein Forum für
ökumenische Zusammenarbeit auf einem
Gebiet eröffnet, das von grosser Bedeutung

für den Erziehungsauftrag der Schule
ist.

So haben die Mitarbeiter der Zeitschrift
in den vergangenen Jahren Beachtliches
geleistet. Gewiss, Kritik wäre hier und
dort anzubringen. Aber wir erhalten
Einblick in eine Werkstatt und nicht in einen
pädagogischen Super-Markt mit hygienisch

verpackten Fertigprodukten.
Gerade dies ist ein Vorteil; wir werden zum
Weiterdenken und kritischen Verarbeiten
angeregt und nicht zum bewundernden
Konsumieren verleitet. So kann die
Zeitschrift mit grossem Gewinn abonniert
und mit gutem Gewissen weiterempfohlen

werden. Probenummern sind zu
beziehen bei: Theologischer Verlag Zürich,
Postfach, 8026 Zürich.

Christoph Morgenthaler, Burgdorf

MBR
Materiell- und Beratungsstelle
für Religionsunterricht
in Kirchen und Schulen
Schulwarte Bern, Helvetiaplatz 2

Die grundlegende Neubesinnung auf die
Ziele und Methoden im Religionsunterricht

der letzten Jahre hat auch zu einer
vermehrten Produktion von Unterrichtsmodeilen,

Arbeitsheften, Religionsbüchern

und audiovisuellen Medien geführt.
Lehrerinnen und Lehrern, Katecheten,
Pfarrern und Studenten solches Material
für ihre Tätigkeit leicht zugänglich zu
machen, sie zu beraten und in ihrer Aus-
und Weiterbildung zu fördern, hat sich
der 1972 gegründete Verein
«Interkonfessionelle Material- und Beratungsstelle
für Religionsunterricht in Kirchen und
Schulen» (MBR) zur Aufgabe gemacht.
Interessenten aus dem Kanton Bern werden

zusätzlich zum Verleihangebot der
Berner Schulwarte neuere Tonbildreihen,
Diaserien, Tonbänder, Schallplatten,
Fachbücher, Unterrichtsmodelle, Arbeitshefte,

Flanellmappen, Wandfriese, Wandbilder,

Fotos, Lesespiele und
Anschauungsobjekte gratis zur Verfügung gestellt.

Darunter hat es sowohl Unterrichtshilfen,
die einer sachbezogenen Darstellung der
biblischen Geschichte, der Erschliessung
theologischer Fragestellungen und der
Information über nichtchristliche
Religionen dienen, als auch im Rahmen
eines problem- oder lebenskundlich-
orientierten Unterrichts verwendet werden

können. Hier sind zahlreiche aktuelle
Themenfelder wie Lebenssinn, Glück
und Unglück, Angst und Mut, Aussenseiter,

Krankheit, Tod und Leben, Streit
und Versöhnung, Gut und Böse,
Kameradschaft, Liebe und Sexualität, Jugend
und Familie, Alter, Gesellschaft, Rauschmittel

usw. dokumentiert. Ein umfangreicher

Katalog, der zum Preis von Fr. 20-
bezogen werden kann, gibt darüber
ausführliche Auskunft.

Dass dieses Angebot einem starken
Bedürfnis entspricht, zeigen die seit der
Eröffnung ständig gestiegenen Benützer-
zahlen an. Im vergangenen Berichtsjahr
sind insgesamt 8267 verschiedene
Medien ausgeliehen worden (1976: 7110;
1975: 5628; 1974: 3124), wobei sich
das Interesse der Lehrerschaft in
zunehmendem Masse bemerkbar macht.
Ermöglicht wird diese Verleih- und
Beratertätigkeit einerseits durch namhafte
Beiträge der Evangelisch-reformierten
Gesamtkirchgemeinde der Stadt Bern, der
Evangelisch-reformierten Landeskirche
des Kt. Bern und der Römisch-katholischen

Kirchgemeinden der Stadt Bern,
welche als Hauptsubvenienten zeichnen,
die Beiträge weiterer Mitglieder (u.a. des
BLV) und das in der Berner Schulwarte
durch die Erziehungsdirektion des Kantons

Bern gewährte Gastrecht. Es wird
überlegt, wie der Verleih der MBR in
Zukunft stärker in die Schulwarte integriert
werden könnte.

Bis zu diesem Zeitpunkt hat die MBR
noch beschränkte Öffnungszeiten:

Montag 14-17.30 Uhr
Dienstag 14—17.30 Uhr
Mittwoch 14—17.30 Uhr
Donnerstag 10-12 und 14-17.30 Uhr
Freitag 14—17.30 Uhr

Telefonische Bestellungen und Reservationen

über Telefon 031 44 90 65 können

nur während der Öffnungszeiten
erfolgen. An die Benützer ausserhalb von
Bern und Umgebung wird das Material
auch per Post zugesandt. Adresse: Verleih

MBR, Schulwarte, Postfach,
3000 Bern 6.

Der Leiter der MBR: Hans Hödel

Mit dem Thema Pestalozzi und Schleiermacher

ist über historische und systematische

Vergleiche hinaus die Frage nach
dem Verhältnis von Theologie und
Pädagogik gegeben. Diese Frage stellt sich
nicht nur im speziellen Fall der
Religionspädagogik. Sowohl bei Pestalozzi wie bei
Schleiermacher wird deutlich, dass in der
Pädagogik wie in der Theologie auch die
Ganzheit des Lebens zur Sprache kommt,
die Pädagogik also in jedem Fall auch
theologische Aspekte zu berücksichtigen
hat wie die Theologie ohne die Integration

pädagogischer Momente sich selber
untreu wird. Otto Wullschleger

Naturwissenschaft
und Religion im Dialog
Einige Zitate aus einem Aufsatz von Urs
W. Meyer

In neuester Zeit hat man von bedeutenden

Vertretern der Naturwissenschaften
wohlabgewogene Äusserungen über
Religion vernommen, die wie ein Gespräch
zwischen Naturwissenschaft und Religion

am runden Tisch wirken. Am runden
Tisch sitzt keiner oben und keiner unten.
Gespräch am runden Tisch bedeutet in
diesem Fall, dass der Naturwissenschafter
und der Bekenner eines religiösen Glaubens,

sei er zugleich geschulter Religionsphilosoph

oder Theologe oder nicht, sich
zu gegenseitiger Aussprache irgendwie
auf gleichem Niveau zusammenfinden.
Der Gläubige wird von seinem Glauben
her bedrängt, vom Naturwissenschafter
Genaueres darüber zu vernehmen, wie er
forscht, was er weiss, worum es ihm
eigentlich bei seinem Forschen geht, ob
unser Planet noch zu retten ist, wie
unsere Zukunftschancen aussehen und was
ihm, dem Forscher, zuhöchst sein Wissen
bedeutet. Umgekehrt will der
Naturwissenschafter, weil er von der Bemühung
um beweisbares Wissen herkommt, vom
Gläubigen vernehmen, wie er begründeterweise

seines Glaubens gewiss sein
kann, was ihm an seinem Glauben das
Wesentliche und warum dieses Wesentliche

wichtig ist. Dabei wird dieses
Gespräch mit Frage und Antwort, Rede und
Gegenrede in aller Offenheit und
kritischer Sachlichkeit geführt. In dem Sinne
möchten auch wir das Gespräch in Gang
bringen, ohne vorher schon eine vorur-
teilshafte Defensivhaltung einzunehmen.

Nach dieser Einleitung erinnert der
Verfasser an Zeiten, in denen
vorwissenschaftliche Weltbetrachtung und bibli-

63



scher Schöpfungsglaube «spannungslos
miteinander verwoben» waren. Im
17. Jahrhundert trat der Konfliktzwischen
Naturwissenschaft und christlicher Religion

zutage, im 19. Jahrhundert erreichte
er seinen Höhepunkt: Wenn der Mensch
vom Affen abstammt, stimmt dann der
biblische Bericht von der Erschaffung des
Menschen noch? Selbstkritik auf Seiten
der «Glaubenden» wie der «Wissenden»
bewirkte im 20. Jahrhundert Entspannung.

Auf beide Bereiche — Naturwissenschaft
und Religion - gehen wir ein, indem wir
ihre besonderen Fragestellungen und den
Stellenwert ihrer Antworten im Blick auf
die Gesamtwirklichkeit überdenken. Dabei

ist schon die Unterscheidung
zwischen Weltbild und Weltanschauung
hilfreich. Unter Weltbild verstehen wir
die Summe all der Erkenntnisse, mit
denen wir uns die Frage beantworten, wie
die Welt, soweit wir sie zu überschauen
vermögen, beschaffen ist. Mit
Weltanschauung dagegen ist mehr und anderes
gemeint als das blosse Weltbild. Jede
Weltanschauung versucht eine Antwort
auf die Frage zu geben, was das alles,
was wir in unserem Weltbild von «Welt»
wissen oder zu wissen überzeugt sind,
für unser Menschsein bedeutet. Die
Verwechslung von Weltbild und
Weltanschauung führt zwangsläufig zum Streit
zwischen Naturwissenschaft und
Religion. Die Unterscheidung zwischen Weltbild

und Weltanschauung dagegen ebnet
den Weg zum echten Dialog. Zunächst
zum

Weltbild.

Unsere Neuzeit beginnt mit dem
kopernikanischen Weltbild (um 1500).
Die Erde ist ein Planet wie andere; sie alle
aber kreisen um die Sonne. Heute wissen
wir, dass es unzählige solcher Systeme
gibt. Aber nicht nur das. Wir vernehmen
von einer Erweiterung des Weltbildes,
die unseren naiven Sinnen verborgen
bleibt. Die Naturwissenschaften sind
längst aufgebrochen in Wirklichkeiten,
die nicht mehr von unserer Alltagserfahrung

erfüllt werden. Es ist einerseits der
Aufbruch in eine Zone des kaum
fassbaren Kleinen (Mikrokosmos), ein Auszug

aus der vertrauten Menschen-Welt in
eine völlig andere Erfahrungsdimension,
in der mathematisches Erfassen und
Apparaturen uns Einsicht geben in Kräfte
der molekularen und atomaren Bauweise,
wo die klassische Schranke zwischen
organisch und anorganisch gefallen ist.
Biochemie, Biophysik und Mikrobiologie
erhalten neben bedeutenden Forschungsmitteln

die Zuneigung einer wachsenden
Zahl von jungen Forschern. Diesem Auf¬

bruch entspricht andererseits die
Hinwendung zu den Weltfernen. Der Wettlauf

nach den Gestirnen führt in Bereiche
(Makrokosmos), in denen die
Alltagsmassstäbe und -Ordnungen versagen, in
Dimensionen, wo die Schwere überwunden

ist, wo der normale Erdentag nicht
mehr gilt, wo das Mass für unsere
Zeitrechnung nicht nur fraglich, sondern
ungültig wird. Für uns Durchschnittsbürger
wächst die Menge des nicht mehr
Verstandenen und Durchschauten täglich.
Die Schicht unserer bewussten
Welterfahrung (Mediokosmos) ist dünn. Unser
Weltbild ist im Wandel begriffen. Es ist
offen nach der Dimension des
Mikrokosmos und der Dimension des
Makrokosmos.

Und nun zur Weltanschauung.
Wenn Weltanschauung eine Antwort auf
die Frage zu geben versucht, was das
alles, was wir in unserem Weltbild von
«Welt» wissen, für unser Menschsein
bedeutet, steht dahinter die Grundfrage aller
Weltanschauung, die Frage nach dem
Sinn des menschlichen Daseins: Wie
lebe ich als einzelner und als
Gesellschaftszugehöriger in dieser Welt, so dass
ich mein Dasein als wahrhaft lebenswert
vor mir selber und irgendwelcher höchster

Instanz verantworten und rechtfertigen

kann? Ich meine, dass ein Mensch
erst dann seiner Menschlichkeit inne
wird, wenn ihm die Sinnfrage
unausweichlich zum Bewusstsein kommt.

Weltanschauung enthält stets ein Urteil
über die Welt, das eben nicht bloss ein
naturwissenschaftliches Wissen über
Welt beinhaltet, sondern zum Ausdruck
bringt, wie der Mensch sich zur Welt
verhält. Er bewegt sich irgendwo
zwischen Weitbejahung und Weltverneinung.

Weltanschauung ist ein
Deutungsversuch. Sie stellt die Frage: Warum,
wozu ist dies alles?

Weltanschauung steht in sehr enger
Beziehung zur Religion (diese fragt dann
noch weiter: Was soll ich tun Was darf
ich hoffen? usw.). Das Christentum
erhebt den Anspruch, als Religion die
Frage der Weltanschauung zu beantworten:

Alles hat seinen Sinn- und Seinsgrund

in Gott.

Nun kommt noch heute vor, dass Christen,

denen die Bibel immer wieder Halte
im Leben gibt, in der Naturwissenschaft
eine Konkurrentin zum Schöpfungsglauben

befürchten. Die Bibel ist und war
kein Naturkundebuch Die Schöpfungsgeschichten

geben keine ewigwahre
Auskunft, wie die Welt und wie der
Mensch entstanden sind. Sie behaupten
kein ewiges Weltbild. Und gleichwohl
sind die biblischen Texte durch die mo¬

derne Forschung nicht «erledigt». Nur
muss man sie sachgemäss lesen und
befragen. Wer «naturkundliche Offenbarung»

erwartet, geht leer aus. Die
biblischen Schöpfungsberichte gehören
eindeutig zur religiösen Literatur und behandeln

primär die weltanschauliche
Betrachtungsweise. Sie stimmen in ihrem
religiösen weltanschaulichen Grundbekenntnis

überein: Gott hat alles gewollt,
bejaht, und in Gott hat alles seinen Sinn,
auch dann, wenn er mir im einzelnen
nicht aufgeht. Der Mensch ist auf Gott
hin angelegt, ansprechbar und antwortfähig,

und so wird der Mensch für seine
Welt verantwortlich.

Je mehr der Mensch sein Wissen von der
Natur erweitert und vertieft, desto grösser
wird seine Macht über die Natur. Die
praktische Verwirklichung besorgt die
Technik. Technik versteht sich als
angewandte Naturwissenschaft.

Mit der Macht wächst aber unsere
Verantwortung! Technische Anwendbarkeit
müsste sich, wenn wir nicht untergehen
wollen, messen an der Verantwortbarkeit.
Nun ist aber Verantwortung kein
naturwissenschaftliches und kein technisches
Problem, sondern ein zutiefst menschliches,

ethisches, religiöses, weltanschauliches.

Der Gedanke wäre absurd, Jesus hätte
Verantwortung für all das empfunden,
was heute ansteht. So haben sich die
Jünger Jesu auch nicht überlegt, wie der
See Genezareth vor der Verschmutzung
zu retten sei, sondern wie sie sich vor dem
stürmischen See schützen könnten.
Verantwortung lässt sich nicht für alle
heutigen Situationen direkt aus der Bibel
begründen. Wir stehen vielmehr vor der
Aufgabe einer «sachgemässen Ausweitung

des Christlichen, damit es zu unseren

aktuellen Lebensproblemen in eine
wesentliche Beziehung treten kann».
(U. Neuenschwander, Umweltschutz als
ethische Aufgabe, S. 14, P. Haupt 1972.
Das Nachfolgende hält sich an seine
Ausführungen.)
«So wie das biblische ethische Denken
sich von den Zeiten Abrahams und seiner
beduinischen Umwelt bis zu den Anweisungen

des Apostels Paulus in der
Grossstadtkultur des römischen Weltreiches
weiterbewegt hat, so hat sich auch das
christliche Denken zu entwickeln, wenn
es eine lebendige Kraft der jeweiligen
Gegenwart sein will.» Sicherlich kann
diese Entwicklung nicht eine willkürliche
sein, sondern hat sich inderStossrichtung
des biblischen Impulseszu bewegen.

Und dazu kann u.a. das echte und sach-
gemässe Gespräch zwischen Naturwissenschaft

und Religion beitragen.

64



ist von der Erziehungsdirektion des Kantons

Bern eingesetzt zur Lehrplanung im
Fach Religion für die Volksschule; ihr
gehören Praktiker aus den Primär- und
Sekundärschulen an. Die zweite Gruppe
ist der Fachausschuss für die Planung des

Religions- und Philosophie-Unterrichts
an den bernischen Lehrerseminaren. Die

parallel laufende Planungsarbeit für
Volks- und Mittelschule schafft
Voraussetzungen für übereinstimmende
Leitideen und Lernziele, für ein differenziertes,
altersgemässes Angebot von Inhalten.
Durch seine Mitarbeit in beiden Gruppen
hat unser Autor Einblick in die Lernbereiche

vom ersten bis zum vierzehnten
Schuljahr. Wir halten diese Kontakte für
eine wesentliche Grundlage zur Gestaltung

dfes.Heftes.

Obwohl Doktor der Theologie, kommt
Urs W. Meyer von der Praxis her. Vor
seinem Studium hat er als Primarlehrer in
Grafenried gewirkt. Während der Zeit als
Pfarrer in Wengen übernahm er mehr als
einmal Stellvertretungen an Primär- und
Sekundärschulen - es waren die Jahre
des Lehrermangels. Von einlässlichen
Studien zeugt seine Dissertation
«Religionsunterricht seit 1831, ein Beitrag zur
bernischen Schulgeschichte» (Münsingen

1973). Auf über 300 Seiten untersucht

der Verfasser die gesetzliche
Verankerung des schulischen Religionsunterrichts,

die Geschichte der religiösen
Lehrmittel sowie des Religionsunterrichts
nach Massgabe der Unterrichtspläne für
bernische Primarschulen. Seine zweite
Pfarrstelle in Münsingen gab er auf, um
vollamtlich als Religionslehrer an den
Seminaren Bern und Hofwil zu
unterrichten.

Mit diesen wenigen Worten zur beruflichen

Laufbahn des Autors ist klargestellt,
dass er wie kaum ein zweiter berufen ist,
sich zu Fragen des Religionsunterrichts
in der Schule zu äussern. Mir ist er überdies

ein trostvolles Beispiel für eine oft
und von vielen angezweifelte Lebensund

Wirkensmöglichkeit. Er ist Praktiker
mit Erfahrung auf verschiedenen
Schulstufen, für den die theoretische
Durchdringung seines Faches keinen
abschreckenden Gegensatz zum Tun, sondern

eine notwendige Ergänzung
bedeutet. Und er ist der in Theorie Bewanderte,

der sich immer wieder den
konkreten Aufgaben der Praxis stellt, sei es
in den Klassenzimmern oder als Mitglied
der Sekundarschulkommission seines
Wohnorts. Uns Lehrern beweist er, dass
Theorie nicht praxisblind zu machen
braucht, dass das Was und Wie in jeder
Unterrichtsphase untrennbar verbunden
ist mit dem Warum und Wozu.

Hans Rudolf Egli

Liste der lieferbaren Hefte der «Schulpraxis» (Auswahl)

Nr. Monat Jahr Preis Titel

1/2 Jan./Febr. 70 4.— Lebendiges Denken durch Geometrie
4 April 70 1.50 Das Mikroskop in der Schule
8 August 70 1.50 Gleichnisse Jesu
11/12 Nov./Dez. 70 3.— Neutralität und Solidarität der Schweiz
1 Januar 71 1.50 Zur Pädagogik Rudolf Steiners
2/3 Febr./März 71 3.— Singspiele und Tänze
4 April 71 3.— Ausstellung «Unsere Primarschule»
5 Mai 71 2 — Der Berner Jura - Sprache und Volkstum
6 Juni 71 3.— Tonbänder, Fremdsprachenunterricht im Sprachlabor
7/8 Juli/Aug. 71 2 — Auf der Suche nach einem Arbeitsbuch zur

Schweizergeschichte
9/10 Sept./Okt. 71 2.— Rechenschieber und -Scheibe im Mittelschulunterricht
11/12 Nov./Dez. 71 3.— Arbeitsheft zum Geschichtspensum des 9. Schuljahrs

der Primarschule
1 Januar 72 1.50 Von der menschlichen Angst und ihrer Bekämpfung

durch Drogen
2 Februar 72 1.50 Audiovisueller Fremdsprachenunterricht
3 März 72 2 — Die Landschulwoche in Littewil
AIS April/Mai 72 3.— Das Projekt in der Schule
6/7 Juni/Juli 72 4 — Grundbegriffe der Elementarphysik
8/9 Aug./Sept. 72 3.— Seelenwurzgart - Mittelalterliche Legenden
10/11/12 Okt.-Dez. 72 4.— Vom Fach Singen zum Fach Musik
1 Januar 73 3.— Deutschunterricht
2/3 Febr./März 73 3.— Bücher für die Fachbibliothek des Lehrers
4/5 April/Mai 73 3.— Neue Mathematik auf der Unterstufe
6 Juni 73 2.— Freiwilliger Schulsport
9/10 Sept./Okt. 73 3.— Hilfen zum Lesen handschriftlicher Quellen
11/12 Nov./Dez. 73 3.— Weihnachten 1973 - Weihnachtsspiele
1 Januar 74 2.— Gedanken zur Schulreform
2 Februar 74 1.50 Sprachschulung an Sachthemen
3/4 März/April 74 3.— Pflanzen-Erzählungen
5 Mai 74 2.— Zum Lesebuch 4, Staatl. Lehrmittelverlag Bern
6 Juni 74 1.50 Aufgaben zur elementaren Mathematik
7/8 Juli/Aug. 74 3.— Projektberichte
9/10 Sept./Okt. 74 2.— Religionsunterricht als Lebenshilfe
11/12 Nov./Dez. 74 3.— Geschichte der Vulgata -

Deutsche Bibelübersetzung bis 1545
1/2 Jan./Febr. 75 3.— Zur Planung von Lernen und Lehren
3/4 März/April 75 3.— Lehrerbildungsreform
5/6 Mai/Juni 75 3.— Geographie in Abschlussklassen
7/8 Juli/Aug. 75 3.— Oberaargau und Fraubrunnenamt
9 September 75 1.50 Das Emmental
10 Oktober 75 3.— Erziehung zum Sprechen und zum Gespräch
11/12 Nov./Dez. 75 3.— Lehrerbildungsreform auf seminaristischem Wege
15/16 April 75 4.— Schulreisen A4
5 Januar 76 3.— Gewaltlose Revolution, Danilo Dolci A4
13/14 März 76 3.— Leichtathletik A4
18 April 76 3.— Französischunterricht in der Primarschule A4
22 Mai 76 3.— KLunGsinn - Spiele mit Worten A4
26 Juni 76 3.— Werke burgundischer Hofkultur A4
35 August 76 3.— Projektbezogene Übungen A4
44 Oktober 76 3.— Umweltschutz A4
48 November 76 3.— Schultheater A4
4 Januar 77 3.— Probleme der Entwicklungsländer (Rwanda) A4
13/14 März 77 3.— Unterrichtsmedien A4
18 Mai 77 3.— Korbball in der Schule A4
21 Mai 77 3.— Beiträge zum Zoologieunterricht A4
26-31 Juni 77 3.— Kleinklassen/Beiträge zum Französischunterricht A4
34 August 77 3.— B. U. C. H. A4
39 September 77 3.— Zum Leseheft «Bä» A4
47 November 77 3.— Pestalozzi, Leseheft für Schüler A4
4 Januar 78 3 — Jugendlektüre A4
8 Februar 78 3 — Beiträge zur Reform der Lehrerbildung im Kt. Bern A4
17 April 78 3.— Religionsunterricht heute A4

Die Preise sind netto, zuzüglich Porto (Keine Ansichtssendungen)
Mengenrabatte:4-10 Expl. einer Nummer: 20%. ab 11 Expl. einer Nummer: 25%

Bestellungen an:

Eicher+Co., Buch- und Offsetdruck
3011 Bern,Speichergasse 33-Briefadresse: 3001 Bern,Postfach 1342-Telefon 031 22 22 56



Das Inseratbleibthaften.
Gelesenes wird besser erinnert als nur Gehörtes

oder flüchtig Gesehenes. Das lehrt nicht nur
die Erfahrung, auch wissenschaftliche k

Untersuchungen beweisen das.Warum (\
sonst wollen wir in der Zeitung oder in

Büchern hinterher noch einmal J

nachlesen, was wir am Radio gehört ^—""* Am Anfang jeder
oder am Bildschirm gesehen haben? starken Werbung steht das Inserat.*

Das gilt auch für Ihr Angebot. Die Schweizerischen Zeitungen und Zeitschriften

4t Vor grösseren Anschaffungen konsultieren Käufer Inserate 5 x häufiger als jedes
andere vergleichbare Werbemittel. Dies ist keine leere Behauptung, sondern ein vielfach erhärtetes

Forschungsergebnis.


	Schulpraxis : Religionsunterricht heute

