Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 114 (1969)
Heft: 33
Anhang: Orientierungsblatter zu schweizerischen Zeitfragen : herausgegeben

vom Verein fir die Herausgabe eines staatskundlichen Lehrmittels, 14.
August 1969, Nummer 5

Autor: [s.n.] / Baumer, Iso / Lindt, Andreas

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Orientierungsbléatter zu schweizerischen Zeitfragen

Herausgegeben vom Verein fiir die Herausgabe eines staatskundlichen Lehrmittels
Bestellungen fiir Separata sind zu richten an Dr. H. Kidy, Murtenstrasse 236, 3027 Bern

14. August 1969

2. Jahrgang

Nummer S

Bemerkung
zum Orientierungsblatt Nr. 4 iiber «Die Jurafrage»

Die Herausgeber wurden darauf hingewiesen, dass die kon-
tradiktorische Behandlung des Juraproblems durch einen Alt-
bermer und «einen Jurassier» zu einer Vereinfachung der
Sachlage gefiihrt habe, welche der Komplexitit der offent-
lichen Meinung im Jura nicht entspricht. In der Tat hat der
beschrinkte Raum uns der Méglichkeit beraubt, auch Ver-
tretern anderer jurassischer Gruppen das Wort zu erteilen.
Wir denken zum Beispiel an jene Gruppen, welche fiir die
Einheit des Kantons in seinen bisherigen Grenzen eintreten.
Wir diirfen aber annehmen, dass die Lehrer ohnehin mit
ihren Schiilern den Text erdrtern und sie dabei auf die hier
zu kurz gekommenen Aspekte der Jurafrage aufmerksam
gemacht haben oder dies auf Grund dieser Bemerkung noch
tun werden. Die Herausgeber

Die konfessionellen Ausnahmeartikel

Jesuiten- und Klosterverbot in der
Bundesverfassung

Von Dr. Andreas Lindt, Dozent an der Universitiit Bern

Art. 51 BV: Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten

Gesellschaften diirfen in keinem Teil der Schweiz Auf-
nahme finden, und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit
in Kirche und Schule untersagt.
Dieses Verbot kann durch Bundesbeschluss auch auf
andere geistliche Orden ausgedehnt werden, deren Wirk-
samkeit staatsgefihrlich ist oder den Frieden der Kon-
fessionen stort.

Art. 52 BV: Die Errichtung neuer und die Wiederherstellung
aufgehobener Kloster oder religioser Orden ist unzulissig.

Revision des Ausnahmerechts?

1955 wurde eine Motion des damaligen Stiinderates von
Moos angenommen in Form eines Postulates mit dem Auf-
trag an den Bundesrat, «iiber die Aufhebung der Artikel 51
und 52 BV mit mdglichster Beforderung Bericht zu erstatten
und Antrag zu stellen». Der Bundesrat hat diesem Begehren
grundsitzlich zugestimmt und seinerseits den Ziircher Staats-
rechtslehrer Professor Wemer Kigi mit der Ausarbeitung
eines ausfithrlichen Gutachtens iiber die Frage der konfes-
sionellen Ausnahmeartikel beauftragt. Seither haben ver-
schiedene bundesritliche Sprecher, besonders seinerzeit Bun-
desrat Wahlen, immer wieder offentlich erklirt, dass die
Bereinigung dieser Frage im Sinne der Aufhebung der Aus-
nahmeartikel so bald wie moglich erfclgen miisse. Volk und
Stinde werden deshalb in absehbarer Zeit dariiber zu ent-
scheiden haben.

Historischer Riickblick

Die konfessionellen Ausnahmeartikel unserer geltenden Bun-
desverfassung sind eine Hypothek, die uns die innenpoliti-
schen Kimpfe des 19. Jahrhunderts hinterlassen haben. Wie
kam es dazuP Da sind zunichst die geschichtlichen Ge-

17)

gebenheiten und der entsprechende Stellungsbezug der
romisch-katholischen Kirche in der europdischen und eid-
gendssischen Situation des 19. Jahrhunderts zu bedenken.
Die Erschiitterungen und Demiitigungen, die die katholische
Kirche in der Zeit der grossen Franzdsischen Revolution er-
litten hatte, wirkten in den folgenden Jahrzehnten wie ein
schweres Trauma nach. Umgekehrt wurde der Katholizismus
im Bewusstsein sehr vieler Zeitgenossen der Hort der Gegen-
revolution, der Hort aller politisch und geistig restaurativen
Bestrebungen. So stand bei uns der kirchentreue Katholizis-
mus wihrend und nach der Griindung der neuen Eid-
genossenschaft in deutlicher Opposition zum liberalen Bun-
desstaat.

«Sie kommen, die Jesuiten .. .»

Im Bewusstsein breitester Volkskreise hiiben und driiben
war nun aber die grosse innenpolitische Ausmarchung der
vierziger Jahre zunichst und vor allem leidenschaftlicher
Streit pro und contra die Jesuiten. Erst durch das Hoch-
spielen der Jesuitenfrage (wozu beide Seiten, die Luzemer
Ultras wie die radikalen Demagogen, wechselseitig beitru-
gen) ist der politische Gegensatz so stark konfessionalisiert
worden, dass der Sonderbundskrieg fiir viele zum «Jesuiten-
krieg», ja Konfessionskrieg wurde.

Wir diirfen in der historischen Riickschau nicht iibersehen,
wie wenig einheitlich zunichst auch die schweizerischen
Katholiken auf den geistigen Umbruch und die politischen
Postulate der Regenerationszeit reagiert hatten. Noch in den
dreissiger Jahren verliefen die politischen Fronten quer
durch die Konfessionen. Erst als der kimpfende Elan radi-
kaler Aktivisten sich offensichtlich gegen die Glaubens-
traditionen und Institutionen der Kirche zu wenden begann,
erwachten im kirchentreuen Katholizismus ebenso harte,
verbissene Energien: Man wollte am «Glauben der Viter»
kompromisslos festhalten und dem die alten Ordnungen zer-
storenden Zeitgeist die Treue zur Kirche, zu Klerus und
Papst entgegensetzen. Man identifizierte sich darum ohne
weiteres mit allen konservativen Positionen.

Aehnliches lisst sich auch im gleichzeitigen schweizerischen
Protestantismus feststellen. So bildete der auf die geschei-
terte Berufung von David Friedrich Strauss nach Ziirich
folgende «Ziiriputsch» des kirchlich und politisch konser-
vativen Ziircher Landvolkes 1839 die Imitialziindung auch
fiir den politischen Umschwung in Luzemn. So hat sich Jere-
mias Gotthelf in diesen Jahren vom Liberalen zum Konser-
vativen entwickelt. So herrschte im refermierten Basel nach
den harten Erfahrungen und bittern Enttiduschungen der
Kantonstrennung von 1833 ein kirchlich und politisch aus-
gesprochen konservatives Klima.

Es sind nicht etwa reformierte Politiker, schon gar nicht
Reprisentanten der reformierten Kirche gewesen, die in die
politischen Gegensitze konfessionelle Leidenschaften hinein-
trugen. Es waren vielmehr freisinnige, ihrer Kirche inner-
lich und 3usserlich entfremdete Katholiken, die aus ihrem
eigenen enragierten Antiklerikalismus ein politisches Be-
kenntnis machten. Markantester Vertreter dieses leidenschaft-
lich-unerbittlichen Kampfes gegen «Rom» und alle «Rom-
linge» war der Aargauer Augustin Keller. Er stand sowohl
in den vierziger wie in den siebziger Jahren an vorderster

955



Front. Er war erfiillt vom idealistischen Pathos eines un-
bedingten Fortschrittsglaubens, den er identifizierte mit dem
«echten», «wahren» Christentum. Klgster und Jesuiten waren
fir ihn hartnickige Ueberbleibsel einer iiberwundenen,
falschen Glaubenshaltung, die auf der Héhe des 19. Jahr-
hunderts nur noch schaden, die geistige Gesundheit des
Volkes vergiften konnte. Darum ging es ihm in seinen
scharfen Kampfparolen zutiefst darum, mit politischen Mass-
nahmen eine neue Zeit freier Bildung, selbstbewusster
Staatsfreudigkeit, moderner Kultur durchzusetzen. Man muss
das hochgesteigerte Sendungsbewusstsein der radikalen
Kulturkimpfer vor Augen haben, um die Hirte der Aus-
einandersetzung gerade mit dem nun ebenso schroff und
absolut auftretenden konservativen Katholizismus zu ver-
stehen.

So kam es dann in den vierziger Jahren zu der verhingnis-
vollen gegenseitigen Eskalation politischer Provokationen.
Am 18.Januar 1841 beschloss der aargauische Grosse Rat
auf Antrag Augustin Kellers die Aufhebung der Aargauer
Kloster. Am 1. Mai 1841 kam es in Luzern zum politischen
Umschwung, der die kimpferisch-konservativen Krifte ans
Ruder brachte. Thr Vorkimpfer war der Landwirt Josef Leu
von Ebersol. Fiir ihn war die Berufung der Jesuiten nach
Luzern ein wichtiger Programmpunkt der von ihm ziel-
bewusst und resolut angestrebten Husseren und inneren Er-
neuerung des kirchlichen und politischen Katholizismus in
Luzern. Gegeniiber den im stidtischen Patriziat lange Zeit
vorherrschenden aufgeklirt-liberalen Tendenzen setzte sich
nun ein volkstiimlich-intensiver, erwecklicher Katholizismus
durch, der auch in der eidgendssischen Politik hart und kom-
promisslos zu operieren gewillt war. Alle Wamungen vor
den psychologischen Auswirkungen der Jesuitenberufung
wurden in den Wind geschlagen. Koste es, was es wolle — man
wollte jetzt die Jesuiten in Luzern haben und damit nicht
nur die unbedingte kantonale Souverinitit, sondern noch
viel mehr die uliramontan-katholische Prinzipientreue de-
monstrieren.

Die Jesuitenfrage ist dann schnell zum eidgengssischen
Politikum geworden. Am 29. Mai 1844 hatte der Aargauer
Grosse Rat — wieder auf Antrag Augustin Kellers — be-
schlossen, der Stand Aargau solle der Tagsatzung die sofor-
tige Ausweisung der Jesuiten aus dem ganzen Gebiet der
Eidgenossenschaft beantragen, Am 19. August 1844 hielt
Keller vor der Tagsatzung eine dreistiindige Philippika gegen
die Jesuiten, die in den Worten kulminierte: «Ohne die Ent-
fernung des Jesuitenordens geht das Vaterland religios, mo-
ralisch und politisch mit schnellen Schritten dem letzten Tag
seines Verhidngnisses entgegen.»

Der Aargauer Antrag brachte vorliufig noch keine Mehr-
heit der Tagsatzung hinter sich. In Luzern aber bewirkte er,
dass die Jesuitenberufung nun méglichst rasch (obwohl auch die
Ordensleitung in Rom und die Kurie zégerten und bremsten)
durchgedriickt wurde. Am 24. Oktober 1844 fiel im Luzerner
Grossen Rat der endgiiltige Beschluss. Inzwischen waren
aber die politischen Leidenschaften im Schweizerland durch
masslose Agitation hiiben und driiben zur Siedehitze an-
geheizt worden. Den Radikalen verschaffte der Kampfruf
«Gegen die Jesuiten!» starke Resonanz auch im traditionell-
konservativen Landvolk der reformierten Kantone. Ausdruck
dieser Stimmung ist etwa jenes Kampflied «Jesuitenzug» des
jungen Gottfried Keller: «Sie kommen, die Jesuiten...»
(iibrigens das erste Gedicht Kellers, das — auf einem Flug-
blatt mit einer Zeichnung Martin Distelis — im Druck er-
schien).

Wohl haben die besonnenen und iiberlegenen Kopfe unter
den schweizerischen Protestanten jener Zeit die Jesuiten-
hetze als Demagogie abgelehnt, so Jeremias Gotthelf,
Alexandre Vinet, Jacob Burckhardt, Johann Caspar Bluntschli
und viele andere. Aber nicht diese gaben jetzt den Ton an,
sondern die populiren Schlagworte. Als in Luzem die
Jesuitenberufung beschlossen war, wirkte das auf die Radi-
kalen als unerhorte Herausforderung. Es kam zu den beiden
Freischarenziigen gegen Luzern im Dezember 1844 und

956

Mirz 1845. Im Sommer 1845 wurde Josef Leu durch einen
radikalen Fanatiker ermordet. Dann schlossen (am 11.De-
zember 1845) die sieben katholisch-konservativen Kantone
den Sonderbund. Weil die Jesuitenfrage so sehr den Vorder-
grund der politischen Szene beherrschte, war es nach der
militirischen Niederlage der Sonderbundskantone selbst-
verstindlich, dass die Jesuiten fluchtartig nicht nur Luzemn,
sondern auch ihre andern seit der Restitution des Ordens
1814 wieder bezogenen Niederlassungen in Brig, Sitten,
Freiburg und Schwyz verlassen mussten. Im Entwurf der
neuen Bundesverfassung war zunichst nicht einmal ein
spezielles Jesuitenverbot vorgesehen, da ja der Ausweisungs-
beschluss der Tagsatzung exekutiert sei und in Geltung
bleibe. Der Stand Ziirich beantragte dann aber, dies auch
verfassungsrechtlich festzulegen. Dieser Antrag wurde von
der Mehrheit der Tagsatzung zum Beschluss erhoben. So
hiess denn Artikel 58 der Bundesverfassung von 1848: «Der
Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesellschaften
diirfen in keinem Teil der Schweiz Aufnahme finden.»

Kulturkampf und Bundesverfassung

Als in den siebziger Jahren dann die neue, revidierte Bun-
desverfassung erarbeitet wurde, stand die Schweiz auf dem
Hohepunkt des Kulturkampfes. Wieder ging es um die Aus-
einandersetzung zwischen katholischer Kirche und modemem
Staat. Gerade im geistig und politisch fithrenden, liberal und
national denkenden Biirgertum der meisten mitteleuropii-
schen Linder, besonders in Bismarcks stolzem neuem Reich,
empfand man das erstarkte Selbstgefiihl der romisch-katholi-
schen Kirche als Kampfansage und Bedrohung. 1864 hatte
Pius IX. in dem sofort berithmt-beriichtigt gewordenen
«Syllabus errorum» den Ideen und Postulaten der Zeit den
Bannfluch der Kirche entgegengeschleudert. 1870 fixierte das
Erste Vatikanische Konzil gegen starke innerkatholische
Widerstinde die kirchenrechtliche Machtstellung des Papst-
tums dogmatisch mit der feierlichen Proklamation der uni-
versalen Jurisdiktion und der lehrmissigen Unfehlbarkeit des
Papstes. Die romisch-katholische Kirche prisentierte sich als
straff zentralisierte, von der Kurie dirigierte, dem national-
staatlichen Denken der Zeit schroff opponierende Institution.
Gerade auch die schweizerischen Radikalen sahen darin eine
Kriegserklirung, Es kam darum zu der harten Konfrontation
zwischen Kirche und Staat, die im Bemer Jura und in Genf
die schirfsten Formen annahm.

Mitten in diese erbitterten Kimpfe fiel die Ausarbeitung
der neuen Verfassung. So wurden dann auch die gegen die
katholische Kirche sich richtenden Ausnahmebestimmungen
deutlich verschirft. Das Verbot des Jesuitenordens (in
Art. 51 der Bundesverfassung von 1874) wurde ausdriicklich
auf die Titigkeit einzelner Jesuiten «in Kirche und Schule»
ausgedehnt. Weiter wurde dem Bund die Kompetenz ge-
geben, auch andere geistliche Orden zu verbieten, «deren
Wirksamkeit staatsgefihrlich ist oder den Frieden der Kon-
fessionen stort». Damit wurde implizit dem Jesuitenverbot
eine rechtliche Begriindung gegeben: Was bei anderen
katholischen Orden (man dachte, wie sich aus dem Protokoll
der parlamentarischen Beratungen ergibt, damals besonders
an die Kapuziner) erst als potentielle Gefahr anvisiert wurde
(Gefihrdung des Staates und des konfessionellen Friedens),
war nach der Meinung der Redaktoren dieses Verfassungs-
artikels bei den Jesuiten offenbare Tatsache. Dazu kam nun
als neue antikatholische Bestimmung, die in der Verfassung
von 1848 noch nicht bestanden hatte, in Art. 52 das Verbot
der Errichtung neuer oder der Wiederherstellung auf-
gehobener Kloster oder religisser Orden. Hier dussert sich
besonders der kulturkiimpferische Radikalismus jener Jahre.
In der Existenz von Klostern und religiosen Orden sah man
ein bedauerliches, ja gefihrliches Relikt aus dem «finsteren
Mittelalter». Einer Neubelebung solcher fortschrittsfeind-
licher Institute wollte man deshalb von Staates wegen
wehren. Wie man in der damaligen Zeit mancherorts im

(18)



Schweizerland alte Mauern und Tiirme bewusst und demon-
strativ niederriss, um damit das unwiderrufliche Ende einer
alten und den Anbruch einer neuen, fortschrittlichen, auf-
gekldrten Zeit sichtbar zu dokumentieren, so wollte man
auch den Kléstern und religidsen Ordensgemeinschaften
(wenn man sie schon nicht ganz zerstéren und aufheben
konnte) in der Verfassung einen Riegel schieben.

In ganz besonderem Ausmass richteten sich Misstrauen
und Hass aber wieder gegen den Jesuitenorden. Nicht nur in
der Schweiz, sondern auch in fast allen andemn europiischen
Lindern hat es im 19. Jahrhundert staatliche Jesuitenverbote
gegeben. Die Schweiz ist jedoch der einzige Staat, der
dieses Verbot bis heute konserviert hat.

Warum haben sich so viele stirkste Antipathien und
Affekte gegen diesen Orden konzentriert?

Vom Werden und Wirken der Societas Jesu

Als der Jesuitenorden in der Schweizergeschichte des19. Jahr-
hunderts so sehr zum emotionalen Mittelpunkt der politi-
schen Kimpfe und Entscheidungen wurde, hatte er schon
eine lange und bewegte Geschichte hinter sich. Lange zuvor
hatten die Jesuiten gern fiir sich den Ruhm in Anspruch
genommen, der am besten organisierte und geschulte Stoss-
trupp des militanten Katholizismus zu sein. Lange zuvor
hatten sie sich eben damit innerhalb und ausserhalb der
pipstlichen Kirche viele Feinde gemacht.

Wohl entspricht es nicht den geschichtlichen Tatsachen,
wenn zuweilen behauptet wird, der Jesuitenorden sei zur
Bekimpfung der Reformation ins Leben gerufen worden.
Der Griinder und geistliche Vater der Societas Jesu, Ignatius
von Loyola, hat seine entscheidenden geistlichen Erfahrun-
gen und Entdeckungen gemacht, ohne zunidchst viel zu
wissen davon, dass in den gleichen Jahren die Einheit der
abendlindischen Kirche auseinanderbrach. Ignatius hat an
die Vollmacht der pipstlichen Kirche mit der ganzen In-
brunst seines leidenschaftlichen Herzens geglaubt. Er hat
zugleich die strenge Zucht seines Denkens bewusst und
energisch der Autoritit dieser Kirche, die fiir ihn die eine
Kirche seines himmlischen Herrn war, unterstellt. Er hat so
das Erbe mittelalterlicher Frommigkeit und Kirchlichkeit,
mystische Versenkung und asketische Strenge, aufgenommen
und modernisiert. Seine «geistlichen Uebungen» wurden
weit iiber seinen Orden hinaus hochst bedeutsam und wirk-
sam in der besonderen Prigung neuzeitlich-katholischer
Religiositidt. Die bewusste und gewollte Disziplinierung des
Denkens und Empfindens, Wollens und Entscheidens miin-
dete bei Ignatius und den Seinen ein in die Zucht des
«sentire cum ecclesia», der inneren und #usseren Ueber-
einstimmung mit der Autoritit der Kirche, Ein strenger,
aktiver, einsatzbereiter, ménnlich-kimpferischer Geist hat
von Anfang an die zuniichst kleine Schar der Societas Jesu
geprigt und ihr einen gegeniiber allen andem, dltern Orden
eigentiimlichen, unverwechselbaren Charakter gegeben.

Ignatius sah die besondere Aufgabe der Societas Jesu zu-
nichst (ganz im Sinne der spezifisch spanischen Kreuzzugs-
traditionen, aus denen er herkam) im Christuszeugnis unter
den Muslims in Paldstina, dann (in klarer Erkenntnis der
ungeheuren neuen Perspektiven und Aufgaben, die sich eben
damals dem abendlindischen Christentum mit den grossen
Entdeckungen der Spanier und Portugiesen jenseits der Meere
auftaten) in der entschlossenen Planung und Realisierung
christlicher Missionen unter den grossen, fernen Volkern,
die eben erst ins Blickfeld und Bewusstsein Europas getreten
waren. Die Jesuiten haben denn auch im 16. und 17. Jahr-
hundert erstaunliche Pionierleistungen in Indien, Japan,
China, Siidamerika vollbracht (wobei jhnen Rom, befangen
in europdischen theologischen und politisch-kolonialistischen
Vorurteilen, oft hemmend und lihmend in den Arm gefallen ist.

In Europa selber aber brauchte die pipstliche Kirche die
neuen Energien der Societas Jesu dringend in der akuten

a9

Bedrohung ihrer eigenen Existenz durch die Reformation
Ueberall in Europa, auch in der Schweiz, waren es in de:
zweiten Hilfte des 16.undim 17. Jahrhundert die Jesuiten, die
durch ihre Schul- und Universititsgriimdungen, aber auch
durch ihren Einfluss an massgebenden Fiirstenhofen Ent-
scheidendes beitrugen zur Konsolidierung der katholischen
Kirche in Gebieten, die ihr zu entgleiten drohten, und zur
Rekatholisierung von Gegenden und Lindern, die ihr schon
ganz entglitten waren.

Es ist deshalb auch nicht verwunderlich, dass im Bewusst-
sein der Protestanten gerade die Jesuiten jetzt die best-
gehassten Reprisentanten katholischer Intoleranz und katho-
lischer Konfessionspolitik wurden. Dazu kam, dass in den
harten inneren Auseinandersetzungen, die den franzésischen
Katholizismus im 17. Jahrhundert erschiitterten, die fran-
zdsischen Jesuiten wegen ihrer moraltheologischen Prinzipien
und Praktiken scharf angegriffen wurden (am wirksamsten
in Pascals «Lettres a un provincial»). Schliesslich hat im
18. Jahrhundert der aufgeklirte Absolutismus der west-
europiischen katholischen Staaten zum grossen Schlag aus-
geholt gegen den Orden. den man als «Staat im Staate»
empfand und der mit seinen Privilegien und Traditionen
manche Angriffsfliche bot, Es kam dann bekanntlich so weit,
dass Papst Clemens XIV. 1773 unter dem Druck der Re-
gierungen von Paris, Madrid und Lissabon den Jesuiten-
orden aufhob.

Das alles wirkte im 19. Jahrhundert noch nach. Als 1814
im Zeichen der antiaufklirerischen und antirevolutioniren
Restaurationsideologie der Orden durch Pius VII. wieder
restituiert wurde, haben die Jesuiten selber offensichtlich ihre
Aufgabe darin gesehen, iiberall, wo sie wirken konnten, das
neue ultramontan-papstireue Selbstbewusstsein unter den
Katholiken zu férdern und zu stirken. Ihre fithrenden Theo-
logen haben unter Pius IX. kriftig mitgewirkt an der Ent-
wicklung, die dann im Ersten Vatikanum kulminierte.

Dagegen ist es in keiner Weise nachgewiesen, dass die
Jesuiten in der Schweiz 1814-1848, etwa in der Politik der
katholischen Orte, eine irgendwie aktive oder gar mass-
gebende Rolle gespielt haben. Sie waren hier vielmehr die
Geschobenen als die Akteure. Fiir die katholischen Integra-
listen um Josef Leu verkorperten die Jesuiten papstireue,
konservative, grundsatzfeste Kirchlichkeit. Fiir die Radikalen
dagegen verkorperten sie schlimmste Reaktion, Volksver-
dummung, hinterhiltig-intrigante Bosheit und Intransigenz.

Unabhingige und klardenkende Zeitgenossen haben da-
mals schon festgestellt, wie man (auf beiden Seiten, aber
ganz besonders in der radikalen Polemik) aus den Jesuiten
einen Popanz gemacht hat, der mit ihrer effektiven Bedeu-
tung wenig mehr zu tun hatte. Wenn man sie auf der einen
Seite idealisierte und von ihrem Wirken Grésstes erwartete,
hat man sie auf der andemn Seite mit noch viel nachhaltiger
wirkender Durchschlagskraft dimonisiert und ihnen alles
nur denkbar Bose in die Schuhe geschoben,

Zur heutigen Situation

Es ist immer wieder erstaunlich, wie zdhlebig in unserem
Volk die Bilder und Vorstellungen von «Macht und Geheim-
nis der Jesuiten» sind, die vor 100 Jahren zum gingigen Welt-
bild des durchschnittlichen radikalen Schweizers gehorten.
Die politische Szenerie hat sich seither lingst gedndert. Der
politische Katholizismus ist lingst zum mitverantwortlichen
Partner in der neuen Eidgenossenschaft geworden. 1891,
wenige Jahre nach Abbruch des Kulturkampfes, wurde der
erste Katholisch-Konservative in den Bundesrat gewihlt.
Aber unterschwellig ist weitherum im Schweizerland noch
unheimlich viel Angst vor «den Jesuiten» da. Als ob die
heutigen Jesuiten noch die gleichen wiren wie 1840 oder
1870 oder gar wie im 17. Jahrhundert! Heute gibt es unter
den Jesuiten, wie im Weltkatholizismus {iberhaupt, die ver-
schiedensten Tendenzen und Sichtweisen.

957



Wie gross die inneren Spannungen im Orden heute sind
und wie diese Spannungen auch bei den Jesuiten mit den
frither iblichen autoritiren Methoden nicht mehr behoben
werden kénnen, haben die jiingsten Krisen in Holland und
besonders das Ausscheiden des Schweizer Jesuiten P. Mario
Schonenberger aus dem Orden ganz deutlich gemacht.

Entscheidend bei unserer heutigen Stellungnahme zu den
Ausnahmeartikeln darf ja ohnehin nicht sein, ob uns die
Jesuiten oder die katholische Kirche insgesamt Freude oder
Aerger bereiten, sympathisch oder unsympathisch sind.
Wenn uns das Bekenntnis zum Rechtsstaat nicht nur ein
Lippenbekenntnis ist, so darf es bei unserem Entscheid allein
um die Frage gehen: Bedrohen die eventuelle zukiinftige
Titigkeit schweizerischer Jesuiten in schweizerischen katho-
lischen Kirchen oder Schulen oder die eventuelle Griindung
eines neuen Klosters irgendeiner katholischen Ordensgemein-
schaft wirklich unsere Staatsordnung, so dass noch und noch
Jesuiten und neue Kléster nicht unter der sonmst fiir alle
(auch fiir Gruppen, die unsere Staatsstruktur offen be-
kimpfen) geltenden Garantie der Vereins-, Rede- und Nie-
derlassungsfreiheit stehen diirfen, sondermn weiterhin unter
diskriminierendem Ausnahmerecht stehen miissen? Es gibt
wohl kaum jemanden, der das Jesuiten- und Klosterverbot
aus der heutigen rechtlichen und politischen Situation her-
aus im Rahmen des freiheitlichen Rechtsstaates noch emst-
haft begriinden und verteidigen konnte. Darum gehdren die
konfessionellen Ausnahmeartikel endlich ins historische
Museum.

Wichtige Literatur

a) Zur Geschichte des Jesuitenordens:
Heinrich Boéhmer: Ignatius von Loyola
H. Leube, 1941).

Heinrich Bohmer: Die Jesuiten (neu herausgegeben von K. D. Schmidt,
1957). -
Hugo Rahner: Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe (1964).
Hubert Becher: Die Jesuiten — Gestalt und Geschichte des Ordens

(1951).
Ermnst Staehelin: Der Jesuitenorden und die Schweiz (1923).
Josef Stierli: Die Jesuiten (1855).

b) Zur Entstehung der konfessionellen Ausnahmeartikel:

Ernst Staehelin: Die Jesuitenfrage (1955).

Ferdinand Strobel: Die Jesuiten und die Schweiz im 19. Jahrhundert
(1955).

Kurt Guggisberg: Der Jesuitenartikel (1956).

Andreas Lindt: Protestanten — Katholiken - Kulturkampf (1963).

W. Kigi, A.Ziegler, R. Pfister, P. Diirrenmatt: Jesuiten — Protestan-
ten — Demokratie (1968).

(neu herausgegeben von

Bestand und Tatigkeit
der Schweizer Jesuiten heute

(Angaben von Bundesrichter O. K. Kaufmann in «Reformatio», Mai
1969. Dort auch weiteres iiber die Auslegung und Handhabung von
Artikel 51 BV.)

Die «unabhingige schweizerische Vizeprovinz der Gesell-
schaft Jesu» umfasste Ende 1968 insgesamt 138 Patres,
35 Laienbriider und 24 Scholastiker (Nachwuchsleute). Von
den Patres stehen 81 in der Schweiz in der aktiven Berufs-
arbeit, 25 arbeiten im Ausland. Dazu kommen 32 betagte
oder kriankliche Patres, die sich ebenfalls in der Schweiz
aufhalten. Der Nachwuchs wird im wesentlichen im Ausland
ausgebildet. Dieser Nachwuchs ist eher mager. Die «Vize-
provinz» ist seit lingerer Zeit «reichsunmittelbar», das heisst,
sie untersteht direkt der Ordensleitung in Rom. An deren
Spitze steht heute der Ziircher Studentenseelsorger Pater
Willi Schnetzer, Hirschengraben 86, Ziirich, Biirger von
Degersheim SG.

Die Schweizer Jesuiten arbeiten in der Schweiz im wesent-
lichen auf folgenden Posten: Sie redigieren die vom «Apolo-
getischen Institut des Schweizerischen katholischen Volks-
vereins» herausgegebene, vierzehntiglich erscheinende Zeit-
schrift «Orientierung», katholische Blitter fiir weltanschau-

958

liche Information (Auflage 16000). Fiir die Westschweiz
publizieren sie die Zeitschrift «Choisir» (Auflage 4000).
Einige Mitglieder des Ordens sind stark schriftstellerisch
titig im Gebiet der Theologie, Psychologie, Philosophie und
Soziologie; andere iiben eine mehr joumnalistische Titigkeit
aus; sie arbeiten sowohl am schweizerischen als auch am
deutschen Radio und Fernsehen mit, doch diirfen sie an den
schweizerischen Massenmedien nicht predigen; anderseits
steht es den Schweizern frei, Jesuitenpredigten an auslin-
dischen Sendern «abzuhoren». In Ziirich, Bern, Biel und
Basel stehen Jesuiten in der Studentenseelsorge, in der
Jugendseelsorge, in der Fremdarbeiter- und Spitalseelsorge;
in Genf betreuen sie die deutschsprachigen Katholiken.
Jesuiten fithren vor allem in Bad Schénbrunn, Gemeinde
Menzingen ZG, Einkehrtage und sogenannte «Exerzitien»
durch.

Jenseits der Schweizer Grenze arbeiten Schweizer Jesuiten
im Gymnasialinternat von Feldkirch (Vorarlberg), dessen
Schiiler teils aus Oesterreich, teils aus der Schweiz stammen.
Weitere Patres wirken auf sogenannten Missionsposten, ins-
besondere in Puna (Indien), wo sie ein College betreuen. Zu
deren Unterstiitzung geben die Schweizer Jesuiten eine ent-
sprechende Missionszeitschrift heraus.

Das Exerzitienbuch des Ignatius von Loyola

Von Dr. Iso Baumer (vom Referenten genehmigte Zusammen-
fassung eines Vortrages von Hans Urs von Balthasar in
einem Okumenischen Kreis in Bern)

«Zum wirklichen Verstindnis reicht die Lektiire des mit
einigen Anmerkungen versehenen Textes nicht hin: Man
muss die Exerzitien machen, um sie kennenzulernen, und sie
aufs griindlichste studieren, um sie geben zu kénnen» (Hans
Urs von Balthasar). Die Schwierigkeit liegt darin, dass es
sich gar nicht um einen literarischen Text handelt, sondern
um «ein Drehbuch fiir den Operateur», um stichwortartige
Notizen «fiir den, der die Exerzitien gibt». Einzelne Aus-
sagen miissen im Rahmen des Ganzen gesehen werden. Das
Ziel ist nichts anderes als die Realisierung des Evangeliums:
drei von vier Wochen sind nicht einer selbstzwecklichen Be-
trachtung, sondern der Anleitung zur Verwirklichung des
Evangeliums gewidmet; das personliche Engagement ist ge-
fordert. Die Siindenbetrachtung der ersten Woche macht
den Menschen durch das «Umdenken» (Metanoia) bereit,
mit Christus zu gehen, wie der Ruf Johannes des Tiufers
auf Christus hin bereitete. Die Exerzitien sind zunichst an
Menschen gerichtet, die vor einer Lebensentscheidung stehen
und in innerer Einkehr sich bereitstellen wollen, um den
Willen Gottes iiber sich zu erfahren; es geht nicht um meine
selbstherrliche Wahl, sonden um meine Erwdhlung durch
Christus, wobei in jedem Stand die «Vollkommenheit» darin
besteht, den Willen Gottes zu tun. Die Exerzitien sind nicht
fiir die vielen gedacht, sondern fiir einzelne. Wir sind durch
Gott in den Dienst an der Welt gefordert. Liebe, Hingabe
und Gehorsam sind die Angelpunkte dieses Dienstes. Jesui-
tischer Gehorsam ist zutiefst kirchlicher Gehorsam, und
dieser anerkennt letztlich auch nur Gott als den Herm. Die
Werke, die in diesem Dienst geleistet werden, wollen auch
nichts anderes als «Friichte der Dankbarkeit» fiir die «gratis»
empfangene Gnade sein. Der Christ hat seinen Glauben nicht
privat, sondern in Gemeinschaft im Anschluss an die Kirche;
die Kirche ist gesehen als Braut Christi, die seinen Geist
verwaltet, und als Maria (und diese nicht als private Person,
sondern als Realsymbol gemeint), die den Dienst an ihrem
Sohn vorgelebt hat. Ignatius selbst war nicht primir der
«General» seiner «Kompanie», sondern der tiefe Beter und
liebenswiirdige Mensch, sicher von einem hohen Sendungs-
bewusstsein erfiilllt, und sein Exerzitienbiichlein ist kein
Drill zur Manipulation kleiner Geister, sondern ein freier
Appell an grossmiitige Menschen.

(20)



	Orientierungsblätter zu schweizerischen Zeitfragen : herausgegeben vom Verein für die Herausgabe eines staatskundlichen Lehrmittels, 14. August 1969, Nummer 5

