Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 91 (1946)
Heft: 1
Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE LEHRERZEITUNG

4. JANUAR 1946

91. JAHRGANG Nr. 1

Inhalt: Johann Heinrich Pestalozzi zu Ehren: Zur Einfiilhrung — Begegnung — Sendungsbewusstsein — Wesen und Geltung
— Anthropologie — Menschenbild und Menschenbildung — Die «Methode» — Kenntnisse ohne Fertigkeiten — Religion
— Politik — Erziehung der Erwachsenen — Erziehung zur Dorfgemeinschaft — Lateinischer Sprachunterricht —

Vor hundert Jahren — Kantonale Schulnachrichten: Baselland. — SLV

Johann Heinrich Pestalozzi zu Ehren

Zur Einfiihrung

Im Jahre 1567 erwarb ein Anion Pestalozza das
Biirgerrecht der Stadt Zirich. Er erhielt es auf Grund
eines Zeugnisses von Rat und Burgermeister von Chia-
venna und einer warmen «schriftlichen Fiirbitt» der
Ratshoten «gemeiner drei Biinde», welche die Ehren-
haftigkeit und den alten Adel der Familie und ihr
ritisches Biirgerrecht bezeugen. Noch mehr scheint
zur bedingungslosen Aufnahme in das damals schon
sehr begehrte und kostbare Recht beigetragen zu
haben, dass der erste Pestalozzi in Ziirich die Tochter
eines Andreas Gessner gefreit hatte — 15 Jahre nach-
dem er in die Stadt gekommen war, als Dreizehnjihri-
ger, im Lehr-Austausch gegen einen Sohn des Bern-
hard v. Cham, Landvogts zu Widenswil und spiteren
Biirgermeisters der Stadt.

Nach 10 Jahren starb Frau Pestalozzi; alle ihre
sechs Kinder waren ihr im Tode vorangegangen. An-
dreas Pestalozzi heiratete im folgenden Jahre in die
Locarner Refugiantenfamilie Verzasca-Orella. (Der
einzige Nachkomme dieser Verbindung griindete den
dlteren, um 1800 ausgestorbenen Zweig der Familie
Pestalozzi zum Thalhof.) Denn, wie in jenen Zeiten
das Leben der Miitter und Kinder gefihrdet und hin-
fillig war, befand sich der Ziircher Urahn Heinrich
Pestalozzis schon nach einem Jahr wieder in der Wit-
werschaft. Die verwandischaftlichen Beziehungen zu
den Locarnern miégen wohl die Wahl einer neuen
Gattin aus diesem Kreise bewirkt haben, der Tochter
des Hauptes der Refugiantengemeinde, des Dr. iur.
Martin Muralt-Orella. Fiinf von den elf Kindern die-
ser dauerhaften Ehe iiberlebten die Jugendzeit und
eines davon wurde der direkte Vorfahr der regiments-
fahigen Familie, aus welcher Heinrich Pestalozzi
stammt.

Aber zu seinen unmittelbaren Ahnen gehoren nicht
nur die, welche aus italienischem Sprachgebiet her-
stammen. Es kamen seither 50 unmittelbare Vorfahren
aus altziircherischen Familien viterlicherseits dazu,
wovon nur zwei Pestalozzi ihre Frauen auswirts holten:
einer aus St. Gallen (v.Fels/Schmidheini) und einer
aus Graubiinden (Violanta Hartmann von Hartman-
nis). Zu den ziircherischen Vorfahren vom Lande ge-
horen dazu die Angehorigen seiner Mutter, einer Hotz
(Hotze) von Widenswil, aus dem angesehenen Rich-
terswiler «Doktorhausy.

Wenn also das ziircherische Erbe in Pestalozzi
durchaus iiberwiegt, so ist moglicherweise doch das
Fehlen der typisch ziircherischen organisierenden,
praktischen Klugheit, der abwiegenden Ueberlegtheit

und Lebenstiichtigkeit, das aus dem Rahmen fallende
«Anderssein» Pestalozzis vielleicht durch sein Her-
kommen mitbedingt.

Manches ist auch seiner Erziehung zuzuschreiben.
Es ist bekannt wie der Halbwaite aus Sparsamkeits-
grimden von der Mutter von der Strasse und der Ka-
meradschaft mit Altersgenossen ferngehalten wurde,
und seine absonderlichen Reaktionen als Kind wurden
von jeher der einseitig weiblichen Erziehung zuge-
schrieben.

Aber das Wesentliche ist mit solchen «Aeusserlich-
keiten» nicht gesagt und erklirt: die Tatsache, dass
Johann Heinrich Pestalozzi eine einmalige prophe-
tische Gestalt von geradezu unheimlicher Wirkung ge-
worden ist, ein lebendiges Gewissen unseres Landes,
ein anregender, verpflichtender Geist von iibernatio-
nalem Wirkungskreis.

Es war beabsichtigt, hier in dieser Festnummer zu Ehren
Pestalozzis durch ausgewiesene Kenner seines Werkes den
ganzen weiten Umfang seiner Wirksamkeit in knappen Aufsitzen
umschreiben zu lassen.

Die Idee erlebte die zu erwartenden Beschrinkungen. Ob-
schon der Leitende Ausschuss des Schweiz. Lehrervereins gross-
ziigig die Ausgabe einer stark erweiterten Nummer ermdglichte,
erweist sich Pestalozzis Werk als so umfangreich, dass es einen
solchen Plan immer sprengt, ganz abgesehen davon, dass man-
cher erwiinschte Mitarbeiter aus guten Griinden nicht zur Ver-
fiigung stehen konnte.

Zudem ist es gegeben, dass an dieser Stelle das engere
pidagogische Werk Pestalozzis herausgestellt wird. So verlockend
es gewesen wire, ein abgerundetes Ganzes zu bieten, zwangen
die Umstiinde, z. B. das literarische Wirken zu iibergehen, ebenso
auf eine spezifische philosophische Ausdeutung zu verzichten,
die wirtschaftspolitische, die fiirsorgliche, die juristische Seite
von Pestalozzis Werk wegzulassen, d. h. die ausfiihrliche Aus-
deutung der Staatsrecht und Strafrecht betreffenden Schriften zu
itbergehen.

Aber auch die piadagogische Provinz wurde bei weitem nicht
ausgeschopft: die Ideen Pestalozzis iiber die Wohnstubenerzie-
hung und allem, was damit zusammenhingt, ist weggeblieben.
Seine Anregungen zum formalen Klassenunterricht und seine
immer noch fruchtbaren Anregungen zu den Fichern Rechnen,
Geometrie, Sprache, Geographie, Handarbeit, Turnen und Singen
konnten nur angedeutet werden. Auf Aufsitze iiber Pestalozzis
Ideen zum Schulorganismus und anderes musste ebenfalls ver-
zichtet werden.

Wichtiger als eine solche systematische, immer un-
zulidnglich bleibende «Vollstindigkeit» ist, dass immer
wieder — und heute aufs neue belebt — Pestalozzis
Geist lebendig bleibe durch das Wort iiber ihn und
aus ihm. Seine Botschaft, der Sinn seines Lebens war
nie so aktuell wie heute, dessen Suchen und Streben
dahin ging, dass der gute Geist im Menschen zu einer
starken Kraft werde. Sn

1



Begegnung

Es mag vermessen scheinen, wenn ein einfacher
Mensch sich unterfiingt, seine Begegnungen mit einem
Grossen dieser Erde zu schildern, und dies erst recht,
wenn es sich nicht um tatsichliches Zusammentreffen
handeln kann. Dieses Vorgehen soll jedoch keineswegs
im Dienste der Selbstbespiegelung stehen; vielmehr
mochte ein Beschenkter festzuhalten versuchen, was
er dieser einzigen Personlichkeit verdankt, und dieses
Zeugnis dariiber, wie Pestalozzi auf einen Menschen
unserer Zeit wirkte, soll nichts anderes, als an einem
Einzelfall beweisen, dass der Menschenfreund auch
im 20. Jahrhundert lebendig ist und zu packen ver-
mag.

Der Name Pestalozzi ist mir recht friih, ich ver-
mute, in den ersten Schuljahren, vertraut geworden.
Ich sehe mich an einem Winterabend mit der Mutter
und den Geschwistern um die Petrollampe herum ge-
schart. Der Vater sitzt, bereits im Halbdunkel, auf der
«Kunst», und doch sind unsere Augen auf ihn gerich-
tet, denn er erzihlt uns aus seiner Schulzeit. Wir be-
staunen ihn, wie er von Gedichten, die er vor bald
fiinfzig Jahren lernte, auch nicht ein Wort verloren
hat. Und einige Verse, die er uns vorspricht, graben
sich mir so ein, dass sie auch mir zum Besitz werden:

«Ein edler Mann, uns wohlbekannt,
Hat einst gelebt im Schweizerland.»
Es ist eine Versifikation der Anekdote von den silber-
nen Schnallen, die Pestalozzi auf dem Weg nach Basel
von den Schuhen schniti, um sie einem «Weiblein
ohne Striimpf und Schuh» als Almosen zu geben.
«Ich gib’ dir mehr, dass Gott erbarm,
. Wir ich nicht leider selber arm!
Drauf bindet er mit Stroh die Schuh
Und wandert Basels Toren zu.
Er wollte lieber schmucklos gehn,
Als einen Armen leiden sehn.»

Diese mehr treuherzigen als kunstvollen Verse —
sie stammen nicht, wie ich spiter vermutete, von
Augustin Keller, sondern von seinem Zeitgenossen Jo-
hannes Staub — vermochten dem empfinglichen Kin-
dergemiite tiefen Eindruck zu machen.

Wenig spiter — es wird im dritten oder vierten
Schuljahr gewesen sein — erwischte ich in der Schul-
bibliothek «Lienhard und Gertrud» in der Ausgabe
der «Guten Schriften» und habe das Biichlein wohl
mehrmals hintereinander gelesen. Zwei Szenen schlu-
gen mich ganz besonders in ihren Bann: das Sterbe-
bett der Grossmutter und das Versetzen des Mark-
steins. So vieles kam mir vor, als ob es nicht aus einem
Buche, sondern aus der eigenen Mutter Munde kime,
etwa die Kapiteliiberschrift: «Zieht den Hut ab, Kin-
der, es folgt ein Sterbebett.»

Mit einem andern Biichlein konnte ich noch mehr
vertraut werden, weil wir es selbst im Hause hatten.
Meine ilteste Schwester hatte es zu Pestalozzis 150.
Geburtstag in der Schule erhalten: die kleine illu-
strierte Festschrift von A.Isler. Auch dieses habe ich
ofters gelesen, obschon ich sicher damals manches
darin nicht verstand. Vielleicht sprachen die Bilder
zu mir mehr als der Text, insbesondere die kleinen
Vignetten zu «Lienhard und Gertrud», bei denen ich
erst viel spidter den Namen R. Miinger entdeckte.

Aus der Bezirksschulzeit steht mir der Tag lebhaft
in Erinnerung, an dem uns der Deutschlehrer von Pe-
stalozzi erzihlte, uns als Andenken ein Bildchen aus-
teilte und wir mit ein paar Sparbatzen mithelfen durf-

2

ten, den Neuhof zuriickzukaufen, um ihn seiner ur-
spriinglichen Bestimmung wiederzugeben.

Unvergesslich bleibt mir, wie ich wenige Jahre
spiter an einem Frithsommermorgen als neugebacke-
ner Seminarist zum erstenmal den Boden des Birrfel-
des betrat. Ein junger Lehrer — er ist unterdessen
lingst ein weit iiber die Schweiz hinaus bekannter
Gelehrter geworden — unternahm mit uns an einem
Feiertage eine Wanderung auf die Gislifluh. Eine
Fihre fithrte uns iiber die verschwiegen zwischen
Wald und Wiesen dahinziehende Reuss nach Miilli-
gen, an die gleiche Stelle bei der alten Miihle, wo Pe-
stalozzis Schiff mit seinem Hausrat angelegt haben
mochte. Wir schritten an seinem Wohnhause vorbei,
ohne es zu kennen. Und dann standen wir an seinem
Grabmal, lasen die lapidare Inschrift und zogen er-
griffen die Hiite. Ich konnte nicht mehr mit Bestimmt-
heit sagen, dass der Morgen wirklich neblig war; in
meiner Erinnerung aber treten zwei Bilder als leuch-
tende Inseln aus einer verhiillten Landschaft heraus:
die Reussiiberfahrt und der stille Platz auf dem
Kirchhof von Birr.

In den oberen Klassen des Seminars folgte dann
endlich die lehrplanmissige Beschiftigung mit Pesta-
lozzi. Und, sonderbar, jetzt blieb er mir vollig fremd.
Der Mann, der uns da als der Erfinder der Elementar-
punkte Zahl, Form und Name und &hnlicher uns
ledern erscheinenden Grundsitze vorgefithrt wurde,
war das derselbe Pestalozzi, der so zu meinem Kna-
bengemiit gesprochen hatte?

Und dann pléizlich war dieser Pestalozzi doch wie-
der da. Das war, als in der «Deutschen Rundschauy
Wilhelm Schifers Roman «Lebenstag eines Menschen-
freundes» vorabgedruckt wurde. In diesen roten Hef-
ten aus Berlin schrieb einer, dessen Namen ich noch
nie gehort hatte, mit einer Anschaulichkeit, als ob er
selbst dabei gewesen wire, vom Leben und den Taten
des Schweizers und zauberte die Landschaften, die

zum Teil ganz in unserer Nihe lagen, vor uns hin,
dass man die Wolken dariiber fahren sah.

Zunichst warde mir die entfernteste dieser Stitten
vertraut, als ich in Yverdon die Rekrutenschule be-
stand. Wihrend einiger Zeit waren wir sogar in dem
viertirmigen Schlosse einquartiert, in dem Pestalozzi
wihrend zwanzig Jahren den ruhmvollen Aufstieg
und den schmihlichen Niedergang seines Institutes
durchgekimpft hatte. Auf dem schénen Platz zwi-
schen Schloss, Stadthaus und Stadtkirche beugte Pe-
stalozzi auf dem Standbild von Alfred Lanz sich auf
die beiden Kinder nieder, als ob unterdessen nicht
ein Jahrhundert voriibergerauscht wire. An einem
kalten Spitherbsitage standen wir im vereisten Kaput
droben bei Bullet und schauten iitber das im Nebel
versunkene Mittelland zu den feierlich emporragen-
den Alpen hiniiber, wie vor genau hundert Jahren
Pestalozzi es getan hatte, als er aus dem Streit seiner
Mitarbeiter heraus nach dieser Hohe gefliichtet war
und den Regenbogen als Troster anrief:

«Regenbogen, Regenbogen,

Du verkiindest Gottes Wonne!
Schein auch mir mit deiner Farben
Mildem Glanze, schein in meinen
Wilden, lebenslangen Sturm!

Kiinde mir den bessern Morgen . ..»

Und dann fiigte es das Schicksal, dass ich in unmit-
telbarer Nihe des Birrfeldes die Stitte meiner Unter-
richtstatigkeit fand, dass die Kirche von Gebenstorf,



in der Pestalozzi getraut worden war, «unsere» Kirche
wurde. Die schonste Entdeckung im Eigenamte —
zahllose hatten sie vor mir gemacht — war die, dass
auf dem Neuhofe unter der vorbildlichen Leitung des
Vorsteherpaars Baumgariner in unsern Tagen wieder
wahrhafter Pestalozzigeist eine Heimstatt gefunden
hat. Nun reizte es mich, durch das Studium von Pe-
stalozzis Werken, zunichst vorwiegend der autobiogra-
phischen, sowie der verbiirgten Berichte seiner Zeit-
genossen zu untersuchen, wie weit die Darstellung
Schifers den geschichtlichen Tatsachen entspreche.
(Und wirklich tut sie das sehr weitgehend.) Mit die-
sem Studium aber eroffnete sich mir, dessen vorwie-
gend isthetische Welibetrachtung erst durch das
Kriegsende erschiittert worden war, eine vollig neue
Welt, die mich seither nicht mehr losliess und in die
immer neu, von immer wieder andern Seiten einzu-
dringen eine begliickende Entdeckung nach der an-
dern offenbarte.

Noch mehr als die Ideen schlug mich in jenen Jah-
ren das Wunder des Menschen Pestalozzi in seinen
Bann. Da keine einzige einigermassen geniigende Bio-
graphie erhiltlich war, gestaltete sich das eigene
Nachsuchen in den Quellen um so spannender. Wie
wenig Pestalozzi wirklich bekannt war, bewiesen mir
die Urteile iiber mein volkstiimliches Lebensbild, die
sich oft unglaublich widersprachen, weil die Rezen-
senten nur von einer ganz bestimmten Seite dieses un-
endlich reichen Mannes wussten; am meisten hielt
man ihn fiir einen guten, braven Kinderfreund und
Wohltiter. Wie man mancherorts an die Gedenkfeier
heranschritt, zeigte mir die Einleitung zu einem mei-
ner Vortrige, bei welcher der Versammlungsleiter —
es war einige Tage nach dem 17. Februar — entschuldi-
gend vorbrachte, wir wollen diesen sonderbaren Mann
noch einmal anhoren, um ihn nachher wieder seiner
Ruhe tiberlassen zu konnen.

Den Sinn fiir den grossen Politiker Pestalozzi er-
weckte auch in mir erst der Anbruch des Dritten Rei-
ches in Deutschland. Am Vorabend des ersten Aktiv-
diensttages schloss ich das Manuskript zur Neuaus-
gabe von Pestalozzis politischem Testament ab, das
auch damals nicht allzuviele, dafiir aber manchen ein-
dringlichen Leser fand, der von dessen Aktualitit ge-
packt wurde. Am schonsten war fiir mich, zu erleben,
dass die Grenzschutzsoldaten, die aus ihren Bumnkern
zu den Vortrdgen kamen, erstaunt und aufmerksam
den Ideen dieses Mannes lauschten, der gegen Napo-
leon und seine Vermassung der Menschheit Worte ge-
sprochen hatte, die unverindert den Diktatoren un-
serer Zeit galten.

Die erzieherische Titigkeit fithrte von selbst zur
Beschiftigung mit den piddagogischen Ideen Pesta-
lozzis und zur Erkenntnis, dass ihm viel mehr als
irgend ein Unterrichtsfach die Entwicklung des gan-
zen Menschen, die Menschenbildung, am Herzen lag.
Erst im Laufe der Jahre wuchs bei mir allmihlich die
Empfinglichkeit fiir seine grossartigen philosophi-
schen Ideen. Was er in jahrelangem leidenschaftlichem
Suchen iiber den Entwicklungsgang der Menschheit
gefunden und, mit der Unzulinglichkeit der Worte
ringend, dargestellt hat, kann sich naturgemiss nur
eindringendem Studium erschliessen, wenn auch man-
che der unvergleichlich formulierten Aphorismen zu-
nichst mehr intuitiv die Richtung ahnen lassen.

Zwei meiner Pestalozzierlebnisse reichen iiber die
Schweiz hinaus. Als einige Jahre nach dem ersten
Weltkrieg eine Gesellschaft schweizerischer Lehrer
aller Schulstufen erstmals Griechenland besuchen
durfte, waren wir iiberwiliigt von der Herzlichkeit
des Empfanges, die uns von den Spitzen der Regie-
rung wie von der Bevolkerung der abgelegensten Dorf-
chen entgegengebracht wurde. Als Erklirung wurden
uns immer wieder zwei Griinde angegeben: dass es
der Schweiz gelungen war, unversehrt durch den mor-
derischen Krieg hindurchzukommen — und dass sie
der Welt Pestalozzi geschenkt hatte. Unter den Pal-
men des Triumphbogens in Korinth stand eine Pesta-
lozzibiiste, die ein Bildhauer nach einem Lexikon-
bildchen geschaffen hatte. Da ahnten wir etwas von
der Weltbedeutung unseres Mitbiirgers.

Ein Zeugnis fiir diese Bedeutung war trotz dem
umgekehrten Vorzeichen auch das andere Erlebnis.
Wihrend des zweiten Weltkrieges vernahm ich, dass
der deutsche Verleger eines von mir besorgten Bandes
mit Pestalozzi-Dokumenten diesen micht mehr an die
Buchhandlungen liefern durfte. Gegen Ende des Jah-
res 1943, als das Lesebediirfnis in Deutschland nicht
mehr zu stillen war und, wohl wider Willen, die Er-
laubnis zur Auslieferung der Restauflage erteilt wor-
den war, bereitete ein Bombeneinschlag ihr ein Ende.
Es war, als ob Pestalozzi fiir Deutschland, das seine
Botschaft zu seinen Lebzeiten so willig aufgenommen
hatte, nicht mehr existieren diirfte.

Und jetzt stehen wir vor der Feier des neuen Ge-
denktages. Es ist ein Geburts-, nicht ein Todestag.
Meine bisherigen Beobachtungen und Erfahrungen
haben mich zur Ueberzeugung gefiihrt, dass heute tat-
sichlich der Boden fiir eine Wiedergeburt bereiter ist
als vor neunzehn Jahren. Wer nur etwas von dem wah-
ren Wesen Pestalozzis in sich aufgenommen hat, spiirt,
wie wir gerade seiner Ideen, des Geistes seiner Hin-
gabe bediirfen. Vom Menschen aus muss die zerstorte
Welt wieder aufgebaut werden. Es ist ein lebendiges
Denkmal, wenn das Schweizerdorf, das die #rmsten
Kriegswaisen aufnehmen soll, den Namen Pestalozzis
tragen wird.

Um mit einem kleinen personlichen Erlebnis zu
schliessen: Keine groBstddtische Einladung zu einem
Pestalozzivortrag hat mich so gefreut wie die der klei-
nen Dérfer im Eigenamt, die beschlossen haben, sie
mochten fiir sich in der Kirche von Birr des grossen
Mannes gedenken — des Mannes, den ihre Vorfahren
zu seinen Lebzeiten aus begreiflichen Griinden so
schwer verstanden und bei dem wir alle, wenn er
heute wiederkime, nicht leicht im Allzumenschlichen
das Unvergiingliche zu erkennen vermochten. Und
dennoch lebte sein Segen auch in seinem engsten
menschlichen Kreise weiter. Die Eigenimter haben es
nicht vergessen, wie einer, der von seinem Geiste er-
fasst war, der einfache Schulmeister Johannes Wiist
im Birrhard, so seinen Schiilern lebte, dass er ihnen
seinen bescheidenen Lohn und aus seinem kleinen
Vermogen ein eigenes Schulhduschen schenkte.

Wenn auch wir andern jeder an seinem Platz nur
ein Quentchen von Pestalozzis Vermiichinis in die
Tat umsetzen, wird das Jahr 1946 tatsiichlich zum Pe-
stalozzijahr, wird der 12. Januar wirklich zum Ge-
burtstag werden.

Adolf Haller.

3



Sendungsbewusstsein

Als Niklaus von Fliie 50 Jahre alt war, verliess er
Weib und Kinder und zog in den Ranft. Das ist nicht
alltiiglich und nicht gewdhnlich, und wir Schweizer
galten ja nicht und nie als leidenschaftliche Mystiker
und Gottsucher. Aber es ist nicht unverstdndlich. Das
Werk fiir den Tag und die Welt war getan, und so zog
er wie die Weisen des Ostens in die Stille, Gott zu die-
nen und den englischen Stimmen zu lauschen, die
Neige des Lebens in frommen Betrachtungen zu be-
schliessen.

Was aber soll man sagen, wenn Heinrich Pestalozzi
seiner Geliebten — und wie leidenschaftlich liebte die-
ser Feuergeist — in den Brautstand die prophetischen
Worte ruft, dass er iiber den Trinen von Weib und
Kindern nie die hohere Aufgabe des Vaterlandes ver-
gessen wiirde. Das sind nicht Worte, auf lieblichen
Taubenfliigeln gesendet! Sie sind so seltsam, dass man
sie griindlich lesen und bedenken muss, und sie sollen
hier nicht fehlen.

«Und in Absicht auf den Ehestand muss ich Ihnen
sagen, meine Teure, dass ich die Pflichten gegen meine
geliebte Gattin den Pflichten gegen mein Vaterland
untergeordnet halte und dass ich, ungeachtet ich der
zirtlichste Ehemann sein werde, es dennoch fiir meine
Pflicht halte, unerbittlich gegen die Trinen meines
Weibes zu sein, wenn sie jemals mich mit denselben
von der geraden Erfiillung meiner Biirgerpflicht, was
auch immer daraus entstehen maoge, abhalten méchte.»
(1767)

Hier sehen wir Pestalozzi fiir einen Wimperschlag
auf den Grund der Seele; hier blitzt fiir eine Sekunde
die heimliche Lohe auf, die ihn in immer neuen Taten
und Niederlagen, in Gliick und Not, in Erhéhung und
Erniedrigung, in Hass und Verfolgung geprigt hat. Es
ist das Wissen um die Berufung, das Zeichen des Ge-
zeichneten, das Mal des Schopferischen, die Kraft, die
ihn treibt und trigt, die Sendung, um die er in begna-
deten Stunden weiss.

Zeitgenossen berichten, dass kein Portrait Pesta-
lozzis Antlitz auch nur einigermassen treu wiedergebe,
und der brave Ramsauer, Zogling Pestalozzis und sein
Helfer wiihrend sechzehn Jahren, erzihlt, Pestalozzi
hitte im ersten Augenblick ein zum Erbarmen hiss-
liches Gesicht gehabt, braun, blatternarbig und voller
Runzeln. Aber wenn er zu sprechen anhob, ward sein
Gesicht voll Geist und Leben, und sein Auge leuchtete.
Die schone und gelehrte Jungfer Schulthess antwortete
auf die Frage der Gespielinnen, warum sie einen so
hiisslichen Menschen heirate: «Er hat doch eine schone
Seele.» Sie sagte nie leere Worte. Aber sie erfuhr auch
bald und immer wieder die Wahrheit jener Briefstelle
und floh manchmal von seiner Seite, wenn sie seinen
dunklen Didmon aus dem Nachtgewolk steigen sah.

Denn dieser Diamon schlug ihn mit Rastlosigkeit.
Satte Zufriedenheit kannte er nie. Es gor bestindig
in ihm. Die Unruhe des zum Wirken Bestimmten (und
Verurteilten) trieb ihn vorwirts. Er konnte durch die
Ginge seiner Schulanstalt irren, Saal aus, Saal ein,
sich in den Kleidern aufs Bett werfen, frohlich und
niedergeschlagen sein in der selben Stunde. Wenn er
so dahinschlenkerte, die Striimpfe auf den Schuhen,
stolperte wie ein Trunkener, die Arme verwarf wie ein
Irrer, das unordentliche Halstuch kaute und vor sich
hin mummelte, dann war er zum Erbarmen licherlich.
Don Quichotte der Humanitit nannte ihn ein Zeitge-
nosse. Don Quichotte? Nicht iithel! Am Don Quichotte

4

deckte Dostojewski, als er den «Idiot», seinen Christus-
roman, entwarf, das Geheimnis auf, dass die Gestalt
des Heiligen nur durch einen Schein von Licherlich-
keit unsere Sympathie gewinnt.

Licherlich, heilig und gross, ein seltsamer Drei-
klang! Er klingt der Geborgenheit und biirgerlichen
Sattheit immer schrill und unheimlich, und sie braucht
Abstand, ihn zu ertragen. Die Grosse hitte Pestalozzi
iibrigens in die Hand Gottes zuriickgelegt. «Es ist nicht
mein Werk, es ist Gottes Werky, schreibt er an Stap-
fer, und solcher Ausrufe gibe es die Fiille. Was legte
er nicht in Gottes Hand? Im Herbst 1804 war er in der
Nihe von Cossonay unter ein Fuhrwerk gekommen, die
trabenden Pferde hatten iiber ihn hinweggesetzt; aber
er blieb unversehrt. Nicht wie durch ein Wunder, son-
dern wirklich durch ein Wunder! Als es aufstand, das
58jihrige, gstabige Minnlein, die Kleider zerrissen und
beschmutzt, fragte es sich ruhig lichelnd: «Hab ich
das getan?» und antwortete mit Dank und Ueberzeu-
gung: «Nein, das habe nicht ich, das hat Gott getan».
Man muss den ganzen Brief an die liebe Frau Ober-
herrin Franziska von Hallwil und die liebe Frau Pesta-
lozzi lesen: wie er den Glauben an sich selber wieder
gewonnen, wie die entsetzliche Angst, er konnte er-
schopft sein und kindisch werden, von ihm gewichen,
wie er nun wieder gesund an Leib und Seele, voll Ruhe
und Gelassenheit, voll Sonne und heitern Gliicks. «Der
Einfluss dieser Ruh auf meinen Korper ist so gross,
dass ich alles entbehren kann, was ich vorher in einer
wahren oder geahnten Schwiche mir unentbehrlich
glaubte. Ich hatte mich seit Stans an fast tiglichen
Kaffee, an eine Bouillon a la reine gewohnt und fand
mich tiglich drei- bis viermal so &de, dass ich fast alle
Mittag vor dem Essen in der Kiiche einen Teller Suppe
suchte und im Tag oft drei- bis viermal ein Schliickli
Kirschwasser mir notwendig glaubte. Jetzt bin ich so
voll sicherer Empfindung ungeschwichter Kraft, dass
ich das alles entbehre.» Gewiss, nun gehts ohne Bouil-
lon a la reine, ohne Kaffee und Kirsch; Hafersuppe
tut den Dienst auch! Die verschiittete Kraftquelle spru-
delt wieder; die Harmonie mit dem Unendlichen ist

- wieder gefunden und hergestellt. Friede und Hosianna!

Wirklich? So einfach ist die Sache nun eben doch
nicht. Ohne Widerspruch lebt keiner.

Bei Pestalozzi, dem Erwihlten und Gezeichneten, ist
der Widerspruch besonders gross und immer wieder
wahrhaft erschreckend; denn nur wo innere Spannung
ist, eniziindet sich die Kraft. Er liebte und hasste, und
er tat es leidenschaftlich; er lobte und trostete; er
schimpfte und donnerte. Er betete oft und inbriinstig,
und er verzagte immer wieder. Er kiisste, aber er schlug
auch. Er war ein Strom, der befruchtete und vernich-
tete.

So war seine Rede: stossweise, iibersprudelnd, wie
aus iibervoller Wasserstube quellend. Und so ist sein
geschriebenes Wort: voll edlen Pathos’ des Predigers,
wenn er das Volk aufruft, voll Vertriumtheit, wenn
er meditiert und dem Brunnenlied seines Herzens
lauscht, voll Kraft, Klugheit, Schollenruch und Bild,
wenn er belehren will. Nicht umsonst ist ihm Anschau-
ung alles.

Pestalozzi ist ja gar nicht der Wolkenstiirmer, der
fiir die Wirklichkeit kein Auge hat. Wer hat sich da-
mals in der Schweiz mit der Frage des Veltlins beschif-
tigt wie er? Wer hat die franzosische Revolution so in
ihren Tiefen und Untiefen erkannt? Den Kartoffel-
anbau empfohlen, die Rechtsverhiltnisse entwirrt, um



die Kindsmérderin zu entlasten, ganz abgesehen von
aller Kleinarbeit und geduldigen Kriippelei um eine
wissenschaftlich und empirisch begriindete Erziehungs-
methode! Die grossen Stationen seines Wirkens: Neu-
hof, Stans, Burgdorf, Miinchenbuchsee, Yverdon sind
keine Quichotterien, sondern reale Unternehmungen
voll Plan und Experiment, mit Kartons und Tabellen,
mit Figuren, Téfelchen und allen Hilfsmitteln. Dass
sie trotzdem Gnadenorte wurden, spricht nicht dagegen
und war Segen des Himmels. Das Geringste war Pesta-
lozzi nicht zu gering, das Nebensichlichste nicht zu
nebensichlich, weil er ihm Sinn und Zweck geben
durfte, weil er Zusammenhang sah und diese Welt als
Spiegel hoherer Ordnung betrachtete. Er erkannte die
feinsten Ziige seiner Zoglinge und deutete sie. Manch-
mal aber schaute er seine Lieblinge mit ungetriibter,
kindlicher Liebe an, wie er etwa Steine spielend am
Seeufer auflas und sich in ihrem Farbenglanz und For-
menreichtum staunend verlor. Er konnte lachen mit
den Frohlichen und war dann voller Spisse.

Aber dann waren da wieder die heimlichen und ver-
pflichtenden Stimmen und die mahnenden Triume, um
die «Mitternachtsstunde der Christenfeiers z.B., und
bittende Augen sahen ihn an: «Es ist noch nicht Abend
fiir Dich; die Welt ist noch voll Leid und Not, das
Vaterland voller Gebresten.» Als er auf den Neuhof,
ein alter, verbrauchter Mann, zuriickkehrte, quilte ihn
leise Reue, er hitte seine Aufgabe nicht erfiillt, sich
auf Umwegen und Abwegen verirrt, die Waisen ver-
nachlissigt, die Verkiirzten geschmilert. Und dann hob
ihn doch wieder der Stolz des Begnadeten, streifte ihn
der blanke Fliigel des Engels, und er entwarf in einem
Augenblick voll bitteren Jammers und sirahlender
Gliickseligkeit in einem jene berithmte Grabschrift, die
sein Sendungsbewusstsein so ergreifend bestitigt:

«Auf seinem Grab wird eine Rose blithen, deren
Amblick Augen weinen machen wird, die bei seinem
Leiden trocken geblieben.»

Sophie Maller-Rauchenstein aus Brugg, die bei Pe-
stalozzis Tod elf Jahre alt war, erzihlt: «Oft horte ich
von Pestalozzi sprechen, aber immer als von einem, der
im Kopfe nicht ganz recht ist. Da fragte ich meinen
Vater iiber den sonderbaren Mann, und der sagte mir
bestimmt: ,Pestalozzi ist ein Narr!” Kurze Zeit darauf
ging ich durch den dunklen Schulhausgang und sah
ihn von weitem stehen. Aha, der Narr!, dachte ich bei
mir selbst und beeilte mich, schnell an ihm vorbeizu-
kommen. Als ich aber ganz nahe bei ihm war, warf er
mir einen Blick zu, so gross und liebevoll, dass ich ihn
meiner Lebtag nicht vergessen werde. Seine Augen
leuchteten ganz und verbreiteten einen hellen Schein
im Gang. Er kam mir wie ein Engel vor.»

Er dachte sein Leben lang viel iiber Christus nach.
War er nicht einer seiner besten Jiinger? Er schenkte
die Schnallen von den Schuhen, wenn er nichts ande-
res hatte.

Wer will das Ritsel Pestalozzi deuten, sein Genie
erfassen; wer konnte sein Werk in allen Teilen erken-
nen und weiterfithren? Man tut gut, nicht laut und
selbstgefillig zu feiern, sondern stillezustehn vor jener
Rose seines Grabes. Aber genug, da in Kiirze nicht
alles zu sagen ist.

«Ich lasy, schreibt Amiel am 29. Oktober 1874, «Pe-
stalozzis Leben. Welch furchtbare Geschichte! Die Ret-
ter sind notwendigerweise Mirtyrer. Nur der Schmerz
zeugt neue Ideen.»

Die Leidensfihigkeit aber ist das Signet der Grosse.

Martin Schmid.

Wesen und Geltung

Es ist schwer, Menschen von heute in kurzen Wor-
ten die Bedeutung Pestalozzis klarzulegen. Wer es
schon versucht hat, weiss um diese Schwierigkeit. Der
freie Blick auf sein Wesen und Wirken ist verstellt:
durch das Wissen um Aeusserlichkeiten, an denen
schon die Zeitgenossen Anstoss nahmen, durch Anek-
doten, die man nicht recht zu deuten weiss, durch be-
fremdende Portrits, durch die umgehende Meinung,
er gehore lediglich mehr der Schulgeschichte an.

Was hat er schon geleistet? Einmal war er als
Volksschriftsteller erfolgreich, er hat sich der Armen
und der Kinder angenommen, und alle seine Anstal-
ten gingen an seinem Ungeniigen zugrunde. Wo aber
etwas von seinen Ideen vernommen wird, findet man
sie, unter gewissen Vorbehalten, zwar schon und be-
herzigenswert, aber nicht aktuell. Das Gewissen wird
nicht wach, die Trégheit des Herzens ist zu gross.

Dennoch geht vom Namen Pestalozzi dauernd eine
fithlbare Beunruhigung aus. Er ist uns zu einer Mah-
nung geworden und ldsst uns inne werden, dass wir
nicht sind, was wir sein sollten. Menschen, die unver-
mutet auf seine Botschaft stossen, und Menschen, die
in weiter Ferne von ihm und seiner Botschaft verneh-
men, spiiren das besonders unmittelbar: das Zufillige
der geschichtlichen Erscheinung Pestalozzis kann sie
nicht storen, da sie nichts davon wissen. Sie sehen ihn
nicht in der Verkleinerung des Klatsches, sie sehen
ihn iiberlebensgross, in den Ausmassen des Mythos, als
Triger einer ewigen Botschaft.

Jene Beunruhigung scheint auch die vielen Ver-
suche der Deutung von Pestalozzis Leben und Wirken
veranlasst zu haben. Ist es schon so, dass eine jede
Zeit auf ihre Weise versuchen muss, einen Zugang zu
den Heroen der Geistesgeschichte zu finden und sich
in dieser Deutung zu bewihren, so plagt uns vor dem
Antlitz Pestalozzis noch besonders die Ritselhaftigkeit
seiner Existenz, der Widerspruch zwischen Ideal
und Wirklichkeit. Er war ein Briickenbauer, der ge-
duldig immer und immer wieder seine Bogen baute,
wenn die Stromung sie einriss — ein Briickenbauer,
der nie ans andere Ufer gelangte. Vielleicht ist es
nicht ungehorig, von solchen Gedanken aus einen
Blick auf sein Wesen und seine Geltung zu gewinnen

zu suchen. &

In jedem Menschen ist, nach Georg Christoph
Lichtenberg, etwas von allen Menschen. Wir werden
das Wort nicht bestreiten, aber durch den Hinweis
erginzen konnen, dass ein jeder sich von seinem Nich-
sten durch die Dosierung seiner Gaben und durch die
Bedeutung unterscheidet, die jede einzelne im Ganzen
der Personlichkeit gewinnt.

Es sind nicht alle Gaben gleichviel wert, noch ist
es einer jeden beschieden, zu héchster Bedeutung zu
gelangen. Wie wir auch den Begriff der «Bedeutung»
umschreiben mégen: es gibt Gaben und durch sie er-
moglichte Leistungen, die wir als bedeutend anerken-
nen, und es gibt Menschen, bei denen eine Gabe, die
in bescheidenerem Masse auch anderen verliehen ist,
zum entscheidenden Zuge ihres Wesens wird. Handelt
es sich um eine Gabe hochster Bedeutung, so werden
uns die Menschen, die sie beispielhaft offenbaren, zu
Triagern des Lichtes. Sie sind uns, wenigstens auf einem
Gebiete des Lebens, das Bild unserer Vollendung, da
sie zur letzten Entfaltung gebracht, was in uns im
Widerstreit mit anderem nicht zur Bliite gelangte.

)



Mogen solche Menschen in der Geschichte gestan-
den haben, mdgen sie geradezu als Exponenten ge-
schichtlicher Epochen in Anspruch genommen wer-
den, mag eine Fiille individueller Ziige und die ganze
Chronik des tdglichen Lebens von ihnen bekannt ge-
worden und iiberliefert sein: sie stehen doch zugleich
auch jenseits der Geschichte, als Vertreter einer #usser-
sten Moglichkeit der menschlichen Existenz, als
davernder Aufruf oder bestindige Mahnung, und sind
in ihrer iiberzeitlichen Grosse manchen Gestalten der
Sage vergleichbar.

Der Held ist ein solcher Menschentypus, sein An-
denken ist iiberstrahlt vom Ruhm seiner Tat, und in
diesem Lichie schauen wir seine menschliche Erschei-
nung. Der Heilige wire ihm an die Seite zu stellen:
wir sehen ihn in seiner Glaubensdurchdrungenheit,
und das Wunder zeichnet ihn als einer andern Welt
zugehorig. Neben den Helden und den Heiligen kénnte
man den Kiinstler, den Weisen, den Forscher, den gu-
ten Fiirsten reihen, oder, auf der negativen Seite, den
Tyrannen, den Verbrecher, den Selbstsiichtigen und
den Schwitzer. Menschen, die einen dieser Typen in
der Anniherung an das Extrem vertreten, sind auf
ein Leiztes, ein Absolutes, gerichtet. Der Sinn ihrer
Existenz liegt darin, beispielhaft eine dusserste Form
des Menschentums zu verwirklichen und zu offen-
baren. Darum gewinnt sie eine iiberzeitliche und eine
an keine Schranken des Raumes gebundene Bedeu-
tang.

Die Typen der negativen Reihe bleiben jederzeit
abschreckende Beispiele und Kuriosititen, wie etwa
der Fall des Herostrat beweist. Die Typen der posi-
tiven Reihe sind im Leben von einer gewissen Tragik
umwittert: je unbedingter sie sich als Tridger ihrer
Sendung fiihlen, desto unfehlbarer werden sie sich in
tragische Konflikte verstricken.

Die Unbedingtheit ihres Strebens, die Grésse ihrer
Zielsetzung steht unvermeidlich im Widerspruch zu
den Moglichkeiten des irdisch-menschlichen Daseins,
die Absolutheit ihrer Forderungen bleibt unvereinbar
mit der nach den Gesetzen der Relativitiit geordneten
kleinen Welt des Alltags, in der und fiir die sie zu
wirken haben. Die reinste Form der Tragik breitet den
dunkeln Mantel iiber sie: der Alltag, die Welt der
Geringfiigigkeiten, hat wenig ewige Werte, aber ein
ewiges Leben und eine Beharrlichkeit ohnegleichen.
Der Alltag behauptet sich, und es ist das Schicksal
des Grossen, dass er sich, weil er gross ist, die Wider-
stinde selber schafft, denen zu unterliegen er be-

stimmt ist.
*

Unausgesetzte Versuche haben sich seit iiber hun-
dert Jahren um das Pestalozzibild und seine Deutung
bemiiht. Ich glaube, dass wir es in solchen Zusammen-
hingen zu gewinnen suchen miissen. Er hatte zwar
weder das Strahlende des Helden noch das Wunder
des Heiligen, aber er verwirklichte ein Letztes einer
Verpflichtung, der voll Geniige zu tun wir alle Im-
pulse — leider zu schwache Impulse — in uns leben-
dig fithlen. Darum spiiren wir die Beunruhigung, die
von ihm ausgeht: von der Gesamtheit seines Wesens
und nicht zunichst von einer seiner Ideen noch von
einer bestimmten Station seines Lebens.

Man kommt ihm nicht bei, wenn man ihn allein
als Politiker, als Sozialreformer, als Religiosen, als
Erzieher, als Schriftsteller, als Dichter oder in einer
anderen Aeusserungsweise seines Daseins wiirdigt. Er

6

war das alles und nichis von alledem, Er war ein lei-
dender Mensch und besessen von der Idee, der leiden-
den Menschheit aufzuhelfen. Fiebernd folgte er die-
sem Drang. Er fiihrte ihn bis zur Verleugnung des
eigenen Wesens, so wenn er sich, um endlich klarer
zu sehen, in seinen «Nachforschungen» eine, zwar auf
ceine eigene Weise, aber doch systematische Anthro-
pologie abrang. Manche seiner Schriften sind ohne
geschichtlichen Kommentar kaum mehr recht zu ver-
stehen, und die Erfahrung lehrt uns, dass wir heute
die Menschen unmittelbarer sein Wesen erfithlen las-
sen konnen, wenn wir sie vor sein Lebensbild fiihren,
als wenn wir ihnen nur seine Biicher in die Hinde
legen. Als Bewegter und Getriebener offenbarte er
sein Wesen am unmittelbarsten in seinem Tun.

Seine Lebensgeschichte offenbart auch in unfass-
licher Hirte die Tragik, in die er verflochten war. Sie
gestaltete sich um so peinvoller, als Pestalozzi, getra-
gen von seinem Streben, darauf aus war, das kleine
diesseitige Leben und seine Ordnung umzugestalten,
das automatisch gegen solche Versuche zu den Waffen
greift, weil sie eine unbequeme Zumutung bedeuten.
Der Besessene aber ist kein Gerissener, und seine auf
weite Ziele gerichteten Augen gewahren die Hinder-
nisse schlecht, die sich den nichsten Schritten entge-
genstellen.

Darum musste Pestalozzi auch als unpraktisch er-
scheinen, obschon er es nicht war und manche seiner
Spekulationen geradezu als erfindungsreich anmuten.
Aber in seinem «Traumsinn» von weiteren Zielen ge-
bannt, brachte er die notige Umsicht und Beharrlich-
keit zur Forifithrung der nichsten Aufgaben nicht auf
und machte sich in der Not von den Menschen ab-
hingig, die sich anboten, in die Liicke zu springen.
Sein Urteil iiber Menschen aber war immer durch

- seine Hoffnungen beeinflusst und gefarbt.

So kam es zu einer ununterbrochenen Ketie von
Riickschligen — eine jammervolle Existenz. Seltsam,
dass dennoch der Eindruck des Bedeutenden von ihr
ausgeht. Nicht was Pestalozzi #dusserlich feststellbar
vollbracht hat, vermag ihn zu rechtfertigen — er er-
hilt seine Rechtfertigung durch die Unbedingtheit
und Stirke der Impulse, die diesem Menschen den
Antrieb verlichen und die Kraft, durchzuhalten. Es
ehrt die doch nicht unbetrichtliche Zahl von Zeitge-
nossen, die ither alles Unvollkommene hinweg vom
weitschweifenden Geiste Pestalozzis beriihrt wurden,
und ehrt die Nachfahren, die hinter den Kulissen der
geschichtlichen Zeugnisse das Walten seines tiefsten
Wesens spiiren, dass sie zu ihm hielten und halten.
Die Umstinde wiren dazu angetan, sein Schicksal als
das eines Verkannten zu besiegeln.

Von ihm meldet sein vielbidndiges schriftstelleri-
sches Werk, das sich uns durchaus nicht iiberall von
selbst erschliesst, so sehr ihm daran lag, damit die
Menschen zu gewinnen. Von ihm melden Anekdoten,
von denen uns alle verwirren, die nur fiir Pestalozzis
Unzulinglichkeit im Leben des Alltags zeugen und
nicht zugleich ahnen lassen, dass diese Unzulinglich-
keit das Widerspiel einer hochsten Berufung gewesen.
Ihn zeigen Bildnisse, von denen keines seiner geistigen
Bedeutung gerecht wird. Sein Wesen, von dem ein-
zelne der Zeitgenossen schon bei der ersten Begegnung
beriihrt, ja erschiittert wurden, muss sich in der Bewe-

g ausgesprochen haben, die sich dem nachbilden-
den Bemiihen der Maler und Zeichner entzog, und
selbst die zu seinen Lebzeiten auf seinem Antlitz ge-



formte Maske — so vieles sie zu verraten vermag —
bleibt uns eine Maske.

Von ihm meldet schliesslich sein Schicksal und
melden die geschichtlichen Zeugnisse. Auch darin
liegt eine Tragik, dass wohl Deutungen Pestalozzis in
Stossen von Veroffentlichungen erschienen, aber die
geschichtlichen Zeugnisse schwer zu iiberschauen sind:
hundertachizehn Jahre nach seinem Tode beispiels-
weise wird erst eine umfassende Sammlung seiner
Briefe vorbereitet, und itber manche Einzelheit seines
Lebens breitet sich noch Dunkel. Dass noch vieles
nicht aufgehellt ist, féllt nicht zu Lasten der For-
schung, der wir manche Erleuchtung verdanken: es
ist bei Pestalozziwesensbedingt, dass er seinen Antrieb
zwar aus der Tiefe erhielt, seine Wirkung aber in die
Breite suchte, so dass die sachlichen und menschli-
chen Beziehungen in seinem an Wechselfillen so rei-
chen Leben fast uniibersehbar wurden.

Im Hinblick auf die Struktur seiner Personlichkeit
war er der reine Tor, der, mit ungeheurer Durchhalte-
kraft begabt, seines Lebens Ziel in der Hingabe ans
Beste der Menschen fand. Es ist wesentlich und be-
griindet die Einmaligkeit der Erscheinung Pestalozzis,
dass er, obschon religits tief fundiert, diese seine Sen-
dung nicht als Religioser, als Prediger, als Gottesbote,
als Heiliger auf sich nahm. Er berief sich weder auf
seine Sendung, noch suchte er sie durch den Hinweis
auf den, von dem er gesendet worden, zu rechtferti-
gen. Als Mensch unter Menschen lebie und strebte er
als Gezeichneter, als einer, der nicht anders kann.

Aber es geht noch um mehr. Pestalozzis Sendung
ist nicht nur im Formalen der Struktur seiner Person-
lichkeit beschlossen:

Der reine Tor ist den Urspriingen des Lebens niher
als andere Menschen. Aus ihnen hat er Erkenntnisse
geschopft — weniger durch gedankliche Ableitung als
durch intuitive Erfassung — und aus diesen Erkennt-
nissen ergaben sich ihm die Richtlinien fiir sein Stre-
ben. Sie sind in ihrem ewigen Gehalte heute so aktuell
wie je und immer.

Der Mensch ist Gottes. Es liegt an uns, unsere Ver-
hiltnisse so zu ordnen, dass diese urspriinglichste Be-
stimmung der Menschennatur zu ihrem Rechte ge-
lange. Wir haben mit tiefstem Ernst das Wesen des
Menschen zu ergriinden, um zu erkennen, was ihm in
seiner irdischen Existenz gesetzt ist. Darin offenbart
sich die Menschenwiirde, dass der Mensch sein Leben
gestalte, wie es von der Schopfung gemeint ist. Er
kann weder seine Naturhaftigkeit noch seine Bindung
an Welt und Menschen verleugnen, er achte darauf,
dass die Ordnung gewahrt bleibe und beide sich in ein
Ganzes fiigen, das sich verantwortlich weiss.

So sind alle Verhiltnisse des menschlichen Zusam-
menlebens zu ordnen: das staatliche Leben, das Recht,
die Wirischaft, die Sitte, die Erziehung. Die einfach-
sten menschlichen Verhilinisse, in denen die Absicht
der Schopfung am deutlichsten erkannt wird, bleiben
das Vorbild: das Zusammenleben der gesunden Fa-
milie. Zu diesem Vorbild miissen wir auch in unserer
erzieherischen Tatigkeit immer wieder aufblicken. Es
ist dem Kinde gesetzt — das Familienleben offenbart
es — lebend zu lernen. So soll es auch in der Schule
lebend Iernen.

In die Sprache unserer Zeit iibersetzt ist dies etwa
der Kern der Botschaft Pestalozzis. Wir sind uns alle
im klaren, dass sie noch heute auf wenig offene Ohren
trifft. Sie will einen Zustand, den man niemals schaf-

fen wird, aber den zu fordern die Menschenfreunde
auch niemals aufhoren werden. Ein ewiges Ziel hat
Pestalozzi der Arbeit am menschlichen Leben gesetzt.
Wer den Stachel dieser Botschaft nicht spiirt, bleibt
fiir Pestalozzi verloren.

Carl Giinther.

Anthropologie

Pestalozzi, der sich selber in den «Fabelny als Menschen-
maler vorstellte, hatte scharfsinnige Klarheiten iiber das Wesen
der menschlichen Natur. Seine anthropologischen Auffassungen,
sein Wissen um das Verhalten der menschlichen Seele wech-
selten nur wenig im Verlaufe des Lebens. «<Doch darf ich auch
nicht denken», sagt er in der Einleitung zu den Fabeln, «so alt
geworden zu sein, ohne dass viele meiner Ansichten in mir
selbst einige Verinderungen erlitten.»

Die Verfeinerung seiner Betrachtungsweise erreichte einen
Hohepunkt in der 1797 erschienenen Schrift «Meine Nachfor-
schungen iiber den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts». Aus dieser Studie (s. Bd.12 der grossen
Pestalozzi-Ausgabe Buchmann, Spranger und Stettbacher), die
Pestalozzi in Husserst miihsamer mehrjihriger Arbeit geschaf-
fen, folgt hier in knapper Systematik zusammengefasst ein
Versuch zur Darstellung der psychologischen Theorie Pestalozzis.

Man kann bekanntlich Pestalozzis Entwicklung
mit einiger Deutlichkeit in drei Abschnitte teilen: Als
erste Entwicklungsepoche erscheint die Zeit, da ein
vergeistigter Eudidmonismus aus direkten und indi-
rekten Einfliissen Rousseaus ihn bestimmte und den
revolutioniiren Aufstand gegen die sozialen und poli-
tischen Zustinde seiner Umwelt mitbedingte. Aber
schon dieser politisch radikale, dem Kult der Selbst-
entwicklung der Personlickeit zugewandte, kurze Le-
bensabschnitt wird von Pestalozzis eigener Intuition
gestort. Sein besseres Gefiihl verrit ihm bald, dass an
den neuen Theorien etwas nicht stimmen konne, d. h.
dass sie der Wirklichkeit nicht entsprechen. Bald ge-
winnt er Einsichten in unrichtige Voraussetzungen des
Genfers. Die bekannteste kritische Bemerkung, die
aus den neuen Erfahrungen folgt, ist jene, dass der
«Emile» ein «Traumbuch der Erziehung» sei. Ebenso
kennzeichnend fiir die Entfernung von Rousseaus Ein-
fluss ist der Hinweis von Pestalozzis Freund Iselin, dass
die Gliickseligkeit nicht im Naturzustande, nicht im
Anfang der Menschengeschichte, sondern nur in einer
«<spiten und kostharen Frucht» geschichilichen
Fortschritts liege. Nicht moglichst wenig, wie Rousseau
es empfahl, ist fiir die Erziehung zu tun, sondern
moglichst viel. Denn das Tier allein «taugt zu allem
was es soll vollkommen, — der Mensch zu nichis
rechi, als was er lernt, liebt und iibt». Ohne Erziehung
ist er mit den besten Anlagen «auf einem misslichen
Fuss in diese arme Welt geworfen.

Die wirtschaftliche nennt Arthur Stein!) die zweite
Epoche.

Es ist die <handfeste», industrielle und kaufminni-
sche Zeit, da er praktischen Oekonomen sehr nahe-
steht und es ihm vor allem darauf ankommt, durch
die Ordnung der wirtschafilichen Verhiltnisse die
innere seelische, die sittliche Ordnung zu sichern. Es
handelt sich um die Jahre, da er den Schulmeister
Gliiphi erfand und den Baumwollenmeier. Damals
standen alle jene Unternehmungen im Vordergrund
seines pidagogischen Glaubens, welche der Erziehung
zum Irdischen dienen und die Bildung zur Industrie
ihm als «der einzig mégliche Weg, etwas Reales zur

1) Pestalozzi und die Kantische Philosophie, Mohr, Tiibingen
1927, 218 S.

1



Veredlung der Menschheit beizutragen», vorkam. Des-
halb forderte er feste Schranken eines ordentlichen
Hauses «und sorgfiltiges Ausbildung der Jugend fiir
den Nahrungserwerb.

In dieser Epoche scheint eine einheitliche Auffas-
sung itber die grundlegenden seelischen Vorginge zu
fehlen. Kopf-, Herz- und Handbildung stehen irgend-
wie unverbunden nebeneinander und gelegentlich
scheinen die Verstandes- und die sittliche Bildung
nur als Trabanten der Handfertigkeit da zu sein. Erst
in den Studien zu den erwihnten Nachforschungen
findet Pestalozzi den Weg zur einheitlichen Bildungs-
auffassung wieder. Seine Pidagogik ist im dritten Ent-
wicklungsstadium eindeutig geistig orientiert. Die
praktische Bildung bedeutet wenig; Bildungsziel ist
der sittlich autonome, auf seinen freien Willen ge-
stellte Mensch. Vom Sitilichen her, von der Bildung
zur Humanitét her muss der Weg ins Niitzliche, Prak-
tische, «Natiirlichey» gehen: von oben nach unten.

Die nachfolgende Skizze der durch Analyse aus
den «Nachforschungens gewonnenen Anthropologie
zeigt deutlich, auf welchen psychologischen Voraus-
setzungen seine Piddagogik aufgebaut ist.

*®

Nach Pestalozzi (der Dreiteilungen iiberall liebt)
bestehen drei psychische Zustinde: 1. der Naturzu-
stand — als Werk der Natur; 2. der Gesellschaftszu-
stand — als Werk der jeweiligen Gesellschaftsordnung;
3. der sittliche Zustand — als Werk meiner selbst.

Der Mensch ist also kein eindeutiges Wesen, son-
dern voll widerspriichlicher Tendenzen. Einerseits ist
er «dem Verderben seines Naturzustandes» verhaftet
— moderner ausgedriickt: der egoistisch-triebhaften
Verhaltungsweise, welche ihm die Notwendigkeit zur
«Selbsterhaltung und Selbstversorgung» aufzwingt.
Dieser individuelle Trieb anerkennt an und fiir sich
nur das «Recht der Keule» und den Zwang zur Befrie-
digung sinnlicher Begierden.

Aber der Mensch kann in seiner Schwiche, «wie
sehr sie ihn auch reizt, die bluttriefende Freiheit»
nicht ertragen. Aus selbstischen Griinden ist er ge-
zwungen, sich mit andern zu vertragen. Vereinigte
Krifte erleichtern und vermehren seinen Erwerb und
helfen ihm mittels unzdhliger kollektiver Einrichtun-
gen, durch Vertrige, Abkommen und Gesetze «die
Lebensgeniisse leichter, sicherer und befriedigenders
zu erreichen.

Aus diesen Motiven entsteht der gesellschaftliche
Zustand. Er ist vielleicht Gewihr fiir ein sicheres und
bequemes, nie aber fiir ein gutes Leben. Der kollek-
tive Egoismus wird leicht die Quelle furchtbarer Un-
terdriickung, schrecklicher Qualen und Leiden. Besitz
und Eigentum gleichen der Biichse Pandorens, der
alle Uebel der Welt entspringen: Die Macht verfiihrt
zur Gewalt. Beim Erleiden des daraus hervorgehenden
Unrechts scheiden sich zwei Gruppen aus: «die einen
greifen nach den Herdédpfeln» (sie unterwerfen sich,
damit die Not des Hungers befriedigt sei) ; die andern
wehren Gewalt mittels Gewalt und neuem Unrecht ab.
Alle gesellschaftlichen Zustinde lassen den tierischen
Kriften vollen Spielraum, der Schlauheit, Verhir-
tung, Verwegenheit, Tiicke, Untreue und Niedertracht,
dem Verrat, Neid und Diebssinn. Wohl kénnen Weis-
heit und Kraft der Gesetze gesellschaftlichen Wirrwarr
und Chaos verhilinismissig befriedigend ordnen,
wenn sie mit den Zwecken einer gut organisierten Ge-
meinschaft in Uebereinstimmung gebracht worden

8

sind und wirkliche gesellschaftliche Rechte schaffen.
Durch Erwerb oder Verleihung gesellschaftlicher
Selbstindigkeit ist es auch in diesem Zustand még-
lich, biirgerliche Tugenden zu sichern.

Pestalozzi anerkennt hier durchaus die grosse Bedeutung
angemessener Gesellschaftsordnungen und staatlicher Organisa-
tionen. Thren Wert bemisst er nach dem Grade der echten
Selbstiindigkeit, der den Individuen verlichen wird. Er ver-
wirft jede sklavische Form und weist u. a. auf die Unterschiede
zwischen selbstindiger und im Zustande schleichender Unter-
wiirfigkeit gehaltener Aristokratie hin, auch «zwischen Helve-
tiens Berghewohnern und den polnischen Bauern» oder «einem
ehrenfesten biirgerlichen Arbeiterstand und ehrlosem Fabrik-
gesindel.»

Aber solange der Mensch als tierisches, sinnliches
Triebwesen innerhalb der nur gesellschaftlich be-
stimmten Sphire lebt, also innerhalb des contrat so-
cial, ist und bleibt der Zustand heillos. Denn der
Mensch kann und will, soweit er tierisches Geschopf
ist, nicht anders als selbstsiichtig handeln. «Er ist in
dem freien Spielraum seiner Naturtriebe allenthalben
zur Gesetzlosigkeit geneigt und lebt als Tyrann und
Sklave nach den Grundsitzen seiner tierischen Ge-
fiithle.»

Soweit Pestalozzis Auffassung iiber die Selbsibe-
hauptung.

Aber auch die Selbsiverdnderung, d. h. die der
Selbsterhaltung entgegengesetzite Tendenz zum ver-
schwenderischen Vergniigen, zur «behaglichen Wonney»,
ist ein Werk des Naturzustandes und fithrt dement-
sprechend ebenso zu iiblen Ergebnissen. Pestalozzi
unterscheidet ganz scharf das tierische Wohlwollen,
das oft in der triigerischen Gestalt der Liebe aufiritt,
von der echten, reinen, geistigen Liebe, die nur ist,
«wenn sie sich zum Géottersinn einer zuverlidssigen
Treue zu erheben vermagy. «So allgemein das tierische
Wohlwollen, so selten ist die Liebe.» Dem ersteren
entspricht der Drang nach «Spiel, Wein, Médchen
und Mirchen», die Neugier und die Vergeudungen
fir die Lust, kurz, alle Strebungen nach dem (eroti-
schen) Vergniigen. Der zweiten entspricht dem Sinne
nach die christliche Nichstenliebe.

Im Natur- und Gesellschaftszustand hat der Jurist
und der Soziologe viel, der Erzieher aber wenig zu
tun. Sein Feld ist der dritte Zustand. Wie schon ange-
deutet wurde, steht ndmlich der egoistischen, der trieb-
haften Verhaltungsweise eine andersgeartete, eine den
Trieben diametral entgegengerichtete, gegeniiber.
Nennen wir sie Geist, Liebe, Giite. Sie existiert nie
rein. Absolute Heilige gibt es nicht in Menschenge-
stalt. Der Zustand reiner Sittlichkeit wird immer ver-
mengt mit triebhaften Anspriichen und bewusst und
unbewusst verbogen und verfilscht. Aber sie ist da.
Scham und Reue bezeugen ihr Dasein. Besonders
lebendig wirkt sie «als himmlischer Funkes in den
«freundlich Guten».

Die Tatsache der reinen Liebe, des Opfer- und
Dienstwillens fiir das Gute bezeichnet Pestalozzi dra-
stisch, aber zutreffend, als einen «salto mortale» des
«Naturmenschen» ausser sich selbst. Setzt doch der
Mensch sich selbst, seiner eigenen sinnlichen Natur
eine Kraft entgegen, um «den Geist herrschen zu ma-
chen iiber das Fleisch». Geist iiberwindet (als Ueber-
legung, Gedanke oder Gefiihl) den Instinkt und
zwingt ihn, den Weg des Guten zu gehen.

Das Tier ist zufrieden, wenn es den Instinkt befrie-
digt hat. Nur dem Menschen mangelt diese Schuld-
losigkeit. Er muss sich iiber den Instinkt (die Triebe,



die tierische Sinnlichkeit) erheben oder darunter ver-
sinken. In diesem Falle leicht, «<um tierischer als jedes
Tier zu sein», wie Faust sagt. Die Emporhebung des
Menschen, bzw. die Stirkung seiner geistizen Krifte
durch geeignete und allseitige Bildungsmittel ist dem-
nach das Ziel jeder Pidagogik. Ankniipfungspunkt ist
ein angeborenes Streben nach Entfaltung, nach Betiti-
gung. Die Erhebung aus dem Instinktzustand geschieht
durch eine Kraft, die im Innersten der menschlichen
Seele selbstindig vorhanden ist. Sie entsteht nicht
etwa durch Sublimierung der Triebe oder aus der
Raffinierung des gesellschaftlichen Zustandes. «Wir
konnen», behauptet Pestalozzi, «im gesellschaftlichen
Zustand ganz fiiglich ohne Sittlichkeit untereinander
leben» und «Recht und Gerechtigkeit untereinander
handhaben ohne alle Sittlichkeit.» «Die Sittlichkeit ist
ganz individuell, sie besteht nicht unter zweien.»

Der Mensch ist also Werk der Natur, der Gesell-
schaft und schliesslich Werk seiner selbst. Als «Werk
seiner selbst» will er die Veredlung, strebt er nach
sittlichen Vorstellungen von Wahrheit und Recht,
mochte er ein gutes Gewissen haben, strebt er nach
innerer und #usserer Harmonie zwischen den Ansprii-
chen des Naturzustandes, der gesellschaftlichen Ver-
derbnis und den Anspriichen der reinen Sittlichkeit.
Das ist sein Weg, um im humanitiren weiten Sinne
des Wortes Mensch zu werden und nicht nur ein Fi-
gurant, ein Typ zu sein: ein Schuster, ein Bauer, ein
Staatsmann. Erwerb, Eigentum, Besitz, Macht, Gesell-
schaft verwandeln sich unter der Wirkung des geist-
erfiilllten Individuums, das in freiwilliger Sittlichkeit
seine Pflicht bestimmt. Sie werden zum Segen statt
zum Fluch.

Einem solchen sittlichen Bildungsziel: der innern
Befreiung aus den ausschliesslichen Klammern des
Egoismus und der Entwicklung und Stirkung des
dritten Zustandes unterordnet Pestalozzi auch das
dsthetische, theoretische und religiose Erleben. Er
wertet diese Erlebnisformen ethisch und damit prak-
tisch aus. Hier ist sein psychologischer Rahmen zu
eng. Nicht, dass er nicht Bescheid wiisste! Aber das
moralische Anliegen ist ihm unendlich wichtiger als
die von Zielen und Zwecken befreite, sozusagen taten-
lose, als Schonheit und Erkenninis erlebte Schau der
Wirklichkeit.

Pestalozzis Wissen von der komplizierten, morali-
schen Situation (sie ist hier der Uebersicht wegen
sehr vereinfacht worden) erleichtert die Erziehungs-
aufgabe nicht. Erziehung ist ein Trug, wenn sie sich
nicht an die realen psychologischen Tatsachen hilt.
Niitzlichkeitserwiigungen, unmittelbare Anwendbar-
keit, praktische Erkenntnisse haben an und fiir sich
nach Pestalozzis Auffassung nur wenig Bildungswert.
Er muss Bildungsmittel suchen, welche die Krifte ent-
wickeln, die einen Menschen befihigen, «als sittliches
W esen ausschliesslich der Vollendung seiner selbst eni-
gegenzuwandeln». Nur ein zum Menschen gebildetes
Natur- und Gesellschaftsindividuum ist féahig, die
letzten Endes nur scheinbaren seelischen Widerspriiche
«in sich selbst auszuléschen». Edel, hilfreich und gut
zu sein, nach selbstbestimmten, sittlichen Normen,
dem Gewiszen in innerer Freiheit zu folgen und weise
die Grenzen seiner Natur zu kennen: das sind die
Ziele, an denen die Bildungsmittel zu messen sind.

Sie sollen die Naturanlagen, alle sinnlichen und ge-
sellschaftlichen Krifte, nicht etwa unterdriicken oder
ibersehen wollen. Das wire unpsychologisch. Sie miis-

cen sie, sozusagen in umgekehrter Richtung, verwen-
den, d. h. die in ihnen ruhende Aktivititskraft ist im
Dienste des Geistes der Menschenliebe (statt in ihr
Gegenteil) umzuleiten, etwa so, dass alles Tun von
einem geistigen Hauche umwittert oder gefiihrt ist.
Wer diese Vergeistigung als Erzieher zu vermehren
imstande ist, handelt im Sinne Pestalozzis. :

Martin Simmen.

Menschenbild und Menschenbildung

Als Pestalozzi in seinem «Schwanengesangy Riick-
schau hielt und zum letztenmal versuchte, seiner Zeit-
und Nachwelt den hohen Geist der Idee der Elemen-
tarbildung klarzulegen, die er als die reife Frucht sei-
nes Lebens betrachtete, wies er gleich mit den ersten
Sédtzen darauf hin, der Ausgangspunkt und die Grund-
lage derselben sei die Frage nach dem Menschen. Die
Idee der Elementarbildung sei «nichts anderes als die

Idee der Naturgemissheit in der Entfaltung und Aus-

bildung der Anlagen und Krifte des Menschenge-
schlechtsy. Um aber zu wissen, was naturgemiss sei,
frage es sich vor allem: «Was ist die Menschennatur?
Was ist das eigentliche Wesen, was sind die unter-
scheidenden Merkmale der menschlichen Natur als
solcher?»

Tatsichlich hat sich Pestalozzi denn auch eingehend
mit dieser Frage beschiftigt, ganz besonders in den
fast zwanzig Jahren seiner unfreiwilligen aber frucht-
baren Einsamkeit auf dem Neuhof 1779 bis 1798. Und
er hat dabei einen Erkenninisweg zuriickgelegt, dessen
Verlauf die alte Form geistiger Bewegung aufweist:
von der Thesis iiber die Antithesis zur Synthesis. Dar-
iiber soll im folgenden kurz berichtet werden.

*®

Der Weg begann mit der Auflésung der ersten Ar-
menanstalt 1779/80. Pestalozzi war 33 Jahre alt und
stand mit dem Zusammenbruch seines Unternehmens
buchstiblich vor dem Nichts. Er hatte Frau und Kind,
aber er hatte ihnen nichts mehr zu essen, und die mei-
sten seiner Freunde liebten ihn nur noch hoffnungs-
los. Da zog er sich ganz auf sich selber zuriick («als
auf den Felsen, der mein ist, als auf den einzigen, den
Gott mir als den meinigen gegeben»), versenkte sich
in sich selber und fand — den Gott im Menschen.

In der «Abendstunde eines Einsiedlers» gibt er
Zeugnis von dieser inneren Erfahrung. Er spricht von
«Gottes Dasein in der Hiitte der Menschen», von der
«Offenbarung der Gottheit im Innern der Menschen-
natury, und er fordert den Menschen auf, zu glauben
an sich selbst und an den innern Sinn (das innere Er-
kenntnisorgan) seines Wesens; dieser innere Sinn sei
ihm «sicherer Leitstern» der Wahrheit und Pflicht
und tiusche ihn auch nicht, wenn er thm michtig Un-
sterblichkeit zurufe. Vielen sei freilich «innerer Sinn
der Menschennatur Spiel des Traumes, und Glaube an
Gott und Unsterblichkeit, auf diesen inneren Sinn ge-
baut, verachteter Vorwurf ihrer Kunsi». IThm aber sei
es unmoglich, «nicht Gehor zu geben der Lehre, die
im Innersten meines Wesens mir und meiner Natur
wahr ist und wahr sein mussy — «sollt ich nicht glau-
ben, was wiir ich, was tit ich!» Er sah in diesem unbe-
dingten Vertrauen in die Erkenntnis- und Gewissens-
kraft des eigenen Innern den eigentlichen Ausdruck
des «reinen Kindersinnes der Menschheit gegen Gott»
— «Kindgehorsam gegen die innere Sprache des in der
Menschheit redenden Gottes».

9



Und nicht nur Gottes Wort, sondern auch Gottes
Kraft fand er im Innern. «Gott im Innersten meines
Wesens. .. das ist die Kraft der Natur...» Und er er-
kannte: «Ernster, haushilterischer Gebrauch jeder
kleinen Anlage, Sehnsucht nach Stirkung seiner Kraft
ist die Bahn der Natur zur Bildung und Stdrkung
aller Krifte, und in jeder Tiefe und in jeder Schwiche
ist es Richtung des reinen Kindersinns der Mensch-
heit gegen Gott.»

Ein ungeheures Vertrauen in die Menschennatur
war die Frucht dieses Erlebnisses. Und doch war es
nur eine vorlidufige und zunichst einseitige Erkennt-
nis. Denn so konnte wohl ein Einsiedler, abseits vom
Trubel der Welt, iiber den Menschen sprechen; auf
dem Schauplatz des titigen Lebens sah dieser aber
ganz anders aus: Da war von der Géttlichkeit seiner
Natur wenig zu spiiren, da glich er oft viel eher dem
Tier.

Pestalozzi war Realist durch und durch und sah
das auch. Und er wurde in der Erkenntnis gerade da-
durch weitergefiihrt, dass er sich in den folgenden
Jahren ausserordentlich stark mit dem Bosen in der
Welt auseinandersetzen musste. Dabei bemichtigte
sich seiner ein Pessimismus, der ihn den Tiefblick in
die Gottlichkeit der Menschennatur fast vergessen liess
und seinen Glauben an den Menschen fast zum Erlo-
schen brachte. Das Menschenbild der «Abendstunde»
riickte immer weiter in den Hintergrund, und ein
neues, gegensitzliches trat an seine Stelle, nahm seinen
Blick gefangen und verdichtete sich zusehends, bis es
schliesslich in der «Philosophies> des invaliden Leut-
nants und Schulmeisters Gliiphi in «Lienhard und
Gertrud» seinen vollkommenen Ausdruck fand.

Schon im ersten Teil des Volksbuches sind die bo-
sen Menschen in auffallender Ueberzahl vorhanden,
und im Vogte Hummel, in dessen Herz und Haus sich
alle Schlechtigkeit wie in einem Tiimpel sammelt,
stellt der Verfasser eine unheimliche Verkérperung
aller menschlichen Bosheit vor den Leser hin. Und
doch leuchtet iiber das alles hin noch die Glaubens-
sonne der «Abendstunde». Und auch im zweiten Teil
ist ihre Warme noch spiirbar: in der Hummel-Predigt
zum Beispiel, wo der Pfarrer die Macht der Liebe
preist, die das in den Verbrechern schlummernde Gute
zu wecken und zu beleben imstande sei.

Aber eben diesem Pfarrer tritt nun im dritten Teil
(1785) der Schulmeister Gliiphi entgegen und wirft
ihm vor, «er sei nicht imstand, etwas Rechtes aus den
Menschen zu machen, er verderbe sie nur mit seiner
Giite; ... die Liebe sei zum Auferziechen der Men-
schen nichts nutz als nur hinter und neben der Furcht
... Wer immer etwas mit den Menschen ausrichten
oder sie zu etwas machen will, sagte er, der muss ihre
Bosheit bemeistern, ihre Falschheit verfolgen und
ihnen auf ihren krummen Wegen den Angstschweiss
austreiben!»

Denn der Mensch sei von Natur bose. Sein hervor-
stechendster Zug sei die Selbstsucht, unter deren
Herrschaft ihm alles recht sei, was ihr diene, und kein
Mittel zu verworfen, wenn es zum Ziele fiihre. Er sei
der geborene Dieb, Ehebrecher, Wucherer, Morder,
Aufrithrer und Gottesleugner. Schon von Natur «ohne
Grenzen gierig», werde er durch Gefahren und Hin-
dernisse auch noch «krumm, verschlagen, heimtiik-
kisch, misstrauisch, gewaltsam, verwegen, rachgierig
und grausam». Er raube, wie er esse, und morde, wie
er schlafe. Durch harte Gewohnung und Zwang von

10

frithster Jugend an liessen sich seine wilden Natur-
triebe zwar bindigen, so dass er schliesslich doch ein
brauchbares Glied der menschlichen Gesellschaft wer-
den konne. Aber seine eigeme Natur enthalte nichts
Gutes. Sie miisse gehemmt, unterdriickt, in Fesseln
geschlagen werden, wenn er der Gesellschaft auch nur
ertriglich sein solle.

Der Leser findet dieses diistere Menschenbild bis in
alle Einzelheiten ausgeprigt im dritten und vierten
Teil der ersten Fassung von «Lienhard und Gertruds
(1785/87), sowie in der zweiten, gekiirzten Fassung
von 1790/92. Und dass es sich wirklich um Pestalozzis
eigene Ansicht handelte, geht unmissverstindlich aus
der Tatsache hervor, dass er die Philosophie des Leut-
nants ausdriicklich als diejenige seines Buches er-
klidrt. Er sagt es iiberdies mit aller wiinschbaren Deut-
lichkeit in seinem berithmten Briefe an Nicolovius
vom 1. Oktober 1793: «Du kennst Gliiphis Stimmung
— sie ist die meinige — (in einem Entwurf des Brie-
fes heisst es: «er redet aus meinem Herzen») — ich
bin ungldubig.»

Unglauben nannte Pestalozzi seine damalige Ein-
stellung zum Menschen 1). Die Allgewalt seiner Le-
benseindriicke hatte «den Segen des Glaubens viel-
seitig aus seiner innersten Stimmung verschobens;
«eine hohnende und menschenverachtende Stimmung»
hatte sich seiner bemichtigt.

Aber er achtete diesen Unglauben doch nie als
vollige Wahrheit. Eine Ahnung von etwas anderem
lebte immer noch in seiner Seele, und durch Kinder-
augen wenigstens schaute er immer wieder in jene
gottlichen Tiefen der Menschennatur hinunter, aus
denen er einst seinen Glauben geschopft hatte: «Wenn
ich mitten im Gefiihl der héchsten Zerstérung ... ein
Kind auf der Strasse fand und auf meinen Schoss
setzte, und das Auge seines innern Himmels meinen
starren Blick auch nur leicht beriihrte, so ldchelte
mein Auge wie das Auge des Kinds, und ich... lebte
in der Wonne der Menschennatur und ihrer heiligen
Unschuld, indem ich mich im Kind, das auf meinem
Schoss war, eigentlich verlor oder vielmehr wieder-
fand.»

So kampften Glaube und Unglaube an die Men-
schennatur miteinander in seiner Seele. Er aber litt
unter diesem Zwiespalt. Die Widerspriiche, die sich
aus den beiden einseitigen Wahrheiten (des Einsied-
lers und des Leutnants) ergaben, mussten gelost wer-
den. Und so setzte er sich denn im Herbst 1793 «er-
miidet, gekrinkt und in seinem Innersten verwundet»
nieder, um aufs neue iiber die Frage nach dem Men-
schen nachzudenken und wenigstens sich selbst Re-
chenschaft geben zu kénnen, was er «dafiir halte, dass
das Menschengeschlecht eigentlich sei». Er hatte «die
Frage: was bin ich? jahrelang schwankend im Busen»
getragen; nun wollte er endlich ins klare kommen. So
bezeichnet er selber den Zweck seiner «Nachforschun-
gen iiber den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts» (1797): «Ich wollte mit Deut-
lichkeit meine Einseitigkeiten verbinden.» Das Werk
dreht sich denn auch von seinem ersten bis zu seinem
letzten Satz um «die Widerspriiche, die in der mensch-
lichen Natur zu liegen scheinen.»

1) Vergleiche damit die ungeheuerliche Umdrehung Karl
Wiirzburgers in seinem «Angefochtenen», derzufolge die ange-
fithrte pessimistische Darstellung der Menschennatur <eine ver-
heissungsvolle Durchbruchsschlacht zum wahren Glaubens sein
sollte.



Und die Losung gelang dadurch, dass er den Men-
schen als ein werdendes, durch die ganze Mensch-
heitsgeschichte hindurch sich entwickelndes Wesen
erfassen lernte. Er begriff die Geschichte als Entwick-
lungsweg des Menschen zur Freiheit2). Er sah, wie
der Mensch zwischen seinem natiirlichen und seinem
sittlichen Zustand, zwischen Instinkt und Gewissen,
Fleisch und Geist in eine ungeheure Spannung hin-
eingestellt ist. Daher rithrt die unerhérte Dramatik
der Menschheitsgeschichte; daher kommt es, dass so
verschiedene und einander widersprechende Meinun-
gen iiber das Wesen des Menschen méglich sind; da-

~her erkldren sich auch alle jene «Widerspriiche, die
in unsrer Natur zu liegen scheinen»: Sie «sind nichts
anderes als das Schwanken meiner selbst ... zwischen
meinen tierischen Anspriichen und dem Recht meines
Gewissensy.

Die Natur vollendet den Menschen nur als Tier.
Sein eigentliches Menschentum aber ist ihm nicht ge-
geben, sondern aufgegeben. Und er erreicht sein Ziel
nur «durch Belebung des Gottlichen und Ewigen, das
in seiner Natur liegt». «Gottliche Krifte und gétiliche
Gnaden» sind da; aber der Mensch muss sie selber
ergreifen und entfalten.

«Die Natur hat ihr Werk ganz getan, also tue auch
du das deine! Erkenne dich selbst und baue das Werk
deiner Veredlung auf inniges Bewusstsein deiner tie-
rischen Natur, aber auch mit vollem Bewusstsein dei-
ner innern Kraft, mitten in den Banden des Fleisches
gottlich zu leben. Wer du auch bist, du wirst auf die-
sem Wege Mittel finden, deine Natur mit dir selbst in
Uebereinstimmung zu bringen.»

Damit war nun tatsichlich die Synthese der beiden
einseitigen Ansichten (des Einsiedlers und des Leut-
nants) gefunden und alles Schwanken in der Frage
nach dem Menschen iiberwunden. Und jetzt war der
Boden bereit, aus dem die Idee der Menschenbildung
hervorgehen konnte. Und wirklich folgte auf diesen
innern Wandel auch die dussere Wende: Stans, Burg-
dorf, Iferten.

*

Wie sehr Pestalozzi darunter gelitten hat, so viele
Jahre nirgends Hand anlegen zu diirfen in praktischer
Erziehungsarbeit — er hat als Greis riickblickend sein
Schicksal gesegnet; denn mit dem Wandel seines Men-
schenbildes hatten auch seine pddagogischen Ansich-
ten und Absichten Schritt gehalten.

Das ist bis jetzt wenig beachtet worden; darum sei
kurz darauf hingewiesen.

Die Bildungsaufgabe, die sich aus dem Glauben an
die gottlichen Krifte im Innern der Menschennatur
ergab, konnte keine andere sein als «allgemeine Em-
porbildung dieser innern Kriifte der Menschennatur
zu reiner Menschenweicheity. So steht es denn auch
in der «Abendstunde eines Einsiedlers», und Pesta-
lozzi sah darin gleichzeitig die Verwirklichung des
Christentums. «Durch innere Entwicklung der rein-
sten Gefithle der Liebe zur Herrschaft der Vernunft
itber die Sinne zu gelangen: Das, glaube ich, sei das
Wesen des Christentums», schreibt er 1793 an Nico-
lovius.

Aber als sich dieser Glaube in ihm verdunkelte, da
konnte er auch an diesem Bildungsziel nicht festhal-
ten. Da sah er bewusst ab von der hochsten christli-

2) Er ist im Beitrag «Anthropologiey dieser Pestalozzinummer
weiter ausgefiihrt. Siehe auch Otto Miiller, Pestalozzis Idee der
Menschenbildung. AZ-Presse Aarau 1940. Red.

chen Veredlung und beschrinkte sich auf «die Ord-
nung, die der Kot dieser Welt hat, unabhingend vom
Christentumy. Er beschrinkte sich auf den Versuch,
dem Volke zu helfen, sich durch diesen «Kot der
Welt» durchzuarbeiten, ohne wie er darin zu versin-
ken.

«Dieser nach meinem eigenen Gefiihl beschrinkte
Gesichtspunkt ward nunmehr das einzige, wofiir ich
in meinem Innersten ein festes, lebhaftes und unun-
terbrochenes Interesse empfand. Die Art der Wahr-
heit, der ich mich also widmete, oder vielmehr, von
der ich all mein Interesse verschlingen liess, ist also
nicht eigentlich das hochste Ziel der inneren reinsten
Veredlung des Menschen, es ist vielmehr bloss seine
gute Bildung fur die wesentlichen Bediirfnisse seines
Erdenlebens.»

Pestalozzi nannte das sein «Nichtchristentums».

Und wieder spiegelt sich diese Haltung in der Phi-
losophie und Tiatigkeit des Schulmeisters Gliiphi, von
dem der Pfarrer sagt, er verachte im Grunde die Men-
schen, wenn er ihnen auch diene.

Der Mensch ist von Natur bése, erklirt Gliiphi,
und die Gesellschaft muss «etwas ganz anderes aus
ihm machen, als er von Natur ist», wenn er ihr nicht
«im héochsten Grade gefdhrlich» sein soll. «Der ganze
biirgerliche Wert des Menschen und alle seine der Ge-
sellschaft nutzbaren und brauchbaren Kriifte ruhen
auf Einrichtungen, Sitten, Erziehungsarten und Ge-
setzen, die ihn in seinem Innersten verindern und um-
stimmen, um ihn ins Gleis einer Ordnung hineinzu-
bringen, die wider die ersten Triebe seiner Natur
streitet, und ihn fiir Verhiltnisse brauchbar zu ma-
chen, fiir welche ihn die Natur nicht bestimmt und
nicht brauchbar gemacht hat.»

Dabei wird deutlich, wie sehr der Sonderwert des
Einzelmenschen aus dem Blickfeld verschwunden ist.
Sein «biirgerlicher Werty, seine «der Gesellschaft
nutzbaren und brauchbaren Krifte» stehen im Vor-
dergrund. Der Einzelne ist nurmehr Glied in der Kette
der Gesamtheit, womit Gliiphi in eben die Richtung
einlenkt, vor der Pestalozzi spiter so eindringlich ge-
warnt hat: «die reinen, heiligen Anspriiche der Men-
schennatur in Riicksicht auf das Ganze und Grosse
der Staatsangelegenheiten als eine Nebenangelegenheit
zu behandeln».

Im iibrigen sind Gliphis Bestrebungen dadurch
charakterisiert, dass er die Erziechung «dem Geist der
Industrie unterwerfen» will.

Pestalozzi hat diesen Ausdruck schon gebraucht in
seinen «Briefen iiber die Erziehung der armen Land-
jugend» 1777. Schon damals schrieb er, der Menschen-
freund, der arme Kinder auferziehen wolle, miisse
«die grosste Weisheit darin suchen, dass die Fertig-
keiten bei ihnen ausgebildet werden, die an dem Orte
ihres kiinftigen Lebens die wahrscheinlichste, sicher-
ste Quelle ihres Unterhalts sein werdens. «Uebung im
ruhigen Umschauen und Berechnen des Abtrags der
verschiedenen Unterhaltungswege (Verdienstméglich-
keiten) des Armen» seien «die wichtigsten Lehren der
Auferziehung desselbens.

In «Lienhard und Gertrud» wiederholt er nun
durch den Mund Gliiphis diesen Grundsatz, weitet
seine Giiltigkeit aber gleichzeitig aus auf die gesamte
Volksbildung iiberhaupt. «Es ist wahr», erklirt der
Leutnant, «Weisheit in Erwerbung und Anwendung
des Geldes ist das Fundament des Menschen, und aller
Einfluss des Staates, der nicht auf dieses Fundament

11



gebaut ist, richtet zum wirklichen Wohl der mensch-
lichen Gesellschaft nichts Solides und Allgemeines
aus.»

So zu lesen in einem der letzten Kapitel des vierten
Teiles von «Lienhard und Gertrud» unter der Ueber-
schrift: «Dahin zielte ich von Anfang, und wenn du
nein sagst, Leser, so musst du zuriickgreifen und zu
vielem Vorhergehenden nein sagen.»

Aehnlich wird das Ziel der Erziehung auch noch in
der ersten Umarbeitung des Romans, 1790/92, defi-
niert: Es sei «die Bildung des Menschen zu einem auf
erleuchtete Selbstsorge gegriindeten Staatsdienst, oder,
welches ebensoviel ist, zur Weisheit und Kraft in Er-
werbung, Aeufnung und Erhaltung des Eigentums».
Diesem Grundsatz unterwirft der Landecherr Arner
die hiusliche Erziehung; darauf baut er auch die
offentlichen Schulen.

Solche Ansichten konnte der reife Pestalozzi nicht
mehr gelten lassen. Er hat denn auch sein Volksbuch
fiir ‘'die Gesamtausgabe seiner Werke 1819/20 vom
Auftreten Gliiphis an vollstindig umgearbeitet. Und
der Schulmeister ist in dieser Neufassung kaum wie-
derzuerkennen. Wenn er ehemals behauptete, die Er-
ziehung miisse den Menschen «in seinem Innersten
verindern und umstimmen» und «etwas ganz anderes
aus ihm machen, als was er von Natur sei», so verlangt
er jetzi, alle Kunst des Menschengeschlechts in der
Erziehung miisse sich «an das reine, von keiner
menschlichen Kunst abzuindernde Natursireben zur
Entfaltung unsrer Krifte anschliessen, von ihm aus-
gehen und in jedem seiner Vorschritte an ihm festhal-
teny. Und sein Erziehungsziel ist jetzt «die Mensch-
lichkeit selber, d.i. die Erhebung unsrer Natur aus
der sinnlichen Selbstsucht unsres tierischen Daseins
zu dem Umfang der Segnungen, zu denen die Mensch-
heit sich durch die harmonische Bildung des Herzens,
des Geistes und der Kunst zu erheben vermagy.

Da sind deutlich die «Nachforschungen» zu spii-
ren. Nachdem Pestalozzi seinen Unglauben an den
Menschen iiberwunden hatte, galt nurmehr «das héoch-
ste Ziel der innern reinsten Veredlung». Und alle Er-
ziechungskunst konnte nichts anderes mehr sein als
«eine dem innern Entfaltungstrieb der menschlichen
Krifte beiwohnende Mitwirkung». Das war fortan sein
einziges grosses Anliegen und sein verpflichtendes
Vermichinis auch an uns: «die Bildung unseres Ge-
schlechts mit dem Gang der Natur, mit dem ewigen,
gottlichen Wesen, das in unsrer Natur ist, in hohe, hei-
lige Uebereinstimmung zu bringen».

Vielleicht am schonsten hat er das einmal seinen
Zoglingen in Yverdon gegeniitber ausgesprochen:
«Gottes Natur, die in euch ist, wird in euch heilig ge-
achtet. Wir brauchen keine bose Gewalt gegen eure

Anlagen und gegen eure Neigungen; wir hemmen sie

nicht, wir entfalten sie nur. Wir legen nicht in euch
hinein, was unser ist. Ec ist ferne von uns, aus euch
Menschen zu machen, wie wir sind. Es ist ferne von
uns, aus euch Menschen zu machen, wie die Mehrheit
unsrer Zeitmenschen sind. Ihr sollt an unsrer Hand
Menschen werden, wie eure Natur will, wie das Gott-
liche, das Heilige, das in eurer Natur ist, will, dass ihr
Menschen werdet.»

Das war die Absicht. «Wir wollen die Erziehung
des Geschlechts von den Verirrungen im bloss Mensch-
lichen und Sinnlichen zum Géttlichen und Ewigen er-
heben. Wir wollen in der Bildung des Menschen von

12

dem bloss Wandelbaren seines wechselnden Seins zu
den ewigen Gesetzen seiner gottlichen Natur hinauf-
steigen und den Leitfaden unsres diesfilligen Tuns in
diesen ewigen Gesetzen erforschen.»

«Es ist im Innern unsrer Natur ein heiliges gott-
liches Wesen, durch dessen Bildung und Pflege der
Mensch sich allein zu der innern Wiirde seiner Natur
zu erheben, durch das er allein Mensch zu werden
vermag.»

Das ist Pestalozzis Idee der Menschenbildung, die

reife Frucht seines Lebens.
Otto Miiller.

Die <Methode-

Schon die Zeitgenossen Pestalozzis sprachen von
seiner «Methode». Sie meinten damit die Gesamtheit
seines auf die Hebung der Volksbildung abzielenden
Erziehungsprogramms. «Methode» umfasst hier das
Ziel und die Teilziele der elementaren «Menschen-
bildung» sowohl wie die Aufweisung der wesentlich-
sten Mittel, die zu deren Erreichung einzusetzen sind.
Welches sind die Grundziige dieser «Methode»?

Die Antwort auf diese Frage gibt uns Pestalozzi in
seinem Werk «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», das er
— etwa 55 Jahre alt — in Burgdorf geschrieben hat.
Das Buch besteht aus 14 Briefen an den Ziircher Buch-
héndler Heinrich Gessner. Der Titel ist durchaus irre-
fithrend: es ist in der ganzen Schrift von einer be-
stimmten Mutter, die ihren Kindern Unterricht erteilt,
nirgends die Rede. Die Darstellung weist handgreif-
liche Méngel auf. Pestalozzi kdmpft sichtbar mit den
Schwierigkeiten des sprachlichen Ausdrucks. Seine
Sprache wird oft gleichsam stammelnd durch den Mit-
teilungsdrang seines iibervollen Herzens. Die Grund-
sitze erscheinen oft wenig prézis gefasst; der Gebrauch
wichtiger Termini ist mehrdeutig, es mangelt auch an
der Systematik der Darstellung im gesamten Aufbau.
Gelegentliche Sprunghaftigkeit in der Gedankenfolge,
zahlreiche Abschweifungen und eingestreute Gefiihls-
dusserungen erschweren weiterhin das Verstindnis
dieses Werkes.

Das in diesem Buche niedergelegte Bildungs-
programm Pestalozzis ist keineswegs das Wesentlichste
an der Prophetie dieses grossen Geistes. Wissenschaft-
liche Systematik war nicht seine Stirke; das wusste
er selbst sehr wohl. Seine «Methode» hat sich denn
auch immer wieder — im ganzen wie im einzelnen —
mancherlei berechtigte Kritik (z. B. den Vorwurf des
Formalismus) gefallen lassen miissen, und als Weg-
leitung fiir unsere heutige Bildungsarbeit kann sie nur
sehr bedingt in Frage kommen. Dennoch ist es unge-
wohnlich reizvoll, sich um die Erfassung der Grund-
ziige dieses Bildungsprogrammes zu bemiithen, — nicht
nur auf Grund eines geistesgeschichtlichen Interesses,
sondern auch deshalb, weil sich in dieser methodi-
schen Gesamtschau grosse, iitherzeitliche Wahrheiten
finden und weil sie allen Méngeln zum Trotz den
Geist des durch Menschenliebe sehend gewordenen
Genies ausstrahlt.

So mag denn unser Versuch gerechtfertigt erschei-
nen, Pestalozzis «Methode» in gedringtester Kiirze in
ihrer Grundstruktur nachzuzeichnen. Vielleicht helfen
wir damit auch dem einen und andern Leser, der es
sich nicht nehmen lassen will, das Buch «Wie Gertrud
ihre Kinder lehrty selbst zu studieren, sich in dieser
nicht leichten Lektiire etwas rascher zurechtzufinden.



Pestalozzi hat sein allgemeines Bildungsziel in fol-
gendem Satze formuliert: «Mochten die Menschen
doch einmal fest ins Auge fassen, dass das Ziel alles
Unterrichts ewig nichts anderes ist und nichts anderes
sein kann, als die durch harmonische Ausbildung der
Krifte und Anlagen der Menschennatur entwickelte
und ins Leben geforderte Menschlichkeit selber.»
Diese Entfaltung der Krifte nun soll nach drei ver-
schiedenen Richtungen hin betrieben werden: eine
intellektuelle, eine «physische» und eine religios-sitt-
liche Erziehung sollen gleichzeitig ins Auge gefasst
und durch einander erginzt werden.

Den obersten Grundsatz aller pidagogischen Arbeit
erfasst Pestalozzi in dem Begriff der «Naturgemdss-
heit». Die Natur soll Ausgangspunkt aller erziehe-
rischen Bemiithungen werden und ihre Wirkungsart als
leitendes Prinzip simtliche Massnahmen bestimmen.
Das Streben der Kultur soll zum Walten der Natur
nicht in einem Gegensatze stehen. Das, was die
Natur begonnen hat, soll die Kultur, die menschliche
«Kunst> bewusst vollenden. Es gilt, «die Bildung und
Leitung unseres Geschlechtes der blinden sinnlichen
Natur ... aus den Hinden zu reissens und die jugend-
lichen Menschen zu geistigen Wesen zu erziehen. Denn
der Mensch wird «nur durch die Kunst Mensch».
Trotzdem aber sollen die piddagogischen Grundsitze
mit dem «Gang der Natur» stetsfort in Uebereinstim-
mung bleiben. Jede Missachtung dieses Gebotes fiihrt
zu Unnatur, zu «Verkiinstelung», zur «Kunstverderh-
nis». So soll der Unterricht beispielsweise strikt an

der natiirlichen Entwicklung des kindlichen Verstan-

des und Gemiites orientiert werden. In jedem Lehr-
fach soll man mit dem Einfachsten beginnen und
dann die Erkenntnis in liickenloser Folge entwickeln.

Den Grundsatz der Naturgemaissheit hat Pestalozzi
dann vor allem hinsichtlich der intellektuellen, der
Verstandesbildung niher ausgefiihrt: der ganze Unter-
richt soll «psychologisiert»>, d.h. er soll der natiir-
lichen Beschaffenheit der menschlichen Seele genau
angepasst und damit «zur hdchsten Einfachheit» ge-
bracht werden. So sucht Pestalozzi die «physisch-
mechanischen Gesetze», die fiir die Entwicklung un-
serer Erkenntniskrifte massgebend sind. Bei dieser
etwas ungliicklichen Ausdrucksweise denkt Pestalozzi
bei weitem nicht daran, das Seelenleben elwa aus den
organisch-physischen Funktionen abzuleiten. Er will
damit lediglich seiner Ueberzeugung Ausdruck geben,
dass es nur eine einzige Unterrichtsmethode geben
konne, die wirklich der natiirlichen menschlichen Ver-
anlagung voll entspricht, dass diese Methode dann aber
mit der Notwendigkeit des «mechanischen» Natur-
geschehens zum Ziele fithren miisse. Es war sein
Traum, auf diesem Wege so einfache und einleuch-
tende Unterrichtsmittel aufzufinden, dass die einfache
Mutter aus dem Volke fihig sein mochte, sie spielend
in der Erziehung ihrer Kinder zur Anwendung zu
bringen.

Als die fiir den Unterricht wesentlichste psycholo-
gische Grundwahrheit betrachtet nun Pestalozzi den
Satz, dass die Anschauung das «absolute Fundament
aller Erkenntnis» sei. Anschauung heisst hier zunichst
nichts anderes als etwa: durch unsere Sinne vermittel-
ter Eindruck (der Begriff bezieht sich nicht aus-
schliesslich auf den Gesichtssinn), verbunden mit
einem gewissen Bewusstsein desselben. Pestalozzi
kennt aber auch eine Anschauung innerer, seelischer
Vorginge und Zustinde. Schliesslich erweitert er den

Begriff noch mit der «analogischen» Anschauung: der
Mensch kann sich deutliche Phantasiebilder auch von
entfernten Dingen machen, die nie auf seine Sinne
einwirkten, weil ihm wesentliche Bestandteile der-
selben aus seinem nahen und unmittelbaren Erfah-
rungskreise bekannt sind.

Die mamnigfaltigen Anschauungen, die sich dem
Kinde ohne eine bestimmte erzieherische Fiithrung
aufdringen, sind wirr, unklar, einseitig und oft auch
allzu matt. Deshalb brauchen die Kinder schon «in
ihrem frithesten Alter eine psychologische Fiihrung
zu verniinftiger Anschauung aller Dinge». Hier liegt
in erster Linie fiir die Miitter ein Aufgabengebiet. Es
gilt, den erwachenden Seelen der Kleinen die Ein-
driicke der Welt in geordneter, zweckmissiger und
zugleich kriftiger Weise zu vermitteln. Die Kinder
saugen in frithesten Jahren gewissermassen ein Roh-
material ein, aus dem sich dann nach und nach ihr
Welthild formt. Dieser Prozess darf nicht dem Zu-
falle iiberlassen bleiben. Die beschriebene psycholo-
gische Fithrung hat vor allem darauf zu achten, dass
sich die Sammlung der Eindriicke fest an den nich-
sten Erfahrungskreis des Kindes anschliesst. Dadurch
entsteht eine solide Beziehung aller Dinge zu einem
Mittelpunkt: zum Ich und seiner Interessensphire.
Hier schon fordert Pestalozzi also das Ankniipfen der
Erziehung an den ganz konkreten Erlebniskreis, an
die «Individuallage» des Zoglings; jeder soll fiir sein
besonderes Leben gebildet werden.

Aus der planmissig geleiteten Anschauung soll
dann die «Anschauungskunsts> hervorwachsen. In ihr
liegt die Aufgabe simtlicher Unterrichtsficher be-
schlossen. Es gilt, «die Gegenstinde der Anschauung
als Gegenstinde des Urteils und der Kunstfertigkeiten
ins Auge zu fassen». Es soll der Weg «von dunklen
Anschauungen zu deutlichen Begriffen» zuriickgelegt
werden. In dieser Wendung formuliert Pestalozzi
immer wieder die Grundaufgabe aller Bildungsarbeit.

Die Bedeutung, welche Pestalozzi dem auf seiner
«Anschauung» begriindeten Erkenntnisgang beimisst,
ist ausserordentlich weitgehend. Nur diese Anschau-
ungspflege ist nach seiner Ueberzeugung imstande,
gerade, wahrhaftige, brauchbare Menschen zu bilden.
In ihr allein entwickeln sich alle guten Charakter-
eigenschaften. Die Vernachlissigung dieses Grundbil-
dungsmittels aber ist nach seinem Urteil in erster
Linie verantwortlich fiir die trostlosen Unterrichts-
verhiltnisse in Europa und damit fiir alle kulturellen
Schidden der Zeit. Ein unnatiirliches, verlogenes
«Buchstabenwesen» habe die Menschen ergriffen,
denen es an der rechten Anschauungs-Bildung fehle,
und habe sie «zu Liigen und zur Torheit erniedrigt
und zu elenden kraft- und anschauungslosen Wort-
und Maulmenschen gestempelts. Und so sieht er in
seiner Methode, die den Menschen eine solide, ehr-
liche Wirklichkeitseinstellung wiederbringen soll, ge-
radezu das einzig mégliche kulturelle Heilmittel fiir
sein leidendes Zeitalter. Der neunte Brief an Gessner
schliesst mit den gewichtigen Worten: (er Pestalozzi,
komme auf die Behauptung zuriick), «dass kein Mit-
tel gegen unsere schon geschehenen und noch zu er-
wartenden biirgerlichen, sittlichen und religigsen
Ueberwilzungen moglich sei, als die Riicklenkung
von der Oberfliachlichkeit, Liickenhaftigkeit wund
Schwindelkopferei unseres Volksunterrichtes zur An-
erkennung, dass die Anschauung das absolute Funda-
ment aller Erkenntnis sei, mit andern Worten, dass

13



jede Erkenntnis von der Anschauung ausgehe und auf
sie miisse zuriickgefithrt werden konnen». —

Durch welchen elementaren Erkenntnisprozess be-
ginnt sich nun aber die «dunkle Anschauung» aufzu-
hellen? Pestalozzi geht von folgender Ueberlegung
aus. Wenn ein gebildeter Mensch sich bemiiht, einen
undeutlich wahrgenommenen Gegenstand klar zu er-
fassen, wird er sich vor allem drei Fragen vorlegen:
Wieviele Gegenstinde sehe ich? Wie sieht das Wahr-
genommene aus, welche Form (Beschaffenheit) hat
es? Wie heisst es? — So kommt Pestalozzi zu der
Auffassung, dass Zahl, Form und Name (Wort) ) die
Kennzeichen seien, die in unserer Erkenntnis jedem
Ding zukommen, wihrend alle iibrigen Wesensziige
nur teils dem einen, teils dem andern Gegenstande
eignen. Auf diese drei Kategorien soll also unsere An-
schauung in erster Linie gelenkt werden. Thnen ent-
sprechen drei Grundkrifte der menschlichen Seele,
auf die aller Unterricht aufzubauen ist: die Fahigkeit
der Auffassung von Einheit und Vielheit; die Kraft,
die Form (Beschaffenheit) der Gegenstinde zu erfas-
sen, und die Moglichkeit, das Begriffene durch das
Hilfsmittel der Sprache zu verdeutlichen und festzu-
halten.

Zahl, Form und Sprache sind also die Anfangs-
punkte unseres Erkennens und bilden insofern die
Grundlage der Elementarbildung, als von hier alle
Unterrichtsfacher ihren Ausgang nehmen miissen.

Das Element Zahl bildet die Grundlage fiir die
«Zihlkunsty, aus der sich die Rechenlehre entwickelt.
Addition und Subtraktion der Einheiten bilden die
Grundoperationen, auf denen sich alles Rechnen auf-
baut (141=2; 2—1 = 1). Das Rechnen mit Brii-
chen soll man dadurch fordern, dass man das Verhalt-
nis der Teile zum Ganzen durch eine zweckmissige
Unterteilung des Quadrates durch Parallelen zu den
Seiten veranschaulicht.

Die Form oder die «Anschauung geformter Dinge»
bildet den Ausgangspunkt fiir die Messkunst. Diese
bildet dann die Grundlage fiir die Zeichenlehre, auf
welch letzterer der Schreibunterricht aufbauen muss.
Ein «<ABC der Anschauungs soll das Verstandnis und
die Unterscheidung der dussern Erscheinungen (For-
men) der Dinge fordern. Alle Formverhilinisse sollen
auf das Quadrat (das «gleichseitige Viereck»), dessen
vollige Erkenntnis den Kindern leicht beizubringen
ist, bezogen werden. Das Quadrat spielt also in zwei
Elementargebieten, bei der Zahl und bei der Form,
eine hervorragende Rolle als Mittel der Veranschau-
lichung. Es wird deshalb fiir Pestalozzi gewissermas-
sen zum Angelpunkt und Symbol seiner ganzen Me-
thode; wir verstehen so seinen gelegentlichen enthu-
siastischen Ausruf: «Lieber Freund! wenn mein Leben
einen Wert hat, so ist es dieser, dass ich das gleich-
seitige Viereck zum Fundament einer Anschauungs-
lehre erhoben, die das Volk nie hatte.»

An das Element Sprache («Schall») sind der Reihe
nach anzukniipfen: die Tonlehre, d. h. die Heranbil-
dung der phonetischen Sprachfertigkeit; die Wort-
oder Namenlehre, d. h. das Benennenlernen wichtiger
Gegenstinde; die Sprachlehre im engern Sinne, d. h.

1) Nach erkenntistheoretischer Ueberlegung diirften diese
drei Begriffe nicht so nebeneinander stehen. Der Name eines
Gegenstandes ist jedenfalls in einem andern Sinne Kennzeichen
desselben als Zahl und Form. Ohne die letztern gibt es keine
Erkenntnis sinnlich erscheinender Dinge, wohl aber méglicher-
weise da, wo eine Benennung des Gegenstandes gar nicht statt-
findet.

14

die Hinleitung zu korrektem sprachlichem Ausdruck
iitber die Dinge. Daran schliesst sich die Bildung einer
allgemeinen Urteilsfihigkeit an. Ist das Redenkénnen
dann auf eine bestimmte Hohe gebracht, so schliesst
sich der Leseunterricht daran an. Auch Realféicher
wie Erd-, Gesteins-, Pflanzen- und Menschenkunde
werden dem Muttersprachfach unterstellt.

Beim richtig entwickelten Menschen sind auch die
korperlichen Krifte erzogen. Auch hierfiir fordert Pe-
stalozzi ein naturgemisses, systematisches und liicken-
loses Vorgehen. Er entwirft ein «<ABC der Kunst» (des
Konnens) : «Schlagen, Tragen, Werfen, Stossen, Zie-
hen, Drehen, Ringen, Schwingen usw. sind die vorziig-
lichsten einfachen Aeusserungen unserer physischen
Krifte». Die stete Uebung ist auch hier das zentrale
Mittel: «Um zu konnen, musst du in jedem Falle
tun». Durch die Pflege der elementaren Titigkeiten
unseres Korpers soll eine allgemeine Gewandtheit und
Geschicklichkeit gebildet werden. Das Ziel ist dabei,
den Menschen fiir seine Lebensaufgabe, fiir seinen Be-
ruf im weitesten Sinne tiichtig zu machen: «Ich sehe
mich bei den Anfangspunkten der Aufgabe, das Kind
im Fliigelkleide zum befriedigenden Weib des Man-
nes und zur kraftvollen, ihrer Stellung genugtuenden
Mutter zu machen; ich sehe mich bei den Anfangs-
punkten der Aufgabe, das Kind im Fliigelkleide zum
befriedigenden Manne des Weibes und zum kraftvol-
len, seiner Stellung genugtuenden Vater zu macheny.

Pestalozzi nennt an weiterer Stelle die Hinleitung
zur Gottesverehrung «den SchluBstein meines ganzen
Systems». Das Problem, das ihn hier beschiftigt,
kénnte man so fassen: wie kommt die Frommigkeit in
unsere Herzen? Wie muss das Gemiit des Kindes ge-
pflegt werden, damit die Gottesverehrung in ihm
Wurzel fassen kann?

Auch bei der Erziehung zur Frommigkeit soll eine
gewisse «Anschauungs grundlegend sein. Der Mensch
soll zum Vatergott in ein Kindesverhilinis kommen.
Das Lehren von Glaubenssitzen kann aber nie zu die-
sem Ziele fithren. Das Kind muss in seiner néchsten
Umgebung, im Elternhaus fithlen und verstehen ler-
nen, was Liebe, was Vertrauen, was Dankbarkeit ist.
Nur durch das Medium des Menschlichen hindurch
kann das Individuum auf das Géttliche hingelenkt
werden: «Das sehe ich bald, die Gefithle der Liebe,
des Vertrauens, des Dankes und die Fertigkeiten des
Gehorsams miissen in mir entwickelt sein, ehe ich sie
auf Gott anwenden kann. Ich muBB Menschen lieben,
ich muss Menschen trauen, ich muss Menschen danken,
ich muss Menschen gehorsamen, ehe ich mich dahin
erheben kann, Gott zu lieben, Gott zu danken, Gott
zu verirauen und Gott zu gehorsamen: denn wer sei-
nen Bruder nicht liebt, den er siecht, wie will er seinen
Vater im Himmel lieben, den er nicht siecht?»> — Im
besondern ist es das Verhilinis des Kindes zur Mutter,
aus dem dann spiter die rechte Gottesverehrung ent-
keimt. Das «Heiligtum der Wohnstube» formt all die
Gefiihlseinstellungen vor, die spiter eine echte From-
migkeit ausmachen. Dass die Religiositit vorwiegend
eine Sache des Gefiihls und nicht des Verstandes
(oder eines bestimmten Wortbekenntnisses) sei, das
betont Pestalozzi immer wieder: «Ich glaubte an
meine Mutter, ihr Herz zeigte mir Gott; Gott ist der
Gott meiner Mutter, er ist der Gott meines Herzens,
er ist der Gott ihres Herzens; ich kenne keinen an-
dern Gott, der Gott meines Hirns ist ein Hirngespinst

. er ist ein Gotze, ich verderbe mich in seiner An-



betung; der Gott meines Herzens ist mein Gott, ich
veredle mich in seiner Liebe.»

Die Erzieher, vornehmlich die Miitter, haben also
fiir die kleineren Kinder gewissermassen die Stellver-
treter Gottes zu sein. Je mehr aber die «Selbstkraft»
im Kinde wichst, desto mehr muss der Erzieher aus
dieser autoritativen Stellung heraustreten, um ihm
den Weg zu seinem Gott freizugeben, denn es wird ja
nun immer fihiger, zu Gott in eine unmittelbare Be-
ziechung zu treten. «... sie (die Mutter) driickt ihr
Geliebtes fester als je an ihr Herz und sagt mit einer
Stimme, die es noch nie horte: Kind! es ist ein Gott,
dessen du bedarfst, wenn du meiner nicht mehr be-
darfst ... Die Gefiihle der Liebe, des Dankes, des Ver-
trauens, die sich an ihrer Brust entfaltet hatten, er-
weitern sich und umfassen von nun an Gott wie den
Vater, Gott wie die Mutter. Die Fertigkeiten des Ge-
horsams erhalten einen weitern Spielraum; das Kind,
das von nun an an das Auge Gottes glaubt wie an das
Auge der Mutter, tut jetzt um Gottes Willen recht,
wie es bisher um der Mutter willen recht tat.» So tritt
die absolute gottliche Autoritit an Stelle der nur
menschlichen. Der Erzieher aber soll bei dieser Ablg-
sung und Umstellung bewusst mitwirken.

Das Kind soll Gottes Macht nicht nur ausser sich,
sondern vor allem in sich selbst erleben. Es soll spii-
ren, dass in ihm jedesmal da ein Stiick Gottes offen-
bar wird, wo in ihm selbst eine Anstrengung zur voll-
endeten Leistung fiihrt. «Die Mutter zeigte ihm Gott
in dem Anblick der Welt; jetzt zeigt sie ihm Gott in
seinem Zeichen, in seinem Messen, in seinem Rech-
nen; sie zeigt ihm Gott in jeder seiner Krifte, es sieht
jetzt Gott in der Vollendung seiner selbst, das Gesetz
der Vollendung ist das Gesetz seiner Fithrung. Es er-
kennt dasselbe in dem ersten vollendeten Zug, in einer
geraden und gebogenen Linie, — ja Freund! beim er-
sten zur Vollkommenheit gebrachten Zug einer Linie,
bei der ersten zur Vollkommenheit gebrachten Aus-
sprache eines Wortes entfaltet sich in seiner Brust die
erste Regung des hohen Gesetzes: ,,Seid vollkommen
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist.”»

So schliesst sich der Kreis dieses Systems. Dank der
Gottbezogenheit unseres Geistes sind wir verpflichtet,
alle unsere Krifte harmonisch zu entfalten; alles
aber, was die Erziechung und Bildung erreicht, jedes
kleine Stiickchen Vollendung weist uns wiederum auf
Gott, dessen Wesen Vollkommenheit ist, und bringt
uns niher zu ihm. Willi Schohaus

v

Kenntnisse ohne Fertigkeiten

Im zwolften Abschnitt der Schrift «Wie Gertrud
ihre Kinder lehrty prigt Pestalozzi einen Satz, der
aufhorchen ldsst:

«Es ist vielleicht das schrecklichste Geschenk, das
ein feindlicher Genius dem Zeitalter machte: Kennt-
nisse ohne Fertigkeiten.»

Das schrecklichste Geschenk — Kenntnisse ohne
Fertigkeiten? Vielleicht geht uns eine Ahnung von
der Bedeutung dieses Satzes auf, wenn wir an die
Atombombe denken! Eine Leistung und eine Entdek-
kung, die an ein Wunder grenzt, die hingebendes For-
schen und grossen wissenschaftlichen Aufwand erfor-
derte — und nun dem Verderben diente und ithm wei-
terhin in schrecklicher Weise dienen wird, wenn —
ja, wenn zur wissenschaftlich-technischen Leistung
nicht eine ganz andersartige geistige Haltung tritt,

die das, was zunichst Verderben brachte, zum Segen
wendet. Schon hat die Atombombe ein Misstrauen er-
zeugt, das die Menschheit zu neuer Tragik fithren
kann, zu einem Geschehen, das jenes der letzten sechs
Jahre an Grauen weit iibertrifft. Wir stehen an einem
Kreuzweg: retten kann nur das, was Pestalozzi immer
als entscheidend ansah: Vertrauen in der Gemein-
schaft. Die Frage ist nur, wie dieses Vertrauen ge-
wonnen werden kann. Wissen und Technik koénnen es
nicht schaffen.

Als 1814 nach verheerenden Feldziigen das Reich
Napoleons zusammengebrochen war, rief Heinrich
Pestalozzi seinem Zeitalter zu: «Wir sind gewarnt,
wie die Menschheit selten gewarnt worden ist. Tau-
send blutende Wunden rufen uns zu: Es ist dringend,
dass wir uns iiber die Quelle der biirgerlichen und ge-
sellschaftlichen Verirrungen erheben und in der Ver-
edlung unserer Natur selber die Mittel gegen alle die
Leiden und all das Elend suchen.»

Veredlung unserer Natur! Auf diesem Gebiete lie-
gen die Fertigkeiten, die Pestalozzi in jemem Aus-
spruch gemeint hat. Er sagt es auch deutlich genug:
es handelt sich fiir ihn nicht um die Fertigkeiten in
den einzelnen Unterrichisfichern; es handelt sich um
die Fertigkeiten, deren der Mensch bedarf, um zur
innern Zufriedenheit mit sich selbst zu gelangen. Es
sind Fertigkeiten aus dem Gebiet des Sittlichen: jene
Fertigkeiten, welche die Haltung des Menschen be-
stimmen. Durch die erste Besorgung des Kindes sollen
Dank, Vertrauen und Gehorsam entwickelt werden;
im Stanserbrief hebt Pestalozzi die erzieherische Be-
deutung der Selbstiiberwindung hervor; seine Mit-
arbeiter in Yverdon erinnert er daran, dass sein Werk
aus Mut und Demut gross geworden sei; in der
«Abendstunde eines Einsiedlers» aber schon bezeich-
net er den Glauben an den Vatersinn Gottes als das
Entscheidende. Es handelt sich fiir Pestalozzi um ein
dreifaches Vertrauen: um ein Vertrauen in die eigene
Kraft, um ein Vertrauen in die Krifte der echten Ge-
meinschaft, um ein Vertrauen in den Vatersinn Got-
tes. Das geistige Leben ist so aufzubauen — im einzel-
nen Menschen und in den einzelnen Gemeinschaften
—, dass solches Vertrauen bewirkt wird und gerecht-
fertigt erscheint. Ohne Vertrauen ist keine Gemein-
schaft moglich; das spiiren wir heute ganz besonders
deutlich. Vertrauen aber beruht auf jener Haltung,
die dem andern dieselben Rechte einriumt, die man
fiir sich selber beansprucht.

Die trefflichsten Lehren sind lingst ausgesprochen.
Wiirden sie befolgt, so wiire das Wohl der Menschheit
gesichert. Was uns fehlt, ist die Kraft, jene Lehren in
die Tat umzusetzen. Das Wissen um das Richtige ge-
niigt nicht; auch die Anerkennung der Lehre geniigt
nicht; es muss die Fertigkeit hinzukommen, das Wis-
sen zur Tat werden zu lassen. Kraftbildung zur rech-
ten Tat in der echten Gemeinschaft: das war der Kern
der erzieherischen Bemiihungen Heinrich Pestalozzis.

. Hans Stettbacher.

Der hohere Zweck der Erziehung besteht darin, das mensch-
liche Wesen zum freien und selbstindigen Gebrauch aller
Fihigkeiten, die der Schopfer ihm eingepflanzt hat, vorzu-
bereiten und alle diese Fihigkeiten auf die Vervollkommnung
des gesamten menschlichen Seins hinzulenken, so dass jeder
Mensch imstande ist, in seiner besonderen Stellung als ein
Werkzeug jener allmichtigen und allweisen Kraft zu handeln,
die ihn ins Leben gerufen hat.

Aus Haller ,H. P. Aphorismen® (Alfred Scherz, Bern: Parnasshiicherei)

15



Religion

Pestalozzi gehort nicht zu den Naturen, denen die
Religion das zentralste Anliegen ihres Lebens war;
aber er war doch tief in der Religion verwurzelt.
Unter den treibenden Kriaften, die hinter seinen
grossen sozialen und péddagogischen Lebenszielen stan-
den, nahmen religiose Motive einen hervorragenden
Platz ein, und eine lebendige Gottesbeziehung war
ein bezeichnendes Merkmal seines persénlichen Le-
bens. Deshalb gehort zu dem, was sein Wesen und
seine Bedeutung ausmachen und was wir heute noch
an ihm haben, zweifellos auch das, dass der grosse
Menschenfreund und Erzieher auch ein wahrhaft
frommer Mensch war. — Nicht in allen Lebens-
perioden war die Religion gleich lebendig in ihm. In
der langen Lebenskrise nach dem Zusammenbruch
der Armenanstalt auf dem Neuhof und weiteren
schweren Enttduschungen bis zu seiner Neugeburt in
Stans war Pestalozzi religios wesentlich matter als
vorher und nachher; aber auch in dieser schweren
Zeit ist religioser Glaube nie in seinem Herzen er-
loschen.

Hervorgegangen aus einem christlichen Hause, in
seinen Bildungsjahren von der Ziircher Aufklarung,
die eine ziemlich konservative Form der Aufklirung
war, und von Rousseaus starkem Gefithl beeinflusst,
selbst ein Mensch von starker Gefiihlskraft, kam Pe-
stalozzi zu einem Christentum, das sich mit Motiven
der Aufkldrung und der Gefiihlsfrommigkeit des Idea-
lismus verband. Er war tief von den grossen Grund-
wahrheiten der Religion iiberzeugt, aber allem Dog-
matischen, auch allen religiosen Spekulationen ab-
hold, dagegen auf die Auswirkung der Religion im
Leben energisch bedacht.

Wie bei Rousseau und einem grossen Teile der
Idealisten beruhte nach Pestalozzi der Gottesglaube,
so sehr er in der Bibel verwurzelt war, nicht auf der
Autoritit der Offenbarung, aber auch nicht auf Ver-
nunftschliissen, sondern auf unmittelbarem Gefiihl.
Pestalozzi war iiberzeugt, dass der Gottesglaube der
Menschheit in ihrem Wesen eingegraben und dass
Gott die naheste Beziehung der Menschheit sei. Diese
Ueberzeugung von Gottes unmitielbarer Nihe ist ihm
nicht immer so gewiss geblieben wie in der «Abend-
stunde eines Einsiedlers»; aber der Gottesglaube selbst
ist ihm stets eine unerschiitterliche Gewissheit gewe-
sen. Dagegen hat Pestalozzi stets abgelehnt, iiber Gott
nihere Aussagen zu machen. Er ist, wie Kant und
Goethe, im Gegensatz zum Dogmatismus der Ortho-
doxie und der philosophischen Gotteslehre mancher
Aufklirer von der Unerforschlichkeit Gottes tief iiber-
zeugt gewesen und zitierte gern das alte Wort, dass
ilber den himmlischen Bogen eine dicke Decke ge-
zogen sei. Diese Unerforschlichkeit Gottes war der
Grund, warum er die Spekulationen iiber ihn fiir so
abwegig hielt und warum die Gottesvorstellungen der
Menschen verschieden sind. Keiner darf den anderen
um seiner Gottesvorstellung willen missachten; vollig
richtig erkennt ihn keiner. — Dennoch glaubte Pesta-
lozzi von dem unerforschlichen Gott doch eine Aus-
sage von hochster Bedeutung machen zu diirfen, ndm-
lich, dass er der Vater und dass er die Liebe sei: «Was
will doch der Sterbliche von Gott reden, was will er
von ihm sagen, als: Er ist gut, er ist Vater, und Dank
und Dank.» Ganz dhnlich hat Goethe gewagt, den un-
erforschlichen Gott den «Vater der Liebe» zu nennen.
Alles weitere Reden iiber Gotit lehnte Pestalozzi als

16

unniitzes «Maulbrauchen» ab. Zeremonien und Glau-
bensformeln haben seiner Meinung nach keinen Wert,
wenn auch diejenigen, die iiber sie hinaus sind, scho-
nend mit denen umgehen sollen, die noch an ihnen
hingen. Immer wieder erklirte Pestalozzi, dass es in
der Religion nicht auf ein Wissen ankime, sondern
auf ein Tun, und es war eine seiner tiefsten Ueberzeu-
gungen, dass der wahre Gottesdienst die Ausiibung der
Liebe sei.

Wenige haben so entschieden die Konsequenz emp-
funden, die der Glaube an Gott als den Vater fiir Men-
schenauffassung und Lebensgestaltung hat, wie Pesta-
lozzi. Wenn Gott der Vater ist, dann sind die Men-
schen Gottes Kinder, haben als solche eine hohe
Wiirde und sind untereinander Briider. So ist der
Gottvaterglaube Fundament der Menschenwiirde und
eine Quelle der Menschenliebe.

Zum Gedanken der Gotteskindschaft trat als reli-
gitse Begriindung der Menschenwiirde der Gedanke
vom Menschen als Ebenbild Gottes und der Glaube,
dass der Mensch ein fiir die Ewigkeit geschaffenes
Wesen sei.

Pestalozzi war nichts weniger als ein einseitig auf -
das Jenseits gerichteter Mensch. Er war iiberzeugt,
dass wir vom Jenseits sehr wenig wissen und dass die
Gedanken ans Jenseits nie zur Vernachlissigung der
Pflichten auf Erden fithren diirfen. Aber er glaubte,
dass die Hoffnung des Menschenherzens weitergehe,
als auf Erden zu leben, und dass der Jenseitsglaube,
wie der Gottesglaube, im innersten Gefiihl begriindet
sei. Diesseitswertung und Jenseitserwartung hat Pesta-
lozzi in dem fiir ihn bezeichnenden Satze verkniipft:
«Der Weg zum Himmel ist die Erfiillung der Pflichten
der Erde.» Die Ergriffenheit, Vater eines fiir die Ewig-
keit bestimmten Geschopfes geworden zu sein, die die
Geburt seines Sohnleins in ihm ausloste, zeigt deut-
lich, wie sehr der Glaube an die ewige Bestimmung
des Menschen Pestalozzis Ueberzeugung von seiner
Wiirde mitbegriindet hat.

Dem Gedanken der Gotteskindschaft entsprang die
Ueberzeugung von einer weitgehenden Gleichheit der
Menschen. Pestalozzis nimmermiide Sorge fiir die Ar-
men hatte eine ihrer Wurzeln darin, dass die Armen
als Gotteskinder Briider der Reichen sind. Spuren der
Gotteskindschaft fand Pestalozzi auch im Verbrecher.
Dadurch ist selbst der todeswiirdige Verbrecher noch
ein Bruder des Regenten, der iiber ihn urteilt. Daraus
ergaben sich weitgehende humane Forderungen, die
Pestalozzi in der Schrift «Von Gesetzgebung und Kin-
dermord» an die Rechtspflege stellte. In der «Abend-
stunde eines Einsiedlers» wertete Pestalozzi den Gott-
vaterglauben als Grundlage der ganzen Lebensgestal-
tung in Familie und Staat. Fiirsten und Familienviter
sollen sich und ihre Familienglieder und Untertanen
als Kinder Gottes ansehen und dadurch zu rechten
Vitern derselben werden, so dass Vater- und Kindes-
sinn und damit die Liebe alle menschlichen Verhilti-
nisse durchdringt.

So hat Grosstes in Pestalozzi, seine heisse Menschen-
liebe und seine tiefe Ueberzeugung von der Menschen-
wiirde, starke religiose Fundamente. Der Naturalismus
des spiteren 19. Jahrhunderts hat unter Ablehnung
des Gottesglaubens die Menschen auf sich selbst ge-
stellt. Demgegeniiber hatte der Idealismus der Goethe-
zeit, teils in theistischer, teils in pantheistischer Weise,
die Wiirde des Menschen auf seinen Zusammenhang
mit dem Géttlichen begriindet. Ganz besonders fest



und tief war die religiose Fundamentierung der Men-
schenwiirde bei Pestalozzi. A

Diese hochgemute Haltung der Friihzeit ist bei Pe-
stalozzi eine Zeitlang stark zuriickgetreten. Die dusserst
pessimistische Auffassung vom Menschen, zu der er in
der langen Zeit schwerster Enttdauschungen kam,
dringte den Gedanken vom Menschen als Kind und
Ebenbild Gottes beiseite und beschrinkte Pestalozzis
Helferwillen, der einst die Welt aus dem Gedanken
der Gotteskindschaft der Menschen heraus hatte ge-
stalten wollen, auf das niichterne Ziel, die Menschen
praktisch zu ertiichtigen. Zwar hat Pestalozzi auch
mitten in dieser niichternen Periode im 4. Teile von
Lienhard und Gertrud von der Religion gesagt, dass
sie dem Gewaltigen in seinem Sklaven das Kind des
Ewigen zeige; aber solche Tone erklangen damals nur
noch selten. Nach Ueberwindung der Lebenskrise und
der Wiedergewinnung des Pestalozzis innerster Natur
entsprechenden Vertrauens auf den Menschen wurden
sie wieder stirker. In seiner grossen politischen Schrift
«An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Zeitalters und meines Vaterlands» hat Pestalozzi die
Vergewaltigung der Menschen durch den staatlichen
Kollektivismus nicht zum mindesten mit dem Argu-
mente bekimpft, dass die Menschen Kinder Gottes
seien, und in einer Rede an sein Haus erklirte er: «Der
Christ sieht in seinem Nebenmenschen das Kind Got-
tes. Alle Verhiltnisse der Erde verschwinden ihm vor
dieser Aussicht.» Dennoch bekam das Ziel der Welt-
gestaltung auf Grund des Gottvaterglaubens nicht wie-
der seine alte Bedeutung, weil bei Pestalozzi jetzt So-
zialgestaltung als Ziel hinter dem Gedanken der Er-
zichung der Individuen vom Innersten her zuriick-
trat, und gegeniiber den Gedanken von der Gottes-
kindschaft und Gottesebenbildlichkeit des Menschen
iitberwog jetzt ein ihnen allerdings sehr dhnlicher: der
Gedanke vom Gottlichen im Menschen, der im Zusam-
menhange mit dem Idealismus und der Mystik stand.
Pestalozzi wollte zwar nicht den Menschen vergott-
lichen; sondern sah das Gotiliche im Menschen als
Gabe des Schopfergottes an: «Du hast ihm Spuren
deines ewigen Wesens eingeprigt.» Aber von der
Immanenz des Goéttlichen im Menschen war er, wie
der Idealismus, tief iiberzeugt. Dieses Gottliche im
Menschen war ihm ganz konkret die Liebe. Dem gros-
sen Liebenden war die Liebe nichts Geringeres, als
«der ewige Ausfluss der Gottheit, die in uns thront».
Aber als Erwerb seiner schweren Leidensjahre blieb
ihm die Erkenntnis, dass es im Menschen auch mich-
tige tierische Triebe gibt, so dass das Gottliche sich
nur im Kampfe behaupten und entwickeln kann. Es
zu entfalten, ist hochste Aufgabe der Erziehung. So
war, wie einst die Sozialideen aus der Zeit der
«Abendstunde», auch die Erzieherarbeit des reifen
Mannes tief im Religiosen verwurzelt. Deshalb war
ihm Erzieherarbeit letztlich eine heilige Sache und er
nannte sie gern «Arbeit im Weinberg des Herrny.

Gott in der Menschennatur zu ehren, war wie Pesta-
lozzi einmal selbst gesagt hat, ein besonderes Anliegen
des grossen Menschenfreundes. Deshalb konnten wir
von Pestalozzis Religion nicht reden, ohne zugleich von
seiner Anthropologie zu sprechen. Dariiber darf aber
die Besinnung auf sein personliches Gottesverhilinis
nicht zu kurz kommen.

Der Unruhige, Ringende und viel Angefochtene hat
religiosen Vorsehungsglauben als Quelle innerer Ruhe
hochgeschitzt: «Gott dein Vater, in diesem Glauben

findest du Ruhe und Kraft und Weisheit, die keine
Gewalt, kein Grab in dir erschiittert.» Im ersten Teile
von Lienhard und Gertrud hat Pestalozzi noch einem
sehr unbeschwerten Vorsehungsglauben Ausdruck ver-
liehen, dass Gott in allen Noten helfe. In dem schwe-
ren Leid seiner Krisenjahre, in denen sich Pestalozzi
zuletzt als ein Weggeworfener und Zeriretener fiihlte,
hat er den Vorsehungsglauben zuweilen nur miihsam
zu behaupten vermocht, ihn aber nie fahren lassen.
Nach seiner Wiedergeburt durch das Stanser Erlebnis
brach der Vorsehungsglaube wieder michtig in ihm
hervor, zunichst als ebenso froher wie demiitiger Dank
fiir die endliche Erreichung seines Lebenszieles: dass
Gott das zerkleckte Rohr nicht zerbrochen und den
glimmenden Docht nicht ausgeléscht habe. Als ihn
nach den grossen Erfolgen in Yverdon durch den Ver-
fall der Anstalt neues Leid traf, hat er das, allerdings
in oft angefochtenem, ringendem, aber schliesslich
doch siegreichem Glauben innerlich iiberwunden, und
dieser Vorsehungsglaube hatte jetzt gegeniiber dem
Eudimonismus seiner Jugend eine ganz andere Reife
gewonnen, wofiir besonders deutlich ein Wort aus den
Reden an sein Haus zeugt: «Gott vereinigt bildende
Tage hoher Erhebung mit bildenden Tagen herzzer-
reissender Leiden. Dass unsere Tage frohe Tage seien
oder dass sie Trauertage seien, ist nicht ihr Zweck:
dass sie bildende Tage seien, das ist ihr Zweck.»

So sehr im Zentrum von Pestalozzis Frommigkeit
der Gottesglaube stand, so erfiillte ihn auch eine herz-
liche Jesusverehrung. Zwar glaubte er, dass der Goti-
vaterglaube schon aus dem menschlichen Gefiihl her-
vorquelle; aber vom wverlorenen Kindessinn der
Menschheit gegen Gott sagte er in einem wichtigen
Zusatz zur «Abendstunde», dass Jesus ihn wieder-
hergestellt habe. Dem von der Ideenwelt der Franzssi-
schen Revolution erfiillien Pestalozzi wurden die
sozialen Forderungen des Evangeliums Jesu besonders
wichtig. Der alte Pestalozzi wurde besonders vom Ge-
danken der Nachfolge Jesu ergriffen und war iiber-
zeugt, dass Jesus in Millionen besserer Menschen den
Willen erweckt habe, sich der Wahrheit und Liebe
aufzuopfern. Seine Jesusauffassung stand der der Auf-
kldrungstheologie nahe, war aber inniger, und Pesta-
lozzi vermied eine Auseinandersetzung mit der Chri-
stusauffassung der Kirchenlehre.

Die Hauptmomente der Frommigkeit Pestalozzis,
lebendiger Gottesglaube, Gotteskindschaft und Gottes-
ebenbildlichkeit des Menschen, unermiidlich tatige
Liebe als Erweis des Glaubens, feste Jenseitsgewissheit
und Nachfolge Jesu sind Grundmomente christlichen
Glaubens. Aber die Konzentration auf sie unter Bei-
seitelassung des Rechtfertigungs- und Wunderglau-
bens, die im altprotestantischen Christentum grosse
Bedeutung hatten, liegt in der Linie der Aufklirungs-
frommigkeit, wie die Begriindung der Religion auf
das Gefiihl und die Idee vom Géttlichen im Menschen
in der Linie des Idealismus liegen. Die sittliche Erzie-
hung der Menschen durch die Ziircher Reformation
hat Pestalozzi hochgeschitzt; aber seine Ferne vom
Rechtfertigungsglauben trennte ihn von ihr. Zwar hat
Pestalozzi als Gegner jeden religiosen Streites die alt-
protestantischen Momente nur beiseite geschoben und
nicht prinzipiell bekdmpft und als ein fiir theologische
Spekulationen nicht interessierter Mensch auch fiir
sich selbst keine durchgreifende Auseinandersetzung
vollzogen, sondern hat manches in unbestimmter
Schwebe gelassen, wie wir das bei seiner Jesusauffas-

17



sung festzustellen hatten. Aber seine Frommigkeit ist
natiirlich nicht durch das von ihm Zuriickgeschobene,
sondern durch das fiir ihn Lebendige charakterisiert.
Wenn man das bedenkt, wird man sie dem Neuprote-
stantismus zurechnen. Doch ist zu beachten, dass im
Alter biblische Momente, die nie gefehlt haben, be-
sonders der Begriff des Glaubens, stirker hervortraten,
als frither, doch ohne Pestalozzis religiose Haltung
grundlegend zu #ndern.

Die Wertung von Pestalozzis Religion wird je nach
der eigenen religiosen Ueberzeugung verschieden sein.
Aber wenige werden sich dem entziehen, dass in seiner
Verbindung festen Gottesglaubens mit klarem Be-
wusstsein der Unerforschlichkeit Gottes, in seiner Ver-
bindung sicheren Jenseitsglaubens mit entschiedener
Wertung der Diesseitspflichten, in der Gottergebenheit
seines gereiften Vorsehungsglaubens und in der unbe-
dingten Forderung, dass der Glaube in Taten der
Liebe sich auswirken muss, grosse Werte liegen. Be-
sonders aber hat heute, wo wir eine erneute Hoch-
wertung der schwer missachteten Menschenwiirde er-
sehnen, Pestalozzis religiose Begriindung derselben
einen hohen Wert. Denn ausserordentlich viel fester
und tiefer, als ihre Begriindung auf das stolze Be-
wusstsein des auf sich selbst gestellten Menschen, wie
sie der Naturalismus unternahm, ist die Wiirde des
Menschen in den Gedanken von der Gotteskindschaft
und Gottesebenbildlichkeit des Menschen und von
dem Gottlichen in ihm begriindet, von denen Pesta-

lozzi beseelt war. Heinrich Hoffmann.

Wichtigste Literatur zum Thema «Pestalozzi und die Religion»:

Walter Nigg, Das religiose Moment bei Pestalozzi, 1927.

Paul Wernle, Pestalozzi und die Religion, 1927.

Albert Schidelin, Pestalozzis Glaube in «Zwischen den Zeiteny,
1926.

Natalie Kogan, Pestalozzis religiose Haltung und die Rolle der
Religion in seiner Pidagogik. Diss. phil., Basel, 1936.

Karl Wiirzburger, Der Angefochtene, ein Buch iiber Heinrich
Pestalozzi, 1940.

Heinrich Hoffmann, Die Religion im Leben und Denken Pesta-
lozzis, 1944.
Von den allgemeinen Schriften iiber Pestalozzi enthilt in be-

sonders hohem Masse Wertvolles iiber Pestalozzis Religion:

Walter Guyer, Pestalozzi, 1932.

Politik

Das Jahrhundert, das Pestalozzi gebar, war so ge-
artet, dass die Aufmerksamkeit auf den Staat gelenkt
wurde. Die wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Zustinde vor der Franzosischen Revolution erweckten
in verantwortungshewussten Menschen Unruhe und
b6se Ahnungen. Das unter Schweizern an sich schon
rege politische Interesse wurde durch die stets grosser
werdende Kluft zwischen Regierenden und Regierten
gesteigert. Pestalozzi verkehrte schon als Schiiler des
Carolinums in einem Kreise junger Midnner um Bod-
mer, die sich Patrioten nannten. Gebildet an der grie-
chischen und réomischen Antike, angefeuert durch die
Ideen der zeitgendssischen Philosophie, beseelt von
Vaterlands- und Freiheitsliebe, hofften die «Patrioten»,
den verknécherten Ziircher Staat umgestalten und den
not- und unrechtleidenden Mitbiirgern helfen zu kon-
nen. In diesem Zirkel, wo Lavater iiber das Unrecht
der Todesstrafe, Fiiessli iiber die politische Erziehung,
Miiller iiber das Unrecht des Genfer Rates gegen den
Verfasser des «Contrat socialy sprach, wurde Pesta-

18

lozzi angeregt, vom Theologiestudium zur Jurispru-
denz hiniiberzuwechseln, um sich spidter im Staats-
dienst fiir Recht und Gerechtigkeit einsetzen zu kon-
nen. Hier nahm er aktiven Anteil an der politischen
Wirklichkeit, wenn die «Patrioten» einen harten
Landvogt, einen ungerechten Zunfimeister, einen
schlechten Pfarrer offentlich angriffen. Der Geist die-
ser Jiinglingsjahre blieb zeitlebens in Pestalozzi leben-
dig. 1815 schreibt der bald 70jdhrige in der Schrift
«An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Vaterlandesy: «Vaterland! du musst zuriick und dahin
kommen, dass deine Jiinglinge wieder wie diejenigen,
die sich in meiner Jugend um Bodmer und Breitinger
versammelten, iiber ihr Zeitalter hinaussehen und, un-
passend fiir seine Schwiche, ausser die gewohnte
Laufbahn der allbetretenen Karrenstrasse hinauslen-
kend, nur fiir das Gute und Edle, das im Vaterland
noch iibrig geblieben, einen hohen, belebten Sinn zei-
gen, und nur dieses, mit verachtender Hintansetzung
alles Unedlen, Niedrigen, Selbstsiichtigen und Schlen-
drianmissigen, in ihren Umgebungen ergreifen.»

In der Helvetischen Gesellschaft hat Pestalozzi spa-
ter wieder Gesinnungsfreunde gefunden, in denen der
vaterldndische und freiheitliche Geist lebendig war.

Wenn man den personlichen Motiven nachgeht, die
Pestalozzis politisches Interesse nihrten, so muss fest-
gestellt werden, dass das Machtmoment fehlt; Gel-
tungsdrang, Herrschsucht und personlicher Ehrgeiz,
die Anreize manches Politikers, sind ihm fremd, so
sehr, dass spitere Mitarbeiter im Erziehungsinstitut
ihn als regierungsunfihig bezeichneten. Was ihn dazu
antreibt, sich mit dem Staate auseinanderzusetzen, das
ist sein intensives Miterleben der menschlichen Not
und sein unerschiitterlicher Glaube an die Maglich-
keit, zu helfen. Wenn Pestalozzi zeitlebens und bis
heute als welifremder Triumer und unpraktischer
Idealist gegolten hat, so beruht das auf einer Verken-
nung seiner Personlichkeit. Tatsichlich eignet ihm ein
ausserordentlich wacher Sinn fiir das Wirkliche. Wo
es die Not erfordert, sucht er sich mit realistischer
Schirfe Klarheit iiber die Zusammenhinge von Ur-
sachen und Wirkungen zu verschaffen, und er ist einer
sachlichen Einstellung fihig, wie sie nur bei wenigen
Menschen anzutreffen ist. Wenn er eine Losung ge-
funden, ein Ziel ins Auge gefasst hat, so geht er radi-
kal vor. Halbmassregeln sind ihm verhasst. So riick-
haltlos offen er die Lage betrachtet, so vorbehaltlos
setzt er sich fiir die notwendigen Massnahmen ein. So
wird er zum Politiker.

Er erfasst den Staat als reale Macht, die Wohl und
Wehe der Menschen entscheidend bestimmt. Dieser
Realitit gegeniiber verhilt er sich vollkommen reali-
stisch: Er erforscht das Wesen des Staates und die
Méoglichkeiten, die sozialen Zustinde durch Gesetz-
gebung und Staatsleitung zu verbessern; so wird er
zum Sozialpolitiker. Er befasst sich mit Landwirt-
schaft und Industrie, sucht als Bauer und Unterneh-
mer neue Wege und wird zum Wirtschaftspolitiker.

Das Jahrhundert der Franzosischen Revolution ist
reich an Schriften iiber den Staat. Franzésische, eng-
lische, deutsche, schweizerische Philosophen greifen
das Problem der politischen Gemeinschaft auf. Pesta-
lozzi nimmt unter den politischen Schrifistellern sei-
nes Zeitalters eine Sonderstellung ein. Die Staatstheo-
rien des 18. Jahrhunderts konstruieren den Staat von
einer Idee aus, von der Idee der Freiheit, der Men-
schenrechte, der Entwicklung aus; Pestalozzi geht von




der Wirklichkeit aus; er erforscht den wirklichen Men-
schen, insbesondere in den «Nachforschungen zum
Tag der Natur in der Entwicklung des Menschenge-
schlechtsy. Von hier aus gewinnt er den Zugang zum
wirklichen Staat, und von hier aus entwickelt er seine
Ansichten iiber den Staat, wie er sein soll; denn der
Staat ist fiir den Menschen da, und nicht der Mensch
fiir den Staat. Es gilt, den Staat zu vermenschlichen,
und nicht, den Menschen zu verstaatlichen. Aus der kon-
kreten Lage nimmt Pestalozzi die Probleme entgegen,
und in kritischen Situationen greift er in die politi-
sche Diskussion ein und redet den fithrenden Staats-
minnern ins Gewissen. So geisselt er 1779 in der
Schrift «Von der Freiheit meiner Vaterstadt» die Cli-
quenwirtschaft der regierungsfihigen Geschlechter; so
warnt er 1782 in einem Aufruf «An mein Vaterland»:
«Du bist frei! — So sprach am Triumphtag des Bun-
des Helvetiens Schutzgeist zu unsern Vitern. — Aber
du wirst deine Freiheit nicht linger behalten, als du
sie selbst deinem Volk so rein gonnest und lassest, als
ich sie dir jetzt gebe, — das setzte der Schutzgeist dem
ersten Wort der Verheissung mit drohendem Ernste
bei.» So verteidigt er 1795 in den Schriften zum Sti-
fener Handel die Landgemeinden gegeniiber der
Stadtherrschaft und mahnt die Regierung zum Entge-
genkommen.

Immer gilt Pestalozzis Teilnahme den Benachtei-
ligten, den Entrechteten. «Ich denonciere mich selbst
als parteiisch fiirs Volk», schreibt er 1793 in der Schrift
«Ja oder Nein».

Wenn Pestalozzi die Menschennatur zur Grundlage
des Staates macht, so ist dabei zu beachten, dass er
den Menschen weder idealisiert, noch materialistisch
verkennt. Im Gegensatz zu Rousseau, der erklirt, der
Mensch sei von Natur aus gut, erkennt Pestalozzi die
Zwiespiltigkeit der menschlichen Anlage, die sinnlich-
tierische Seite, die harmlose und bose Triebe in sich
birgt, und das Sittliche, das das spezifisch Mensch-
liche ausmacht. Bestimmung des Menschen ist die
Veredlung seiner Natur, die Herstellung eines Ueber-
gewichtes des Sittlichen iiber das Sinnlich-Tierische.
Das Naturhafte setzt sich von selbst durch; das Sitt-
liche bedarf der sorgfiltigen Pflege, um nicht ver-
schiittet zu werden. Darum ist Erziehung notwendig.
Ihr stehen zwei Wege offen: die unmittelbar person-
liche Beeinflussung und die Milieugestaltung.

Hier liegt der Punkt, wo der Staat mit der Erzie-
hung in Verbindung gebracht wird. «Der Mensch
macht die Umstinde; aber die Umstinde machen den
Menschen.» Der Staat, resp. der Staatsmann, als Ge-
stalter des Milieus hat vielfaltige erzieherische Mog-
lichkeiten. Dem Staatsmann auferlegt Pestalozzi hoch-
ste Verantwortung. «Ist die Staatskunst gesellschaft-
lich rechtmissig, wenn der Mensch in und zu ihrem
Dienst durch sein Wissen und seine Kenntnisse zum
Traumer, zum Schurken und zum Bettler gemacht
wird?»

Ein Volk wird gut oder schlecht durch seine Ver-
fassung und durch seine Regierung. Deshalb sollten
die Staatsminner sittlich hochstehende Menschen, sie
sollten ideale Erzieher sein.

In «Lienhard und Gertrud» hat Pestalozzi einen
solchen Staatsmann dargestellt, in Arner, dem Dorf-
herrn von Bonnal. Arers Gesetzgebung sorgt gleich-
zeitig fir die Befriedigung der natiirlichen Bediirf-
nisse und fiir die sittliche Kultur. In der Leitung der
Gemeinde Bonnal konzentriert der Dorfherr alle er-

zieherischen Krifte: Die Kirche, die Schule und die
Frauen helfen mit, zugleich mit der Einfithrung der
neuen Wirtschaftsordnung, der neuen Sozial- und der
neuen Sirafgesetzgebung, einen sittlich guten und
verniinftigen Geist zu erwecken, damit die Kinder in
einer gesunden Atmosphire zu rechtschaffenen und
lebenstiichtigen Menschen heranwachsen kénnen.

Das Zentralproblem der politischen Schriften Pe-
stalozzis ist die Verbindung von Sozialpolitik, Wirt-
schaftspolitik und Kulturpolitik. Natiirlich gegebener
Zweck des Staates ist der Wohlstand der Biirger. Die
Gesetzgebung soll dafiir sorgen, dass jeder Mensch die
Friichte seiner Arbeit geniessen kann und dass seine
Arbeitskraft nicht von andern ausgebeutet werde. Aber
Fleiss und Anstrengung, Sparsamkeit und einfache
Lebensart sind die Bedingungen, an die die Errei-
chung des Wohlstandes gekniipft ist. Die Armut will
er nicht durch Almosen bekimpfen, sondern durch
Erziehung der Armen zur Rechtschaffenheit, Ordnung
und Arbeit.

Der Staat hat die Aufgabe, Gewerbe, Industrie und
Landwirtschaft zu unterstiitzen; aber die Unterstiit-
zung soll durch Steigerung der Leistungsfihigkeit er-
folgen; Volksbildung ist das wichtigste Mittel zum
Gedeihen von Gewerbe und Industrie. Die Volksschu-
len haben die Handfertigkeit zu pflegen durch Hand-
arbeitsunterricht. Berufsschulen sollen auf der Grund-
lage sorgfiltiger Auslese nach dem Eignungsgesichts-
punkt eine griindliche Berufsausbildung vermitteln.
Die Produktion der Landwirtschaft ist durch Fortbil-
dung der Bauern in den verschiedenen Landwirt-
schaftszweigen zu steigern.

Humane Behandlung der Gefangenen und mildere
Bestrafung der Verbrecher sind weitere Postulate.
Der Staat soll das Verbrechen durch vorbeugende
Massnahmen bekdmpfen. «Von Jugend auf zwei
Batzen sparen. Ein Mittel wider den Ursprung der
Verbrechen, gegen die man sonst Galgen und Rad
braucht.» So heisst die Ueberschrift zu einem Kapitel
in «Lienhard und Gertrud». Erziehung zur Recht-
schaffenheit und zur Arbeit verhiitet, dass der Mensch
auf Abwege gerit.

So leidenschaftlich sich Pestalozzi fiir Freiheit und
Recht einsetzt, so sehr warnt er vor Ziigellosigkeit
und Kulturlosigkeit. Er war anfinglich patriarchali-
schen Regierungsformen zugeneigt; nach der Jahr-
hundertwende verteidigt er mehr und mehr die Aus-
weitung der demokratischen Rechte, der Volkswahlen,
der Volksvertretung der Landschaft in der Regierung.
Er ist fiir die politische Entwicklung aufgeschlossen.
«Das gereifte biirgerliche Recht ist ein Resultat des
gereiften Lebens im biirgerlichen Zustand.» <«Die
Nichtanerkennung dieser progressiven Entfaltung des
biirgerlichen Rechts, sowie der Kéhlerglauben schwa-
cher Menschen und sinkender Staaten an die Notwen-
digkeit des Ewigerhaltens veralteter barbarischer
Rechts- und Regierungsformen ... ist Quelle von
Staatsschwiichen.» Pestalozzi sieht sogar, hellseherisch
und grossziigig wie er ist, eine Zeit voraus, «<wo selbst
Weiber dahin kommen werden, wo jetzt eure Manner
noch nicht sind, mit hoher Wiirde und republikani-
scher Zuverlissigkeit auf das offentliche Wohl wiir-
ken zu konnen.» Aber das Korrelat der Freiheit ist
wiederum Erziehung. «Ein hoher Grad allgemeiner
Volkstugend und allgemeiner Volkserleuchtung ist
wesentliches Bediirfnis, wesentliches Unterscheidungs-
zeichen reiner und wahrer Volksfreiheit.» Ohne in-

19



nere Freiheitswiirde sind Volksrechte dem Lande ge-
fahrlich.

Als Menschenkenner ist sich Pestalozzi der Tat-
sache bewusst, dass sitiliche Haltung einer Kraftquelle
bedarf, um sich gegen die Naturtriebe zu behaupten.
Er findet sie in der echten Religiositit. «Gefiihl sei-
ner innern Wiirde, Gefiihl der Wiirde der Menschheit
hebt zwar unter Tausenden zu Zeiten einen Menschen
empor zum Patrioten, dass er sich opfere der Mensch-
heit und Freiheit; aber Gottesfurcht und Glauben an
die hohere Bestimmung der Menschheit bildet ein
Volk stillwirkender, aber allgemeiner zu Taten sich
opfernder Giite und Liebe.»

Das echte sittliche Gefiihl gedeiht in der Seele, die
Gott zugewandt ist. Sittlichkeit und Religiositit sind
letzten Endes zwei Seiten ein und derselben Realitit.
Glaube an Gott, an seine Vatergiite, weckt in der Seele
den Brudersinn und wird zur Quelle aller National-
tugend und alles Volkssegens, wie Pestalozzi u.a. in
der «Abendstunde eines Einsiedlers» ausfithri. Wenn
die religidsen Gefithle ausgeléscht sind, verliert die
Sittlichkeit ihre Kraft, und die Menschheit ist der tie-
rischen Natur ausgeliefert. Pestalozzi spielt auf die
Erfahrungen der Franzosischen Revolution an. «Ich
kenne kein Mittel, ein Volk, das der Despotismus
Jahrhunderte abrutiert hat, bei erwachenden Frei-
heitsgefithlen im Respekt fiir das Eigentum, im Ab-
scheu vor dem Blutvergiessen zu erhalten und es zur
Selbstiiberwindung hinzulenken, auf welcher alle biir-
gerliche Freiheit der Menschen beruhen muss, als ge-
setzgeberische Aufmerksamkeit auf die Erhaltung der
reinen Gefithle einer frommen, religiosen Volksstim-
mung.»

Der Staat hat allen Grund, der Religion Sorge zu
tragen. Er darf sie aber auf keinen Fall lediglich zur
Unterstiitzung natiirlicher Staatszwecke beniitzen. Ins-
besondere verurteilt Pestalozzi die Verlogenheit des
Machtstaates, der die Religion zur Beférderung seiner
tierischen Zwecke missbraucht. Nur insofern der
Staat sich an der Erziehung beteiligt und die Vered-
lung des Menschen zu seinem Zwecke macht, darfl er
die Religion beanspruchen. Aber selbst dann ist die
religiose Erziehung nicht unmittelbar eine Staatsauf-
gabe, sondern der Staat hat das Amt, die Religion zu
schiitzen und ihre Pflege durch Familie und Kirche
zu begiinstigen.

So sehr Pestalozzi den Staat in seinen gesamten Er-
ziehungsplan einspannt und ihn nach Erziehungsmag-
lichkeiten erforscht, nie verfillt er in den Irrtum,
blosse Erziehungsmoglichkeiten mit wirklichem erzie-
herischem Geschehen zu verwechseln. «Unstreitig ist,
keine Rechtsurkunde rettet uns vor den Folgen der
Einseitigkeit, Schwiche und leidenschaftlichen Selbst-
sucht, die in der Masse des Volks und seiner Repra-
sentation in den 6ffentlichen Behorden das allgemeine
Denken, Fiithlen und Handeln der Biirger bestimmt.
Nur die Erhebung unsrer selbst iiber alle diese Schwa-
chen ist es, was uns mit der innern Wahrheit gesetz-
licher Rechte und Vorziige in Uebereinstimmung zu
bringen vermag.» Nie verfillt Pestalozzi in den Irrtum
der Jiinger Rousseaus, die glauben, die Erziehung
konne sich auf Milieugestaltung beschrinken und die
Kinder werden dann im guten Milieu von selbst gut.
Er weiss, dass personliche Beeinflussung und Milieu-
gestaltung zusammenwirken miissen. «Was der Staat
und alle seine Einrichtungen fiir die Volkskultur
nicht tun, und nicht tun kénnen, das miissen wir tun:

20

Wir miissen unsre Kinder besser und kraftvoller er-
ziehen, als sie bisher erzogen worden.»

Letzten Endes ist es der Geist, der sittlich-religiose
Geist, der sich im Menschen und durch den Menschen
im Staate auswirken muss. Darum gilt das Wort:
«Lasst uns Menschen werden, damit wir wieder Biir-
ger, damit wir wieder Staaten werden konnen.»

Emilie Bosshart.

Erziehung der Erwachsenen

»Mit der heutigen Generation ist nichts mehr anzufangen!
Die kommende fiir ein ganz neues Sein und Wirken erziehen —
darin allein liegt Aussicht und Verheissung. Richten wir darum
alle unsere erzieherischen Krifte ausschliesslich auf die Er-
ziehung der Kleinen und Kleinsten!”. So tént’s oft, heutzu-
tage! — —

Ja, wenn wir im luftleeren Raum leben wiirden! Ja,
wenn die Erzieher fiir die Kleinen und die Kleinsten
nur einfach fertig da wiren, wohlgebildet und ausge-
riistet fiir ihre Aufgabe, nicht gehemmt durch das Blei-
gewicht ihrer Zeit und ihres Zeitgeistes! Wie sollen
denn Aeltere mitarbeiten an der Erziehung der Jiingern
fiir eine neue Zeit und ein neues Wirken, wenn sie sich
nicht durch Selbsterziehung und gegenseitige Erziehung
aller Aufwirtsstrebenden vorbereiten, mitten in ihrer
schweren Gegenwart, behaftet mit allen ihren Mingeln?
Und wer macht denn die Geschichte der nichsten zehn
Jahre mit ihren iiber alles wichtigen Entscheidungen,
deren Erbe die heute Kleinen antreten werden?

Wie wenn Pestalozzi einzig und allein an die Mog-
lichkeit der erzieherischen Wirkung auf die Kleinen

" geglaubt hitte? Dann wire die Weltliteratur um eines

ihrer bedeutendsten Werke irmer, um «Lienhard und
Gertrudy. Dann wiisste kein Erzieher, «Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt». Und wo wiren dann die «Briefe an
eine Mutter»?

Selbst die Erziehung der Kleinen und Kleinsten ist
nur moglich auf dem Umweg iiber die Erziehung der
Erwachsenen.

Unter welchen Umstinden und auf welche Weise
aber lassen sich Erwachsene denn iiberhaupt noch er-
ziehen? Wo findet der Erzieher erwachsener Menschen
Handwerkszeug und Methoden fiir die Erwachsenen-
bildung? Was sagt uns dariiber Pestalozzi?

Es miisste einer kein Lehrer sein, wenn er nicht zu-
erst an das Wort dichte, das gesprochene und geschrie-
bene Wort. Wahrhaftig, der gleiche Pestalozzi, der sich
mit dem grossten Recht so oft und so eindringlich wehrt
gegen das «Maulbrauchen» — er stellt das Wort mit
Macht in den Dienst seiner Volkserziehung! Das le-
bendige Wort! Von Herzen kommend zu Herzen ge-
hend, wie Grundtvig sagt. Das Wort fiir das ganze Volk,
nicht bloss fiir ein auserwihltes Leser-Publikum! Pesta-
lozzis beste Werke sprechen nie bloss zu den Pidagogen,
nie bloss zu Gebildeten. Sie wenden sich unmittelbar
an jedermann, an jede Mutter, an jeden Vater, an alle
Eltern aller Kinder: seine Fabeln und Geschichten,
seine Blitter und Artikel, seine Briefe und seine Reden.

Zwei kleine, zeitweise fast vergessene Schriften ha-
ben den Erzieher und Staatsbiirger im Enkel eines
Thurgauer Pfarrers geweckt. Im Kastenfuss seines ver-
storbenen Grossvaters hatte er sie entdeckt, in ziemlich
mitgenommenem Zustand. Da lag vergilbt und verbogen
der Stanser Brief, dieser ergreifende Bericht iiber ein
einzigartiges, aussichtslos erscheinendes Erziehungs-Ex-
periment, dieser Inbegriff einer ungewéhnlichen, wun-
derbar gelungenen Erziehungs-Erfahrung. Noch weiter
hinten fand sich zerknittert, fast zerkniillt «Pestalozzis



zweites Zehntenblatt», der leidenschaftliche Aufruf zur
Durchfithrung der Anno 1798 filligen Umgestaltung
des Wirtschaftslebens. Wie dankbar miissen wir sein,
dass die Schrift des Aktionskomitees 1946 (Pestalozzi
im eigenen Wort) nicht nur einige «Kernsitze» ent-
hailt, sondern auch die wesentlichsten Teile des Stanser
Briefes allem Volk wieder zuginglich macht. Und wie
muss es uns Nur-Erzieher schiitteln, wenn wir erfassen,
dass Pestalozzi nie Nur-Erzieher war; dass er im Gegen-
teil gerade als Erzieher den politischen und wirtschafi-
lichen Aufgaben tiefsten Ernst widmete! Am ernstesten
nahm er die «strukturellen Reformens, die Neuord-
nungen im Aufbau des politischen und gesellschaft-
lichen Lebens seiner Zeit.

Auch als Schriftsteller ist Pestalozzi nie Bloss-
Schriftsteller. Sein Wort ist nur ein Ausdruck seiner
Tat. Wenn das Tun schon die wesentlichste Eigenschaft
des Kinder-Erziehers ist — fiir den Erzieher Erwach-
sener wird eigenes Tun zur unentbehrlichsten Voraus-
setzung fiir die Wirkung des Wortes.

Am wenigsten konnen wir heute feststellen, wie Pe-
stalozzi in seiner unmittelbaren Titigkeit wirkte. Sicher
aber ist das eine: Auch das geschriebene Wort, so wir-
kungsvoll es sein mochte, war fiir ihn nicht das ur-
spriingliche. Pestalozzi ist erst «Maler» (Menschen-
Maler) geworden (wie er in einer seiner Fabeln sagt),
als seine Zeitgenossen sein unmittelbares Helfen ausge-
schlagen, verschmiht hatten.

Ihn selbst hat das lebendige Zusammensein mit an-
dern Erwachsenden und Erwachsenen am stirksten ge-
packt: das Klubleben der Jungen in Ziirich, die Aus-
sprache mit Tschiffeli, Tscharner, Iselin und andern
aufgeklirten Aufklirern, dazu die Freundschaftsfeste
der Helvetischen Gesellschaft, spiter der lebendige Ver-
kehr mit allen Menschen, bei denen er Anregung, Be-
stitigung und Widerspruch suchte, mit all den Unge-
zihlten, die zu ihm wallfahrteten.

Ist das nicht Wegweiser fiir uns heute? Wohl werden
wir das Wunder solcher Gespriche und Zusammen-
kiinfte nicht mehr mit der glithenden Begeisterung je-
ner empfindsamen Jahre auskosten. Aber auch heute
ist lebendiges Zusammensein und Zusammenleben fiir
erwachende und erwachte Erwachsene unendlich viel
wirksamer als jeder Versuch einer papierenen Beein-
flussung. Die Erziechung der werdenden Viter und der
werdenden Miitter, die Beratung der gewordenen Eltern
in deren Erziehungsschwierigkeiten, die Einfiihrung
miindig gewordener Staatsbiirger in die Probleme der
Allgemeinheit — all das wird sich trotz dem steigenden
Reichtum weckender Biicher und Zeitschriften am
wirkungsvollsten dann gestalten, wenn wir miteinander
reden, noch viel mehr: wenn wir miteinander leben
kénnen, geschehe das nun in Lager oder Heilstitte, an
Tagungen fiir Brautleute und Miitterschulen, an
Wochenenden allerorten oder im eigens dafiir geschaffe-
nen Volksbildungsheim. Alle diese Veranstaltungen le-
ben nicht so sehr von den Vortriigen der «Referenten»
als vom Zusammensein am Tisch, im Wald und in der
Schlafkammer, sei sie noch so primitiv. «Wohnstuben-
Erziehungs kann Pestalozzi, konnen Gotthelf und bei-
der Schiiler kiinstlerisch darstellen. Beschreiben und
erkldren dagegen lisst sie sich nicht — wohl aber er-
leben nach-erleben, mit-erleben.

Solche Erwachsenenbildung ist jedoch aufs starkste
gebunden an die Selbsterziehung des Erziehers. Und
das wird jedenfalls fiir immer das Wichtigste an Pesta-
lozzi bleiben: wie er an sich arbeitete, in der Jugend,

im Mannesalter, am meisten als Grossvater, als er mit
grauen Haaren noch einmal von der Pike auf diente.

Immer wieder steht jeder eifrig-titige Erzieher in
Versuchung, seine eigene Titigkeit allzu hoch einzu-
schitzen. Daher werden ihn auch alle Misserfolge so
leicht umwerfen und verbittern. Pestalozzi aber hat
nicht nur fiir die Kindererziehung, sondern noch mehr
fir die Volksbildung das Wesentliche in jeder Erzie-
hungsarbeit aufgedeckt: nicht das Werk des Erziehers
ist massgebend, sondern die Selbsttétigkeit dessen, dem
er helfen will. Es geht ja nicht um einen dussern Er-
folg, sondern um die Bildung der Krifte, die Bildung
aller wertvollen Krifte, die Bildung besonders jener
Krifte, die durch das wirtschaftliche Leben mit seinen
harten Anforderungen nicht zur Entfaltung kommen.
Bildung der Krifte aber ist nur méglich durch deren
Gebrauch, durch Uebung, durch Training. Der Erzieher
kann nichts anderes tun, als die eigene Tatigkeit derer
anzuregen, fiir die und mit denen er wirken will.

Darum ist Erwachsenenbildung so schwer. Darma
kann sie niemals Massen-Erziehung sein. Massen-Erzie-
hung ist ein Ding der Unmdoglichkeit. Fiir die Massen
gibt es nur Propaganda, nicht Ueberzeugung, sondern
nur Ueberredung oder gar Uebertélpelung. Gerade dar-
um aber ist fiir die Volksbildung die kleine Veranstal-
tung unerliisslich: nicht Massenversammlung, nicht
Massen-Suggestion, nicht Ansteckung durch die 6ffent-
liche Meinung, sondern Einzelwirkung auf Gegen-
seitigkeit.

Und darum sind bei Volkserziehung und Volksbil-
dung im Erwachsenenalter nicht Vortrag und Vor-
lesung die wirkenden Mittel, auch nicht Kino und
Radio, nicht einmal «Diskussion», sondern das Ge-
sprich. Das Gesprich von Mensch zu Mensch. Das Ein-
zelgesprich und das Gesprich in kleinen Gruppen.
Haben wir uns dafiir durch Pestalozzi schon geniigend
erziehen lassen? Jedenfalls hat er uns Wege gezeigl:
die Gespriche in der Wohnstube und im Wirtshaus, auf
der Gasse und beim Haarschneider zeigen uns unver-
gleichlich, wie jedermann Volksbildner werden kanmu.
Der lederne Katechismus hat ja dem lebendigsten Ro-
man Platz gemacht.

Vergessen wir dabei nicht, was Pestalozzi uns auch
gerade in «Lienhard und Gertrud» zeigt: bei der Volks-
bildung handelt es sich nicht nur um die Erziehung
des «Volkess, d. h. der «unterens Schichten. Auch die
«Vorgesetzten» (auch die Gemeindebehérden, auch die
Schulkommissionen, auch die Schulinspektoren, auch
die «Landesviter» und Wirtschaftsgewaltigen) sind hier
nicht ein fiir allemal die Erzieher. Sie sind auch die
Erzogenen. Sie bediirfen ebensosehr selbst der Erzie-
hung. Unter den Lehrern der Obern ist nicht die ge-
ringste — die Frau eines Schlufi-Maurers.

Volkserziechung im Sinne lebendiger Erwachsenen-
bildung ist wohl jener Teil in Pestalozzis Werk, der zu
seinen Lebzeiten und seit seinem Tod noch am wenig-
sten die Geister aufgeriittelt hat. Wird das Pestalozzi-
jahr dazu beitragen? Angesichts des Zusammenbruchs
und angesichts der ungeheuren Aufgaben méchte einer
wohl sagen: hochste Zeit!

Fritz Wartenweiler.

Tiusche dich nicht, Vaterland! Die Freiheit wird unsern
Kindern so wenig als eine gebratene Taube ins Maul fliegen,
als sie je irgend einem Volke der Erde also gebraten ins Maul
geflogen. Einzelnen Gliickskindern regnet freilich zuzeiten das
Gliick zum Dach hinein, Vélker und Nationen sind und werden
im allgemeinen nie gliicklicher, als sie es verdienen.

Aus Haller .H. P. Aphorismen* (Alfred Scherz, Bern: Parnassbiicherei)

21



Erziehung zur Dorfgemeinschaft

Pestalozzi war von Haus aus ein Stadtmensch. In
der Ziircher Miinstergasse tastete sich die Sonne kaum
tiber die Gesimse in die Riume vor, in denen das
welt- und naturfremde «Weiber- und Mutterkind»
aufwuchs. Rousseaus Ruf «Zuriick zur Natur!s hat
wohl wenige aus einem so kirglichen Stubendasein
herausgerufen wie den Jiingling Pestalozzi. Freilich
war ihm die Natur Rousseaus erst noch ein Buch-
begriff. Dann aber kam die entscheidende Wendung
zur Erde: der Student wurde Landmann. Damit trat
er auch den Weg von der Stadt zum Dorfe an.

Die Hauptstédte jener Zeit waren der Bevolkerungs-
zahl nach zwar recht bescheiden. Im Stande Ziirich
lebte nur jeder zwanzigste in der Stadt, nicht jeder
zweite wie heute. Das Gemeinschaftsleben der rund
10000 Einwohner war also iiberblickbar wie in der
antiken Polis. Aus der altgriechischen Geschichte,
dem Ursprung der abendlindischen Gemeinde, wihlte
Pestalozzi denn auch die Gestalt seiner Erstlings-
schrift. Von diesem Agis, einem jungen Reformer,
heisst es: «Seine drmeren Biirger kannten sein men-
schenliebendes, sein ihnen heiliges Herz.» Gleich ihm
wollte Pestalozzi den Staat neu gestalten, wobei er vor
allem die an Rechten #drmeren Landbewohner zur
demokratischen Gleichheit emporheben wollte. Seit-
her war er in der herrschenden Schicht seiner Vater-
stadt als Umstiirzler unerwiinscht. Die Landleute er-
kannten aber noch kaum, was fiir ein Vorkdmpfer des
freien Dorfes ihnen erstand. Der politische Sinn war
eben oft verkiimmert, am wenigsten freilich in ausge-
sprochenen Gemeindesachen, denn das Schweizer Dorf
hatte sich stets eine gewisse Selbstverwaltung zu wah-
ren gewusst. Pestalozzi glaubte nicht an eine natiir-
liche Ueberlegenheit der Stddter. Schon als Heran-
wachsender hatte er im grossviterlichen Hause in
Hongg beobachtet, wie blithende Kinder nur infolge
allzufrither Fabrikarbeit abstumpften.

Die innere Hebung der lindlichen Jugend machte
sich Pestalozzi nun zur Lebensaufgabe. Auf dem Neu-
hof und in Stans ging er praktisch zu Werke; aber
auch in Burgdorf und Iferten bildeten die Armen-
schulen wesentliche Teile der Anstalten. Pestalozzis
Schule war alles andere als ein blosser Zweckverband,
um Lesen, Schreiben und Rechnen zu lernen. Es waren
innige Lebensgemeinschaften, so dass sich der Lehrer
wohl versprechen durfte, dass sich in ihnen der kiinf-
tige Gemeindesinn bilde. Hier war der Geist des Stif-
ters unserer Religion der Liebe michtig. Die Kinder
der Miihseligen und Beladenen waren zu Pestalozzis
Arbeitstischen besonders eindringlich hergebeten.

Unserm Erzieher war die Gemeinde ein doppeltes
Wesen. Er sah in ihr einmal den Wirtschaftsverband,
der in der alamannischen Allmende wurzelte. Daneben
oder besser gesagt darin sollte aber auch die christ-
liche Gemeinde wirken. Die Wirtschaft sah auf den
Nutzen, die seelische Gemeinschaft aber sollte das
Leben aus der Liebe gestalten. Aus der Genossenschaft
sollte eine Bruderschaft werden.

Von hier aus lisst sich der Dorfroman «Lienhard
und Gertrud» iiberzeugend durchleuchten. Pestalozzi
schrieb ihn nach dem Scheitern des Neuhofer Ver-
suches als eine Fortfithrung der Erziehung mit andern
Mitteln. Der verhinderte Wohltiter wurde Ratgeber.
Er schildert uns ein Dorf in innerer Fiulnis. Licht-
scheue Gesellen finden sich zum Trunke zusammen;

22

Arbeitslosigkeit lastet auf manchem Haus; ein Er-
presser treibt sein: Unwesen; das Geriicht geht um.
Die Botschaft der Liebe dringt nicht durch. Der Pfar-
rer findet den rechten Ton oder zunichst den Mut
nicht. Da kommt die Hilfe. Nicht von der Kanzel und
nicht von der Kanzlei, sondern vom Herdfeuer einer
mutigen Frau geht das neue Licht, die neue Warme
aus. Es ist geradezu symbolisch zu nennen, dass die
innere und die dussere Gesundung der Gemeinde mit
einem Kirchenbau verbunden ist. Das Haus des Herrn
soll neu errichtet werden. So wird die &dussere Not
gebannt und durch den Bau der «unsichtbaren Kirche»
auch das innere Unheil. «Der Mensch hat zwei Ar-
beiten, eine innere und eine dussere. Wenn die dussere
im Dienste seiner innern ist, so bildet sie ihn fiir sein
inneres und &dusseres Leben gleich guty, heisst es in
«Christoph und Else». Wie aber in vielen Volkssagen
berichtet wird, der Teufel habe einen Kirchenbau als
Gegenspieler Gottes und Leidwerker der gutwilligen
Menschen verhindert, so fehlt es auch diesem Welt-
theater auf dem Dorfe nicht am Unhold. Der Vogt
Hummel will hinterlistic den Bau schon im Werden
verderben. Allein das Beispiel Gertruds, der Helferin
aller Armen, iiberzeugte die Dorfleute dergestalt, dass
dem Vogt das Handwerk gelegt wird. Wie ein Goit-
vater sitzt schliesslich Junker Arner zu Gericht.

Hat am Ende also doch ein Aristokrat das letzte
Wort? Gewiss, sofern er als Landesvater das Gewissen
des Volkes verkorpert. Er hat den «Vatersinn», den
Pestalozzi allen Vorgesetzten wiinscht, und bildet so
das minnliche Gegenstiick zur Dorfmutter Gertrud.
Es widerspriche aber der Grundhaltung unseres Dich-
ters, wenn sich das Dorf einfach bevatern und bemut-
tern oder gar auf die Dauer bevogten liesse. Die Selbst-
hilfe der Armen ist ja das Ziel von Pestalozzis Fiir-
sorge, Erziechung und Politik. Mehr als einmal schart
sich das Volk als Triger der Handlung um die Haupt-
gestalten. So ergibt sich von selbst eine Gemeindever-
sammlung. Kein Wunder, dass dieser erste Dorfroman
in deutscher Sprache auf Schweizer Boden erwuchs.
Als echter Aufklirer nimmt Pestalozzi bei der Auf-
hellung der Teufelsgeschichte die versammelten Dorf-
genossen in die Schule und erteilt ihnen eine Lektion
iiber den Aberglauben, die an Anschauung nichts zu
wiinschen iibriglisst.

Die drei Fortsetzungen des Buches sind dichterisch
diirftiger, aber reich an Rechenschaft iiber Gliick und
Ungliick eines Dorfes. Das Verbrechen Hummels wird
aus seiner ziigellosen Jugend erklirt, die Anfilligkeit
seiner Helfershelfer mit dem Mangel an hiuslicher
Ordnung. Es gilt also die Erziechung und das Haus-
wesen zu festigen. Ein Dorf gesundet vom Einzelnen
und von der Familie her. Hier setzt, bezeichnender-
weise von Getrud beraten, der Schulmeister Gliiphi
ein. Pestalozzi hat mit Bedacht einen Offizier und
Edelmann mit dem Lehramt seines Versuchsdorfes be-
traut, um seinen Lesern zu zeigen, dass diese Arbeit
am kommenden Geschlecht niemandem zu gering er-
scheinen diirfe. Er steht den Spinnerkindern einer
strengen Arbeitsschule vor. Alles «Maulbrauchen» ist
ihm in der Seele zuwider. Auch der Pfarrer fiillt den
Religionsunterricht nicht mit «Zankapfelfragen» der
Christenheit aus. So wird der gute Grund gelegt, und
Arner findet selbst: «Wir sind gottlob um einen Schritt
weiter mit dem Dorf als wir selber geglaubt.» Nun ist
die Gemeinschaft reif fiir eine neue Gesetzgebung,
die ohne Galgen auskommt. Ja, die Erfahrungen des



Dorfes Bonnal sollen dem ganzen Lande und seiner
Nachbarschaft zugutekommen. Ermuntert durch den
Beifall, den sein Werk selbst im auslindischen Adel
fand, schlug Pestalozzi, nicht immer iiberzeugend,
seine Bogen bis in héfische Kreise. «Lienhard und
Gertrud» sollte zum ABC-Buch der Menschheit wer-
den. Wie der Segen einer Familie von einem einzel-
nen Herzen, der Segen des Dorfes von einer genesenen
Familie ausging, so sollte Volk und Welt aus dem Ge-
sundbrunnen eines wiedergebornen Dorfes trinken. So
dachte sich Pestalozzi die Renaissance der Welt aus
der Reformation eines Dorfes. — Hatte er einst seine
Erziehungsarbeit in Buchform weitergefiihrt, so
konnte er nun nach mehr als zwanzig Jahren, wieder
in die Mitte der Kinder zuriickgekehrt, sagen: «Alles,
was ich bis jetzt getan habe, ist gleichsam nur die
Fortsetzung dieses Buches.»

Inzwischen war das Schweizer Dorf in Untertanen-
landen durch die Helvetik frei geworden. Die Patriar-
chen vom Schlage Arners schwanden im Bundesstaate
dahin, die «<hummelartigen Vorgesetzten» wurden ab-
setzbar. Geblieben aber ist das Gebot, den guten Geist
des Dorfes wach und rein zu halten. Und hoffentlich
blieb uns auch Lust, Mut und Geduld, in der Nach-
folge Pestalozzis aus der Einsicht in die Notwendig-
keit der Erziechung alle Kleinarbeit auf uns zu neh-
men, welche das Allgemeine im besondern Falle
lebenswahr macht. Wie jedes Schweizer Dorf ein wenig
Seldwyla ist, so birgt auch jede unserer Schulgemein-
den etwas von den MiBstinden und den Moglichkeiten
des Pestalozzidorfes Bonnal. Und wem wire hier das
Wichteramt eher anvertraut als der Lehrerschaft, die
mitverantwortlich dafiir ist, dass keine Hummel auf-
kommen und Menschen von der Seelenkraft Gertruds
uns immer wieder erstehen. Denn die schweizerische
Gemeinde ist und soll bleiben ein Probestiick der De-
mokratie aus dem Geiste des Christentums.

Georg Thiirer.

Lateinischer Sprachunterricht

Es ist wohl in weiteren Kreisen wenig bekannt,
dass Pestalozzi im héheren Alter der Methodik des
Lateinunterrichts ein lebhaftes Interesse entgegen-
gebracht hat. Wir sind dariiber eingehend unterrichtet
durch die Briefe und eine hinterlassene Schrift eines
jungen, begeisterten Pestalozzischiilers und -verehrers,
des siebenbiirgischen Pidagogen und Nationalhelden
Stephan Ludwig Roth (1796—1849) '), Er war von
1818 bis 1820 an Pestalozzis Institut in Yverdon als
Lehrer titig, und als er am 6. April 1820 sich auf die
Heimreise begab, stellte ihm Pestalozzi das Zeugnis
aus, dass er ihm «besonders in seinem Versuch, den
Sprachunterricht mnemonisch und psychologisch zu
erleichtern und zu vereinfachen, sehr wesentliche
Handbietung geleistet habe, indem er seine diesfilligen
Grundsitze mit entschiedenem Erfolg auf den Unter-
richt in der lateinischen Sprache angewandt habe, so
dass er in dieser Riicksicht wirklichen Anspruch auf
seine Dankbarkeit besitze».

Die Briefe Roths aus dieser Zeit geben uns Auf-
schluss dariiber, dass er zunichst beabsichtigte, seinem
verehrten Meister am Geburtstag vom 12. Januar 1820
ein Werk iiber den lateinischen Sprachunterricht auf

1) Gesammelte Schriften und Briefe. Aus dem Nachlass her-

ausgegeben von Otto Folberth. II. Band: Die Heimkehr (1928,
Klingsor Verlag Kronstadt; Bibl. des Pestalozzianums VI 584 IT).

den Geburtstagstisch zu legen. Er hatte die Arbeit am
26. August 1819 im Juradorf Bullet (bei Les Rasses)
begonnen, war dann aber schwer erkrankt und konnte
sie auf den gewiinschten Zeitpunkt nicht abschliessen.
Sie sollte einen methodologisch grundlegenden, theo-
retischen Hauptteil und als Anhang ein lateinisches
Elementarbuch nach diesen Grundsitzen enthalten.
Roth nennt es mehrfach zirtlich sein «Elementar-
biichelchen» und sein «Opusculum latinum». Aber ge-
rade von diesem praktischen Anhang hat sich leider
keine Spur erhalten. Wir erfahren nur aus einem
Brief, den Roth auf der Heimreise am 10. Mai 1820
von Freiburg aus, wo er die Schule des Pater Girard
besuchte, schrieb: «Das Werkchen selbst ist noch nicht
fertig, wird aber in einiger Zeit es werden. Nach dem-
selben wird schon in Vernet, einem landwirtschaft-
lichen Imstitute bei Genf, unterrichtet und schmiegt
sich sehr leicht an diese Lehrart an?2), der ich seit
der Besuchung von P. Girards Schule auch zugetan
bin3) ... In meinem Vaterlande will ich das Opus-
culum fertig machen.» Und in einem Brief vom
30. September 1820 aus Kleinschelken in Siebenbiirgen
offeriert er einem Buchhindler in Iferten die Heraus-
gabe eines Buches itber die naturgemisse Bearbeitung
der Sprache mit Anhang (Anfangsgriinde der lateini-
schen Sprache), als Vorldufer einer lateinischen Gram-
matik nach Pestalozzischen Grundsiizen. Roth fand
dafiir keinen Verleger. Er scheint sich darum andern
Studien zugewandt zu haben. Wenigstens lesen wir in
einem Brief vom Dezember 1820 an Pestalozzi: «Die
Ausarbeitung Thres mir aufgetragenen Elementar-
buches der lateinischen Sprache hat seit einiger Zeit
das Studium der Mnemonik unterbrochen.»

Das Herzstiick des geplanten Werkes, den theoreti-
schen Hauptteil, der unter dem Titel «Sprachunter-
richt> zum Teil in drei Fassungen ¢) vorliegt, diktierte
Roth erst 1824 in Reinschrift, fand aber auch hiefiir
keinen Verleger, so dass das Werk erst mehr als hun-
dert Jahre nach seiner Entstehung durch Otto Fol-
berth verdffentlicht und allgemein bekannt gemacht
wurde.

In der Vorrede zum «Sprachunterrichty erklért er:
«Damals war Pestalozzi von dem Gedanken einer
psychologisch - mnemonischen Elementarisierung des
lateinischen Sprachunterrichts stark ergriffen. Diese
Sache war seine liebste Unterhaltung, sein nur auf
kurze Zeit zu unterbrechendes Gesprich. Wer ihn
hierin auffasste und Hand ans Werk legte, war sein
Freund, sein Liebling.» Pestalozzi nahm daher regen

2) Gemeint ist die Bell-Lancastersche Methode, die damals
weit in der Welt verbreitet war. Ihr Wesen griindete sich auf die
Verteilung einer grossen Klasse in mehrere Abteilungen und auf
die Benutzung eines Zoglings zum Unterricht der andern.

3) Wenige Monate vorher hatte sich Roth mit schirfster Kri-
tik gegen die Bell-Lancastersche Methode gewandt, da sie nur
den Ehrgeiz wecke als falsche Triebfeder (Sprachunterricht
13. Kap.).

4) Roth hatte in Yverdon Teile seiner Arbeit durch einen
Kollegen ins Franzosische und durch «eine englische fromme
Dame» aus dem Franzosischen ins Englische iibersetzen lassen,
in der Hoffnung, das Werk finde auch in England Anklang. Er
schrieb am 1. Jinner 1820 an seine Eltern: «Da ich meinen Un-
terricht in lauter lateinischen Sitzen gebe und dann bloss dar-
iiber reflektiere, so finden dies die Englinder auch fiir ihre
Lancastersche Methode sehr anwendbar, und auch aus diesem
Grunde wiirde auch mein Elementarbiichelchen bei ihnen ver-
mutlich Unterstiitzung finden», Und am 29. Hornung 1820: «In
England ist iiber Pestalozzi noch nichts erschienen; vielleicht
tut die Neuheit der Sache zum Verkaufe bei meiner Arbeit den-
jenigen Dienst, den sonst die Giite zu tun pflegts.

23



Anteil an der Arbeit und am Unterricht seines eifrigen
Schiilers, stellte ihn auch Fremden vor, die nach Yver-
don kamen, um die «Methode» zu lernen. Und Roth
bezeugt mehrfach, dass die im «Sprachunterrichts
niedergelegten Gedanken von Pestalozzi und aus des-
sen Schriften stammen, dass er allerdings auch einige
eigene Gedanken beigesteuert habe. Als seine Absicht
bezeichnet er 1. alles Wahre und Erprobte in einen
Brennpunkt zu sammeln, und 2. die Methode Pesta-
lozzis auch auf die Humaniora anzuwenden.

So stellt er denn seinen Untersuchungen ganz im
Sinne Pestalozzis allgemeine Betrachtungen iiber die
Menschenbildung voran und stellt fest, dass zwar
Pestalozzi und seine Anstalt sich noch nie im Zusam-
menhange iiber die alten Sprachen und deren Stellung
zum gesamten Unterrichts- und Erziehungsfach be-
sonders habe vernehmen lassen, dass aber selbst aus
einer geringen Kenntnis der Methode hervorgehe, dass
sie das Urspriingliche und Ewige, das in den Alten
ruhe, nicht nur nicht gleichgiiltig auf der Seite lassen
konne, sondern dass sie ihnen eine einflussreiche Stel-
lung auf die Menschenbildung im ganzen einriumen
werde. Zwar sei der Anspruch des Humanismus, dass
man die alten Quellen als die einzige wahre Quelle
menschlicher Bildung erklire, ein Irrtum. Die Bildung
der Neueren miisse von der Natur, von den urspriing-
lichen Kriften des Geistes, vom Leben selbst ausgehen.
Darum muss die Muitersprache, da sie die innerste
Offenbarung des Volkslebens ist, als Medium fremder
Erkenntnis dieser selbst vorausgehen. Dagegen steht
der Unterricht in den alten Sprachen als eigentliche
Kunstweihe, als Vollendungsmittel der geistigen Kraft
fiir jeden frei Weiterstrebenden einzig und uniiber-
trefflich da.

Daher behandelt Roth in den drei folgenden Ka-
piteln eingehend das Wesen der Muttersprache, zeigt,
wie allen Worterkenntnissen lebendige Anschauung zu
Grunde liegen miisse, und lehrt, dass der Unterricht
in der Schule nicht in Regeln bestehen diirfe, sondern
in Beispielen, die zur Regel fithren. Nachdem er vor
zu frithem Lernen fremder Sprachen, wie es im
18. Jahrhundert iiblich gewesen war, gewarnt hat,
kommt er auf die alten Sprachen zu sprechen.

Dabei liegt ithm zunichst daran, die natiirliche
Aufeinanderfolge der drei alten Sprachen, Hebriisch,
Griechisch und Lateinisch, zu empfehlen. Im vollen
Bewusstsein der praktischen Schwierigkeiten glaubt
er, wesentlich sei nicht die Brauchbarkeit und Niitz-
lichkeit, sondern die reine Entwicklung der mensch-
lichen Krifte: der Entwicklungsgang des Geistes
miisse mit dem geistigen Entwicklungsgang der
Menschheit iibereinstimmen.

In jeder der drei Sprachen ist eine vierfache Bahn
zu durchlaufen: 1. der Elementarkursus, 2. der phra-
seologische, 3. der statarische und 4. der kursorische
Kursus. Und Roth schldgt danach folgendes Schema
vor, wie die Erlernung der drei alten Sprachen nach-
einander erfolgen solle:

1t 2% 3. 4,
Hebriisch Elemente Phraseol. Statar.

Kursor. — -—
314 25 3. 4.
Griechisch 0 Elemente Phraseol. Statar. Kursor. —

1 25 3. 4

Lateinisch 0 0 Elemente Phraseol. Statar. Kurs'or.

Dieses Schema mag uns heute als reine Theorie
ohne praktischen Wert erscheinen. Aber tatsichlich

24

wurde auch in Deutschland zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts das Griechische vor dem Lateinischen gelehrt
und gelernt, und zwar begann man den Griechisch-
unterricht mit Homer 3).

Ein Hauptanliegen Roths, dem er das 9. Kapitel
«Anfang und Ende» widmet, ist seine Forderung eines
stufenweisen Ganges, des Fortschreitens vom Leichten
zum Schwereren. Wobei er doch, im Hinblick auf
gewisse piddagogische Spielereien seiner Zeit, betont,
dass dem Kind nicht jede Anstrengung erspart werden
solle: «nicht spielend, nicht tindelnd gelange es zur
ernsten Wissenschaft der Kunst.»

Erst mit dem 10. Kapitel «Formenlehre und Syntax»
betriit Roth nach diesen langen allgemeinen Betrach-
tungen den eigentlichen Boden des lateinischen An-
fangsunterrichts. Und im Gegensatz zu bisher geiibter
Methode stellt er fest, dass Formenlehre und Syntax
eigentlich in keiner Sprache wirklich abgesondert,
sondern nur zum Behufe des Unterrichts und vorziig-
lich des Lehrers getrennt worden sind. In der Verbin-
dung der grammatischen Sicherheit mit der leben-
digen Uebung, im Zusammenhang liickenloser Reihen-
folgen beruhe die Kraft und das Leben der Sprache.
Aus der lebendigen Durchdringung der Form mit der
Anwendung, die aber gleichzeitig und nicht hinten-
nach zu erfolgen habe, werde fiir die Sprachen ein
neuer Geist aufgehen.

Im Hauptkapitel «Memorie (Gedichtnis) und Ver-
stand» wendet sich Roth einleitend scharf gegen «un-
mittelbare Denkiibungen», wie sie damals iblich
waren, aber auch gegen die weitverbreitete Auffas-
sung, dass Auswendiglernen (Katechismus!) die
Hauptsache sei. Daran schliesst sich eine Wiirdigung
der Unterrichtsficher. Die reinste Verstandesbildung
gewihrt die Mathematik. Die Sprache aber ist wesent-
lich an die Erde und ihre Anschauung gekniipft; sie
beruht auf Tatsachen, Erfahrungen und Anschau-
ungen. Bei der Sprache sind zu unterscheiden: 1. ein
Inneres, der Geist, 2. ein Aeusseres, der Ton, in den
jedes Wort sich kleidet. Das Innere kommt dem
Denken zu, das Aeussere dem Behalten. «Nur insoweit
sich aus innern und #ussern Anschauungen neue Be-
griffe und Folgen entwickelt haben, nur insoweit hat
der Verstand bei der Spracherlernung Anteil. Jedoch
bleiben auch diese Worte der eigentlich durch den
Verstand errungenen Begriffe wieder nur durch das
Gedichtnis in unserem Sprachbewussisein fest. Der
Anteil, den daher das Gedichtnis bei Erlernung von
Sprachen hat, ist bedeutend grosser, als er gewdhnlich
angesehen und angeschlagen wird.»

In diesem Zusammenhang kommt Roth auf die
Anschauung zu sprechen. Wie die Natur zu unserer
Muttersprache die Anschauung hergeben muss, so
miissen bei den alten Sprachen getreue Abbildungen

5) Die in diesem Sinn geschriebene Schrift von L. G. Dissen,
Kurze Anleitung fiir Erzieher, die Odyssee mit Knaben zu lesen,
erschienen 1809 und von Roth zitiert, ist auch dadurch interes-
sant, dass sie der damals noch junge J.F.Herbart herausgab,
ihr eine Vorrede beigab und sie Johann von Miiller widmete. —
Uebrigens war es mit den Griechisch-Kenntnissen Roths nicht
weit her. In seinem Brief vom 17. Mai 1820 aus Hofwyl, in wel-
chem er die Anstalt von Fellenbergs und im besondern seine
Gelehrtenschule rithmt, schreibt er: <Es macht mich so unzufrie-
den mit mir, wenn ich 9—10jihrige Kinder den Homer lesen
sehe, da mir kaum ein Blick hinein erlaubt ist. Unser bischen
Latein entschiidigt wie manchen anderen mich auch nicht. Das
schone griechische Altertum liegt fiir uns grosstenteils verschlos-
sen; wir hatten darin im Anfange zu unwissende Lehrer. Gott
verzeihe es ihnen, dass ich mit nur zu wahrem Recht dies mein
Bekenntnis machen muss.»



den Mangel ersetzen. Diese werden unserer Phantasie
zu Hilfe kommen und durch die Lebendigkeit, welche
ein Bild in der Vorstellung erzeugen kann, die Kennt-
nis der Antiquititen sehr erleichtern. Dabei muss man
freilich nicht in den Fehler des gefeierten Comenius
verfallen, der in seinem Orbis pictus auch alle Gegen-
stinde des damaligen modernen Lebens bildlich dar-
stellen zu miissen meinte. Abschliessend schreibt Roth:
«Wiirde das Latein oder Griechische aus lautern
Schriftstellern geschopft und zur Erklirung der Anti-
quititen Abbildungen verwendet, so wire gewiss viel,
sehr viel durch die Belebung der Phantasie zur Sicher-
heit der Erkenntnis und zum leichteren Im-Sinn-
behalten getan und dieser Schritt wire wichtig und
wohltitig fiir das ganze kiinftige Studium der Alten.
Wie schwierig ist es, durch blosse Erkldrung eine so
entlegene Sache zu versinnlichen und welche sichere
Vorstellung kénnte man durch Abbildungen von
einem gewissen Teil vom Leben, von Wort und Sache
abgestorbener Vilker bekommen!»

Entsprechend der Bedeutung, welche Roth dem
Gedichtnis zuschreibt, behandelt er im 12.Kapitel
ausfithrlich die Gedichinismittel. Der Herausgeber
Folberth gibt hievon zwei Fassungen, wovon die erste,
noch ohne Zusammenhang mit dem «Sprachunter-
richt», schon am 30.Dezember 1818 in Iferten ins
Reine gebracht worden war unter dem Titel «Ueber
die mnemonischen Kunsimittel bei Erlernung von
Sprachen». Nach Roth hat das Gedichtnis dreiwesent-
liche Eigenschaften: die Lebendigkeit ist die Kraft
des schnellen Behaltens, die Deutlichkeit die Kraft des
deutlichen Behaltens und die Dauer die Kraft, die-
jenigen Bilder, die die Seele schon ldngst in sich auf-
genommen, zu jeder beliebigen Zeit wieder hervor-
rufen zu konnen. Alle Mittel aber zur Entwicklung
und Entfaltung und Betitigung des Gedichinisses sind
teils korperliche, teils geistige. Roth befasst sich nur
mit den geistigen und nur mit denjenigen, die zur
Spracherlernung notwendig sind. Und da stellt er drei
Hauptgesetze fest: 1. Gesetz der Verwandtschaft (Ho-
mogenitit), 2. Gesetz des Ortes (Lokalitiit), 3. Gesetz
aus der lauten taktmaissigen Aussprache.

Zum ersten Gesetz weist Roth hin auf die Aehnlich-
keit vieler lateinischer Worter mit den entsprechenden
deutschen Wortern (pater Vater, fenestra Fenster usw.)
oder mit geldufigen, aus dem Franzosischen kommen-
den Fremdwortern (protestieren, simulieren, repe-
tieren usw.). Am Beispiel von facio macht er auch
aufmerksam auf die zahlreichen Zusammensetzungen
und Ableitungen von diesem Wort. d. h. auf die Wort-
familien.

Beim wichtigen Gesetz des Ortes weist Roth unter
anderem hin auf ein «sich bewihrendes Haupterleich-
terungsmittel des Auswendiglernens», das neulich im
Pestalozzischen Institut durch den Englischlehrer
Greaves seine Anwendung gefunden hatte. Das Ver-
fahren besteht darin, dass man an die Wandtafel eine
Figur zeichnet und auf die Seiten die Worte herum-
schreibt. Der Lehrer zeigt auf das erste Wort und
spricht es aus und sagt die Bedeutung dazu. Die Kin-
der sprechen das Wort nach; nun zeigt der Lehrer
auf ein anderes Wort, spricht es aus und sagt die Be-
deutung. Die Kinder sprechen wieder nach. Nun
spricht der Lehrer beide Worte aus, die Kinder
sprechen beide Worte nach. So schreibt der Lehrer
ein drittes Wort an die Tafel, zeigt darauf, spricht es
aus, sagt die Bedeutung; die Kinder sprechen es nach.

Nun zeigt er auf alle drei Worte und die Kinder wie-
derholen alle drei.

Auf den lateinischen Sprachunterricht angewendet,
erweist sich nach Roth das Dreieck als die geeignetste
Figur. «Da nimlich in jedem Satz drei Grundbestand-
teile (Subjekt, Objekt und Copula®) vorkommen
und enthalten sind, so korrespondiert dann jeder Seite
irgendein Grundbestandteil.»

Zur Erliuterung werden folgende einfache Sitze
um das Dreieck angeordnet:

pater \est mater est
X
\\
N A

femina

maritus

Kommt im Satz eine n#dhere Bestimmung der
Grundbestandieile vor, so wird die nihere Bestim-
mung zu seinem Grundbestandteil geschrieben, z.B.:

templum exstruxiti
soror beatae spatio
tua est virginis dierum centum

civis Romanus

puella pulchra
Aurelius

Zum dritten Gesetz der lauten taktmissigen Aus-
sprache #ussert sich hier Roth mehr in allgemeinen
Betrachtungen. Er redet hier (1818) dem Latein-
sprechen das Wort, wihrend er einige Jahre spiter
(1824), beim Diktieren der letzten Fassung, verschie-
dene Griinde zusammenstellt, die gegen das Latei-
nischsprechen angefiihrt werden konnen.

Eingehender befasste sich Roth in der zweiten
Fassung mit der Gedichtnislehre. Seine Weisungen
lauten: Uebung, oftere Wiederholung, Reihenfolge
vom Leichteren zum Schwereren: «Die Zusitze miiss-
ten so klein sein, dass der Schritt vom einen zum
andern nicht einmal recht gemerkt wiirde. An das
Wohlbekannte und bis zur Fertigkeit Gebrachte kom-
men wieder neue hinzu, die sich an das vorige an-
schliessen und ebenso leicht iiberwunden wiirden...
Da ein gewisser Sprachschatz und Wortreichtum
gleich von vorneherein zu Grunde gelegt werden soll
und hiemit der Anfang gemacht werden muss, so ist
es der Mithe wert, gleich von Anfang zur Erwerbung
eines notigen Vorrats von disponiblen Worten sich
Miihe zu geben.» Um die Aufmerksamkeit wach zu

6) Es ist schwer fassbar, dass Roth sich des in dieser Be-
hauptung liegenden schweren Fehlers nicht hewusst geworden
ist, dass er das Wesen des nominalen Prddikats nicht erfasst hat.
In der damals sehr verbreiteten Kleinen lateinischen Grammatik
von Chr. G. Broder (7. Aufl. 1808), die Roth kannte und die er
zweimal erwihnt, hitte er die richtige Auffassung von der
Zweiteilung jedes Satzes in Subjekt und Priidikat (verbal oder
nominal) finden kénnen. — Der Merkwiirdigkeit halber sei hier
beigefiigt, wie Broder den lateinischen Akkusativ mit Infinitiv
erklirt: «Die Partikeln quod und ut, wenn sie dass heissen, wer-
den oft weggeworfen, und der Nominativ des Subjects in den
Accusativ, das Verbum aber in den Infinitiv verwandelt. Beym
Uebersetzen muss man thun, als ob die Partikel quod oder ut
da stiinde, und sie iibersetzen, und dann aus dem Accusativ
den Nominativ, und aus dem Infinitiv das gehérige, bestimmte
Tempus machen.»

25



halten, sind Neuheit, Wechsel, Kontrast und Steige-
rung vorziiglich geeignet. Die eigentlichen «mnemoni-
schen Kunstmittely hoffte Roth im, leider nicht ge-
druckten und nicht mehr vorhandenen, Elementar-
buch, soweit sie darstellbar sind, vereinigen und ver-
wenden zu konnen. Er verweist auch in dieser Fassung
wieder auf das Ortsgedichinis unter Bezugnahme auf
die bei Cicero, De oratore 11 86, iiberlieferte Anekdote
iiber Simonides von Keos. Im einzelnen empfiehlt er
tabellarische Uebersichten, Verwendung verschiedener
Farben fiir die Endungen, Figuren, Unterstreichen,
kurz «sinnliche Anschauung». Auch die Versus memo-
riales schitzt er. Daneben macht er aber bereits auf
sprachwissenschaftliche Erkenntnisse aufmerksam:
«Es erfordert nur eine genaue Beobachtung dieser Er-
scheinungen (Verwechslung und Verwandlung), um
wie mit einem Schliissel aus einer Sprache in die an-
dere gehen zu konnen.»

Leicht erheiternd wirkt sein Vorschlag, durch eine
willkiirliche, eingebildete Aehnlichkeit eine tatsidch-
lich nicht vorhandene zu ersetzen, um so das Behalten
eines Wortes zu erleichtern. Als Beispiel nimmt er
das Wort passer der Sperling und schreibt: «Diesen
Vogel heisse ich wegen dem Behalten lieber Spatz,
der auf den Frass passt. Dieses Wort passt verkniipft
sich mir mit passer und ich behalte es.» Aehnlich bei
radius der Strahl (die Speiche am Rade); tellus das
Erdreich (die Rémer dachten sich die Tellus wie
einen Teller); rivus der Bach (der Bach rieselt);
vallis das Tal (das Wasser fillt im Tal); brachium der
Arm (mancher mutwillige Knabe zerbrach sich den
Brachius) usw.

Auf dem richtigen Wege war Roth, als er mnach
Bréders kleiner lateinischer Grammatik (§§ 85—90)
auf die Wichtigkeit der Wortbildungslehre aufmerk-
sam machte: «Darum wire es sehr zu wiinschen, jedes
Wort, wenn es ein zusammengeseiztes oder abgeleitetes
wire, in seiner Zusammensetzung oder Ableitung mit
Zuriickweisung auf seine Wurzel zu geben und diese
hinwieder mit Zuriickweisung auf ihre Sprésslinge.»

Zum Schlusse betont Roth seine Hauptabsicht, die
Erlernung der Sprachen auf alle mogliche Weise zu
befordern. Durch mnemonische Mittel gewinnt man
an Zeit. «Jede Erleichterung aber (die mnicht
schwicht), wie gering sie sei, muss angewendet wer-
den, mit Fleiss und Eifer.»

Das Neue an dieser von Roth empfohlenen Pesta-
lozzischen Methode ist, dass bei der Erlernung des
Lateinischen nicht wie bisher der genetisch-philo-
sophische, sondern der dem Kinde angepasste synthe-
tisch-elementarische Weg eingeschlagen wurde. In die-
sem Sinne war Heinrich Pestalozzi auch der Bahn-

brecher fiir die heutige Methode des Lateinunterrichts.
Paul Boesch.

Vor hundert Jahren

Im Rechenschafisbericht des aarg. Regierungsrates
iiber das Jahr 1843 lesen wir: «Da das Schulhaus in
Birr zu klein und baufillig ist, so wurde auch an die
Aufforderung zum Neubau ein schon seit langerer Zeit
gehegies Projekt angekniipft, dass nimlich der Staat
sich durch Leitung des Baues und angemessenen Ko-
stenbeitrag mitbeteilice, um zugleich den auf dem
Gottesacker zu Birr unter der Traufe des Schulhaus-
daches ruhenden Gebeinen von Vater Pestalozzi ein
wiirdiges Grabmal zu setzen und dadurch einen schwa-

26

chen Teil derjenigen Verpflichtungen abzutragen, die
der Staat Aargau dem Andenken dieses unsterblichen
Mannes schuldet.y — Wie der gleiche Rechenschafits-
bericht meldet, wurden noch im Jahre 1843 die ersten
einleitenden Schritte zur Ausfithrung des Planes getan.
Der Kanton Aargau anerbot sich, die Hilfte der Bau-
kosten von Schulhaus und Grabmal zu iibernehmen.
Die Verhandlungen kamen jedoch erst im Jahre 1845
zum Abschluss. Im selben Jahre wurde eine den Namen
Pestalozzis tragende schweizerische Armenerziehungs-
anstalt (Pestalozzi-Stiftung) ins Leben gerufen. Sie
wurde am 12. Januar 1846 unter der Leitung eines
aargauischen Gemeindeschullehrers eréffnet und zihlte
anfinglich bloss 4 Zoglinge. Am Jahresende beher-
bergte sie schon 10 Knaben und 2 Maidchen. Sie
wurde vorerst auf der Schuldomine Olsberg (Bezirk
Rheinfelden) untergebracht. Ebenfalls ins Jahr 1845
fillt die Vollendung von Schulhaus und Denkmal; die
bekannte Inschrift hat Seminardirektor Augustin Kel-
ler verfasst. Sie enthilt die wichtigsten Daten des Le-
benslaufes. In den ersten Tagen des Jahres 1846 wurde
auch noch das Brustbild aus weissem -carrarischem
Marmor fertiggeschaffen. Es ist ein Werk des damals
jungen, in Ziirich wirkenden Einsiedler Kiinstlers Joh.
Ehrler.

Am 23. Dezember 1845 fasste die aargauische Re-
gierung den Beschluss, den 100. Geburtstag Heinrich
Pestalozzis in einfach-wiirdiger Weise offentlich zu
feiern, an jenem Tage das Birrer Schulhaus einzuwei-
hen und zugleich die Ueberreste des grossen Men-
schenfreundes feierlich von neuem beizusetzen. In
einer Zeit ungewdhnlicher politisch-konfessioneller
Spannungen — wenige Jahre nach der Aufhebung der
aargauischen Kléster — setzte sich die Regierung des
Aargaus mutig fiir Pestalozzi ein, indem sie verkiinden
liess, dass die auf den 12. Januar 1846 vorgesehene
Feier «als ein Akt der Dankbarkeit gegen den um die
Kultur der Menschheit und den Ruhm seines Vaterlan-
des verdienten Mitbiirger zur Ehre seines Andenkens»
stattzufinden habe. Dieses betonte Einstehen fiir Pe-
stalozzi trug der Aargauer Regierung und ihren Gesin-
nungsfreunden aus verschiedenen Teilen des Schwei-
zerlandes schwere Angriffe ein.

Allein trotz aller Anfechiungen und Sticheleien
wurde der 12. Januar 1846 zu einer erhebenden Ehrung
fiir Pestalozzi. Der kalte Wintertag sah eine Menge
Volks im Birrfeld. Selbst aus dem Auslande waren
Pestalozzi-Verehrer eingetroffen. Im Chor der Kirche
von Birr war der blumenbedeckte Sarg aufgestellt. Das
kleine Gotteshaus vermochte lange nicht alle Leute
zu fassen. Den Vortritt hatten die Nachkommen und
Verwandten des Verewigten, die Mitglieder der Be-
hérden und die Singer, welche die kirchliche Feier
mit einem Choral eroffneten. Dem Gebet des Geistli-
chen folgte ein Schiilergesang, und dann begannen die
Glocken zu liduten. Dies war das Zeichen, dass die
Ueberreste Pestalozzis zu ihrer endgiultigen Grabes-
statte gebracht werden sollten. Den Sarg trugen Lehrer;
die Ecken des Bahrtuches wurden vom Rektor der
Aarg. Kantonsschule, von Seminardirektor Augustin
Keller und von zwei Bezirksschullehrern gehalten.
Gleich hinter dem Sarge schritt der Armenlehrer mit
den 4 ersten Knaben der neuen Armenerziehungsan-
stalt einher. Hinter ihnen kamen die Schulkinder der
Kirchgemeinde, dann die Lehrer und Lehrerinnen,
welchen sich die offiziellen Giiste und die iibrigen
Teilnehmer der Feier anschlossen. Wihrend des Grab-
gesanges wurde der Sarg in die Erde hinabgelassen
und zugleich wurde das in die Schulhauswand einge-



lassene Denkmal enthiillt. Unter den Rednern, die nun
das Wort ergriffen, befand sich auch der damalige
aargauische Landammann Dr. Wieland. An einem ein-
fachen Mahle in Brugg errang sich, wie der «Schweizer-
bote» vom 15. Januar zu melden wusste, Pfr. Spriingli
von Thalwil die Palme des Tages. Sein Trinkspruch
wurde mehrmals von stiirmischem Beifall unterbro-
chen. Eine Bemerkung des «Schweizerbotens iiber den
«Spott der Ultramontanen und der reformierten Kon-
servativeny berechtigt zur Annahme, dass die gelobte
Tischrede Pfr. Spriinglis nicht frei von politischen
Anspielungen gewesen sein mochte...

Es darf noch beigefiigt werden, dass auch im Januar
1896 in Brugg und Birr grosse Pestalozzi-Feiern abge-
halten wurden. Initiantin war die Bezirkskonferenz
Brugg. Als Redner hatten sich der wortgewandte, aus
dem Lehrerstande hervorgegangene Redaktor (der spé-
tere Nationalrat und Stadtammann) Jéiger aus Baden
sowie der aargauische Erziehungsdirektor Dr. Kippeli
zur Verfiigung gestellt.

Paul Erismann.

Kantonale Schulnachrichten
Baselland.

Aus den Verhandlungen des Vorstandes (27. Dez.
1945). 1. Aufnahme in den LVB: Hans Erny, Binnin-
gen. Entlassung per 31. Dez. 1945: Frl. B. Biirgin,
Muttenz.

2. Alle aktiven Lehrkrifte haben nun den 3. Band
des «Baselbieter Heimatbuchs» erhalten, wofiir ein
Dankschreiben an die Erziehungsdirektion gerichtet
wird.

3. Es werden einige Entschidigungen fiir vermehrte
Arbeit zweier Funktionire im Vorstand wie auch das
Honorar fiir die Verfasser der Festschrift festgesetzt.

4. Am 4. Dez. haben wir zusammen mit dem Beam-
tenverband BL, dem VPOD BL und dem Polizeiange-
stelltenverband BL eine wohlbegriindete Eingabe (8
Seiten Text, 2 Seiten graphische Darstellung) zur Er-
langung einer geniigenden Teuerungszulage pro 1946
an den Regierungsrat gerichtet.

5. Es wird ein Unterstiitzungsfall besprochen.

6. Der Vorstand bereinigt die Liste der Giste und
genehmigt folgendes Programm fiir die Zentenarfeier
Samstag, den 12. Januar 1946, in Liestal:

1. Jubiliumsfeier in der reformierten Kirche, um
17 Uhr.

1. Allgemeiner Gesang: «O mein Heimatland».

2. Begriissung durch den Prisidenten Dr.O. Reb-
mann.

3. Menuett und Gavotte, J. K. F. Fischer.

4. Aus der Geschichte des LVB: Dr. P. Suter.

5. Lehrergesangverein: «Der Lichtschopfer», H. G.
Niageli.

6. Riickblick auf die Entwicklung der baselland-
schaftlichen Lehrerversicherungskassen, W. Schmidt.

7. Marcia alla francese (Aus Divert. Nr.11), W. A.
Mozart.
8. Ansprachen des Erziehungsdirektors D. L. Mann
und des Prisidenten des SLV.
‘9. Allgemeiner Gesang:
schony.

II. Nachtessen im Hotel Engel, um 19 Uhr. Recht-
zeitige Anmeldung beim Tafelprisidium C. A. Ewald
unerlésslich.

«Vaterland, hoch wund

ITI. Bunter Abend im Hotel Engel, um 20.30 Uhr.
Rezitationen, kleine Szenen, Sketsche, Gesang, Mu-
sikvortrige, Tanz u. a. m. nach besonderem Programm.
Liederheft des LVB mitbringen! C. A. Ewald.

Schweizerischer Lehrerverein

Sekretariat: Beckenhofstrasse 31, Ziirich; Telephon 280895
Schweiz. Lehrerkrankenkasse Telephon 26 1105
Postadresse: Postfach Unterstrass Ziirich 15

Die Organe des Schweizerischen Lehrervereins
Amtsdauer 1946—1948

Zentralvorstand
Leitender Ausschuss:

Hans Egg, Lehrer, Ziirich (Prisident);
Jakob Binder, Sekundarlehrer, Winterthur:
Otto Peter, Sekundarlehrer, Ziirich.

Weitere Mitglieder:
Heinrich Bibler, Sekundarlehrer, Hitzingen:
Walter Debrunner, Lehrer, Frauenfeld;
Fritz Felber, Lehrer, Zuzgen;
Paul Fink, Lehrer, Bern;
Attilio Petralli, Professor, Lugano;
Frl. Elsa Reber, Sekundarlehrerin, St. Gallen;
Dr. Otto Rebmann, Bezirkslehrer, Liestal;
Albert Steinegger, Reallehrer, Neuhausen;
Dr. Karl Wyss, Sekr. des Bern. Lehrervereins, Bern.

Sekretariate: Beckenhofstrasse 31, Ziirich 6.

SLV: Telephon 28 08 95; Postcheckkonto VIII 2623.
Lehrerkrankenkasse: Telephon 2611 05;
Postcheckkonto VIII 22 000.
Schweizerfibel Postcheckkonto VIII 20 462.
Sekretirinnen: Frl. Verena Bereuter (SLV), Frl.
Rahel Schonenberger (SLV und Redaktion);
Lehrerkrankenkasse: Frl. Margrit Oberholzer,
Frl. Clara Specker, Frl. Hedy Weibel.

Schweizerische Lehrerzeitung:

Redaktoren: Otto Peter, Sekundarlehrer, Ziirich;
Dr. Martin Stmmen, Seminarlehrer, Luzern.
Das Verzeichnis der Mitglieder der Rechnungspriifungsstelle

und der stindigen Kommissionen folgt nach der Konstituierung
dieser Organe.

Prisidenten der Sektionen des SLV

Ziirich: H. C. Kleiner, Lehrer am Kant. Oberseminar
in Ziirich, Zollikon.

Bern: Dr. Paul Pflugshaupt, Gymnasiallehrer, Bern.

Zentralsekretir: Dr. Karl Wyss, Bern.

Luzern: Alfred Wanner, Sekundarlehrer, Gerliswil.

Gotthard: Wilhelin Beeler, Lehrer, Arth.

Glarus: Theophil Luther, Sekundarlehrer, Mollis.

Zug: Peter Glur, Lehrer, Baar.

Freiburg: Dr. E. Fliickiger, Sekundarlehrer, Murten.

Solothurn: Hans Wyss, Bezirkslehrer, Solothurn.

Baselstadt: Wilhelm Kilchherr, Lehrer, Basel.

Baselland: Dr. Otto Rebmann, Bezirkslehrer, Liestal.

Schaffhausen: Hugo Meyer, Professor, Schaffhausen.

Appenzell A.-Rh.: Hans Frischknecht, Lehrer, Ein-
fang/Herisau.

St. Gallen: Max Eberle, Lehrer, St. Gallen.

Graubiinden: Christian Hatz, Alt-Lehrer, Chur.

Aargau: Hans Miiller, Lehrer, Brugg.

Thurgau: Walier Debrunner, Lehrer, Frauenfeld.

Tessin: Attilio Petralli, Professor, Lugano.

Schriftleitung: Otto Peter, Ziirich 2; Dr. Martin Simmen, Luzern; Biiro: Beckenhofstr. 31, Ziirich 6; Postfach Unterstrass, Ziirich 15

27



Mitarbeiter der Pestalozzinummer

Prof. Dr. Paul Boesch, Gymnasiallehrer, Ziirich.

Frl. Dr. Emilie Bosshart, Lehrerin, Winterthur.

Paul Erismann, Lehrer, Aarau.

Adolf Haller, Lehrer und Schrifisteller, Turgi.

Dr. Carl Giinther, Seminardirektor, Basel.

Universititsprof. i. R. Dr. theol. Heinrich Hoffmann, Bern.
Otto Miiller, Seminarlehrer, Wettingen.

Dr. Martin Schmid, Seminardirektor, Chur.

Dr. Willi Schohaus, Seminardirektor, Kreuzlingen.

Dr. Martin Simmen, Seminarlehrer, Luzern.

Universititsprof. Dr. Hans Stettbacher, Ziirich.

Prof. Dr. Georg Thiirer, Handelshochschule, St. Gallen u. Teufen.
Dr. Fritz Wartenweiler, Leiter des Volksbhildungsheims, Herzberg.

*

Da zwei Autoren in ihren Ausfithrungen sachlich weitgehend
iithereinstimmten, wurde der spiter eingelangte Beitrag, verfasst
von Herrn Seminarlehrer Wilhelm Kilchherr, Basel, entspre-
chend zum voraus festgelegtem Plan dem «Berner Schulblatt»
iiberwiesen.

Kurse
Heilpddagogisches Seminar Ziirich

Das Heilpidagogische Seminar Ziirich veranstaltet fiir das
Studienjahr 1946/47 wieder einen Ausbildungskurs fiir Lehrer
und Erzieher entwicklungsgehemmter Kinder (blinde, taube,
sprachgebrechliche, geistesschwache und schwererziehbare Kin-
der). Aufgenommen werden in erster Linie Inhaber eines Lehr-
patentes oder Kindergirtnerinnendiploms. — Anmeldungen mit
Lebenslauf, Zeugnisabschriften und einem #rztlichen Zeugnis
sind zu richten an die Leitung des Heilpidagogischen Seminars
Zirich, Kantonsschulstrasse 1.

Anmeldefrist bis 1. Marz 1946.

Biicherschau

Gamper, Esther: Friihe Schatten, Friithes Leuchten. 232 S. Ver-

lag: Huber & Co., Frauenfeld. Leinwand. Fr. 9.50.

«Maria Wasers Jugendjahre» (Untertitel) sind ganz im Sinn
und Willen der Dichterin verfasst von ihrer Schwiegertochter.
Diese strebt nach «sachlicher»> Darstellung und bemiiht sich um
die ganze Wahrheit in der Entwicklung und Ausbildung der
jungen Maria. Sie beniitzt hiefiir den Briefwechsel und miind-
liche Ueberlieferung in der Familie. Ueber die Kinderzeit er-
fahren wir wenig. Maria wird zunichst daheim durch die Mut-
ter, ehemals Lehrerin, geschult. Das lebhafte Kind verspricht
noch kaum Aussergewéhnliches, wohl aber fillt es friihzeitig
durch sein lebhaftes Wesen auf. Dieser starke Wille zeigt sich
spiter bei Marias ganz ungewohnlichem Uebertritt aus dem Se-
minar ins Knabengymnasium und bewihrt sich wieder beim Nie-
derkimpfen des Schmerzes, da die erste Liebschaft in die Briiche
geht. Ueber diese schwere Zeiten helfen ihr auch lingere Auf-
enthalte bei bedeutenden Menschen in Italien hinweg. In ihrer
Unschliissigkeit zwischen Lehrtitigkeit und Redaktionsarbeit ent-
scheidet sie sich schliesslich fiir letztere. Das Buch liest sich in
grossen Teilen angenehm wie ein Roman und wird naturgemiss
vor allem die Kenner von Maria Wasers Dichtungen interessie-
ren, andere aber ebenso sicher zu denselben hinfiihren. Etwas
unangenehm kann man es empfinden, dass der familiire Kose-
name «Runggeli» fast durchs ganze Buch verwendet wird. Auch
scheint mir, das Verhiltnis des «Rektors» zu Maria, so gross
dessen Bestehen fiir die Bildung des jungen Midchens gewesen
sein muss, sei doch etwas breit angelegt. R.S.

Jahresberichte

Schweizerische Winterhilfe, Clausiusstrasse 3, Ziirich 6. 1. Juli
1944 bis 30. Juni 1945.

Anstalt Schloss Biberstein, Erziehungsheim fiir bildungsfihige,
schwachsinnige Kinder, gegriindet 1889. Jahresbericht 1944.

Pro Juventute. Jahresbericht 1944/45.

Schweiz. Erziehungsanstalt Bichtelen b/Bern.
richt, 1944.

28

105. Jahresbe-

Schulprogramme

Universitit Bern. Vorlesungen im Sommersemester 1946.

Beginn: 23. April 1946, Schluss: 20. Juli 1946.

Mitteilung der Administration

Der heutigen Nummer liegt ein Prospekt des Verlages Birk-
hiuser, Basel, bei, den wir der Beachtung unserer Leser
empfehlen.

Ziircher Verein fiir Handarbeit und Schulreform

1. Rechenbeispiele auf Grund des Arbeitsprinzipes, 4.— 6. Klasse, von
0. Gremminger, Zurich 2. Preis Fr. 1.—.

2. Die Herstellung von Buntpapieren . Teil, mit 14 Original-
misterchen, von A. Hagi, Oberwinterthur. Preis Fr. 1.—.

3. Riesel- und Spritzpapiere Il Teil, mit 12 Originalmisterchen,
von A. Hagi, Oberwinterthur. Preis Fr. 1.50.

4. Zeichnungen fiir Hobelbankarbeiten fir Lehrer und Scha-
ler, mit Anleitungen: 1. Kleiner Harafs; 2. Schneidbrett und Rocdkhalter;
3. Kartenstander und Briefofiner; 4. Konsole; 5. Bacherstander; 6. Be-
stecklade; 7. Blumentrog; 8. Heftschachtel. Mafjstab 1 : 1; Format A3.
Preis: Zeichnungen per Stiick 25 Rp. Arbeitsgange dazu per Stick 10 Rp.

5. Spielzeugaktion
HOBEL N: 1. Spielzeugwagen; 2. Puppenwiege; 3. Feldstuhl; 4. Schub-
karren. SCHNITZEN: 1.Lastkahn; 2. Fischerboot; 3. Seeraubersdiff.
Preis: Hobelzeichnungen 25 Rp. per Stiik, Schnitzzeichnungen 15 Rp.
per Stiick. Anleitungen 10 Rp. per Stadk.

Zu beziehen bei Hans Guhl, Lehrer, ScheuchzerstraBe 137,
Ziairich 6, Telephon 26 10 58.

Knabeninstitut der Innerschweiz sucht

1. katholischen Gymnasiallehrer spraci. Ricitung
2. katholischen Handelslehrer

Bildungs- und Gesundheitszeugnisse unter Chiffre L 436 Z an die
Administration der Schweiz. Lehrerzeitung, Stauffacherquai36, Zarich,

MAGGI®

verbessert Jure Juppen

EXERXEBREBEBEBEBEEEEBEEEBEBE B EZ D EBEEE LB ZEZZZEXN.

DAS GUTE SPIELZEUG

dient zur Unter]mlfung, Belehrung
und Erziz]mng Ihrer Kinder

SpeziaUmus fﬁr Spiclwaren
Zirids Bern Basel Luzern Lugano Lausanne Genf

2 S S S SR S S R S R R SR SC R R R I N X
A FFF R EFFFFFEFFFFFFEY

O F A F A A F A F A FFFF A FFFFFFFFEFFTFFHF



orohrito ﬁe&eue&zﬁ/

.vaetz"caaen auds CS‘zé .751@ j’ez’zz_'gen zé_'gfz-'nge zut (Ma'z’ezausnga/ang,
_(]‘}/fege wund &zz'e{un_q wuns althewdhrten stfz?az‘en, Zr[ngc{angs-
schulen, inder- und Ferienbeimen :

Oberlinder Schulheim fiir Middchen, Blankenburg

bei Zweisimmen (Bern). Primar-, Sekundarschule, rrogymnasium auf evange-
liscer Grundlage. Individueller Unterricht. Ideale Hohenlage (1060 m d. M.).
Massige Preise. Telephon 91019. Dr. phil. W.Ninck

Ecole Kybourg, Genéve

@® Spezialkurse der franzosischen Sprache fir
Schiiler deutscher Sprache.

@® Vorbereitung zum Sekretar-Steno-Dactylo-
graph. Zeugnis oder Diplom.

KNABENINSTITUT DR. PFISTER
OBERAEGERI

820 m #. M. — Samtliche Schulstufen vom 6. bis 20. Altersjahre,
Vorbereitung auf kan le und eidgendssische Maturitat. Primar-,
Sekundar- und Handelsschule, Gymnasium.

~Rigisunne*

Rigi-Kaltbad  Rigisunne”

ist das mit Liebe und Ausserster Fiirsorge individuell gefiihrte Kinderheim
fir erholungsbediirftige und Ferienkinder vom SZuglingsalter bis 14 Jahre,
Kleinkinderabteilung. Windgesdchiitzte Lage, Liegehalle, Eselgespann. Schule
(staatliche Kontrolle). Aerztliche Auisicht. Dr. med. W. Jann.

Alle Krankenkassen. Besitzer: T. FORRER-AMMANN.

LE FRANCAIS POUR MAITRES ET ELEVES
ECOLE DUMUID GENEVE

belle villa, beau jardin
19, r. Lamartine, tél. 27562

r ™\ Kleidermachen, Stricken u. Flicken. Besuch von theoret. Unter-
richt an der Tochterschule Zirich. Anmeldungen mit Sek.- u.
Frauenarbeitsschule Bern Arbeitsschulzeugn., sowie Geburtsschein, bis 31. Jan. 1946.
Kapellenstrasse 4 Telephon 23461 D. Fachlehrerinnenausbildung
far Damen-, Wasche- und Knabenschneiderinnen.
Neue Berufsklassen E. Kurse fiir den Hausbedarf
o o = 5 s o Waschenahen, Kleidermachen, Anfertigen von Knaben-
Friihjahr 1946 fiir Wascheschneiderinnen, Damenschneiderinnen, : s g 2 ~
Knabenschneiderinnen, Sticken und Handweben. Sledm, i gup S@d e (T, Uled,
Schluss der Anmeldung 9. Februar 1946 F. Fortbildungsklasse
Aufnahmeprifung 18. Februar 1946 fiir Schulentlassene (Jahreskurs) zur hauswirtschaftlichen
Lehrbeginn 23. April 1946 Ertachtigung und Absolvierung des obligatorischen haus-
wirtschaftl. Unterri im K Ziirich, in Verbindun
SOMMERKURSE in den Fichern Waschenshen, Kleidermachen, mit deraHausnh:lTllxglé::d:rle Zat:'ti:l?. i ripe
Sticken, Stricken und Hékeln, Flicken u. Maschinenstopfen. Kochen,
Glatten, vom 23.April-31. August (Sommerferien 14.Juli—18. August). Prospekte und Anmeldeformulare sind durch die Schule erhaltlich.
Prospekte verlangen. Auskunft durch das Sekretariat. Bitte schrift- DIE DIREKTORIN: DR.HELEN DUNNER
lichen Anfragen Porfo beilegen. s
Zarich 8, Dezember 1945 - Kreuzstrasse 68 - Telephon 24 77 66.
Die Vorsteherin: H. Mitzenberg
\gag J P 171502

UNIVERSITE DE GENEVE

55¢ COURS DE VACANCES
DE LANGUE FRANCAISE 1946
1. Cours général
(4 séries de 3 semaines) 15 juillet — 4 octobre

2. Cours spécial réservé aux Maitres et
Maitresses de francais 15 juillet — 10 aonit

3. Cours élémentaire
(2 séries de 3 semaines) 15 juillet — 24 aoiit

Pour renseignements s’adresser au
SECRETARIAT DES COURS DE VACANCES, Université, Genéve

Schweiz. Frauenfachschule
in Ziirich (Gegriindet 1889)

Die Schule umfasst folgende Abteilungen:

A. Berufslehre
Damensdineiderin, Lehrzeit 3 Jahre; Wascheschneiderin,
Lehrzeit 21/, Jahre ; Martel- und Kostimschneiderin, Lehrzeit
3 Jahre; fir alle besteht die obligat. Lehrabschlussprifurg.
Neben der praktischen Tatigkeit erweiterter theoretischer
Unterricht. Anmeldungen sind bis 15. Febr. 1946 einzureichen.

B. Weiterbildungskurse
fiir Damen- u. Waschesdhineiderinnen ; Beginn Mitte Jan. 1946.
C. Vorbereitung auf den Kant.-ziirch. Arbeits-

lehrerinnenkurs

in Sonderabteilung, Dauer 3 Jahre. Vollstandige Berufslehre
als Wasdheschneiderin, 21/» Jahre, anschliessend Kurs im

29



umboldiimum

FPersz

Sorgféltige Vorbereitung auf Matura, ETH, Mittelschulen,
PTT und SBB. Verlangen Sie unseren ausfiihrlichen Prospekdt.

SCHWEIZ. SCHWERHORIGEN- SCHULE

unter dem Patronai des Bund Schweiz. Schwerhdrigen Vereine

LANDENHOF

bei Aarau . Telephon 21148

ATHENAEU M

BASEL
St.-Albanvorstadt 10 Tel. 401 20

Allgemeine- und Gymnasialabteilung:
fiir Knaben und Maddien vom 10. Jahre an.

Maturitiits- und Handelsabteilung:
Eidg. und kant. Maturitat (Typus A, B, C),
Handelsmaturitat, ETH Zirich, Technikum,
Spezialexamina.Einzelkurse in allen Fachern

Tages- und Abendkurse

nstetuld
WIREMANN

k] 67‘404( \Zdzfé/

Trimesterkurse :

Januar—Maérz 1946

Einfihrungskurse fir alle
Abteilungen

HANDEL - SPRACHEN - MATURITAT
SEKRETARINNEN-ARZTGEHILFINNEN

Beginn: 16. Januar 1946 Telephon 4 17 01

GARTENBAUSCHULE BRIENZ (Brienzersee) Gegr. 1917

Berufsaushbildung als Gértnerin
mit staatlichem Lehrabschluss-Diplom
Kurse fir GARTENFREUNDINNEN
Berufsausbildung als BETRIEBSLEITERIN (Diplom)
Beginnnach Ostern.Prospekiejeder Abteilung durch die Direktion.

Fir schwerhdrige, normalbegabte Schulkindcr

Auskunft durch den Vorsteher

Hochalpines Tochterinstitut

: Fetan (Engadin 1712 m ii. M.)

Untere und obere Téchterschule bis zur Matura. Moderne
Sprachen, Handelsschule, Hauswirtschaftl. Kurse, Sommer-
und Wintersport. Sorgféltige Schulung und Erziehung.

Telephon Fetan 91355 Leitung: Dr. M. Gschwind

30

NEUCHATLEL

ECOLE SUPERIEURE
DE.COMMERCE

® Enseignement réputé
@® Formation commerciale moderne

@ Culture générale approfondie

Classes spéciales de francais

Diplome — Maturité

LE DIRECTEUR DR JEAN GRIZE

- . -

S = HWC?'&;'TE R A.G.

ZURICH . Stauffacherstrasse 45 - TITANHAUS

Telephon 25 67 35




Freis Handelsschule Luzern

48. Schaljahr!

|8 I
i1d (g 1799(0333 5

X y33m,
R RO PO
| ERema e

26 Fachlehrer — Diplomabschluss — Prospekte

Handelsschule, Maturititsvorbe-
reitung, Arztgehilfinnenkurs,
Vorbereitung auf Post, Bahn usw.

Knabeninstitut,,Steinegg‘ Herisau
800 m iiber Meer

Primar- und Sekundarschule unter staatlicher Aufsicht
Sprachkurse Sport

Prospekte und Referenzen durch die Direktion
Karl Schmid Telephon 51045

FRANZQOSiSCHKURSE
FUR DEUTSCHSCHWEIZER

INSTITUT

zmAN.

LAUSANNE

CHEMIN DE MORNEX &

B DIiPLOME — ENGLiSCH -
ITALIENISCH- HANDEL~ MATURITAT

Haushaltungsschule
«Le Printemps» St-Imier

Staatlich anerkaontes Institut
vermittelt Threr Tochter hauswirtschaftliches Kénnen
und Beherrschung der franzosischen Sprache in ge-
sunder Héhenlage.

Missige Preise Beste Referenzen Musik  Sport

Kursbeginn : Anfang Mai

Landerziehungsheim Hof Oberkirch
fiir Knaben Kaltbrunn (St. Gallen)
Primar- und Sekundarschule, Progymnasium, Vorbereitung auf Mittel-
schulen und das praktische Leben, Berufswahlklasse, Handelsschule bis
Diplom. Kleine Klassen, Arbeit in Garten und Werkstitte, Sportplatz,
Sciwimmbad, gesunde, sonnige Lage. Erziehung zur Selbstandigkeit
und Kameradschait.

Telephon Kaltbrunn 36235 Leiter: Dr. F. Schwarzenbach

~

TS T e e AT

Wit 1 hys

i | S

Handels-Hochschule St. Gallen i Hil
Schweizerische Wirtschafts- und Verwaltungs-Hochschule
s}p;f%
Diplompriifung: nach 6 Semestern.
Doktorpriifung: nach 2 weiteren Semestern.
I. Wirtschaftswissenschaften
Sechs Studienrichtungen: Industrie, Warenhandel,
Bank, Versicherung, Fremdenverkehr, Treuhandwesen
und Biicherrevision.
II. Verwaltungswissenschaften
Fiinf Studienrichtungen: Allgemeine Verwaltung, Fi-
nanz- und Steuerverwaltung, Verkehrsverwaltung, So-
zialversicherung und Sozialfiirsorge, Konsular- und
Aussenhandelsdienst. erricht in den O. Chodowied, 1726— 1201
3 Islehramt .
L Dze Aner](ennung, Erlltaltung un(l
(Vorbereitung auf das hohere Lehramt in den Handels- = . : e
fichern). Belel)ung Jer inneren Wur(le ist das emnzige
Mittel der Mensc];enl)ilclung
Eine eigene Sprachabteilung pflegt alle Hauptsprachen
der Weltwirtschaft im Zusammenhang mit der Kultur- HEINRICH PESTALOZZI
kunde. <
Wochentlich 20—30 offentliche Abendvorlesungen zu Wie erziehen wir? Nach lebendiger individueller Methode
allgemeiner Weiterbildung auf allen Kulturgebieten. mit bewahrten Lehrkréften in kleinen Klassen und Gruppen!
1 wissenschaftliche Institute. — Uebungen in der Eid- Voralpines Knaben-Institut auf dem Rosenberg
ossis Materialpriifungsanstalt C.
gendssischen Materialpr St. Gallen
s

31



Franzdsisch, Englisch od. Italiemnisch
garantiert in 2 Monaten. HANDELSSEKRETAR-DIPLOM in
4 Monaten in Tageskursen oder in 8 Monaten in Abendkursen.

Nach Wunsch prolongierbar ohne Preiserhohung. Verlangen Sie verkebrsschule St- Ga“en
Prospekte und Referenzen von den

| X || T é,N hatel 47, Luzern 47
oder Ziirich, Limmatqual 30

Kantonale, vom Bunde subventionierte Mittelschule. Vorbereitung
fur sffentliche Beamtungen (Post, Eisenbahn, Zoll) und Handel.
2 Jahreskurse. Halbjsdhriger Vorbereitungskurs fiir Welsche und
Tessiner. Anmeldetermin: 14. Februar 1946. J

HAUSHALTUNGSSCHULE STERNACKER ST. GALLEN
Hauswirtschaitliche Berufskurse

1. Ausbildungskurs fiir Hausbeamtinnen
Dauer 21/; Jahre. Beginn Ende Oktober

2. Ausbildungskurs fiir Haushaltl-iterinnen
Dauer 1 Jahr. Beginn Ende April

3. Ausbildungskurs fiir Kéchinnen in Privat-
haushalt und kleinere Betriebe

Dauer 1 Jahr. Beginn Ende April OFA 1214 St.
Prospekte durch die Vorsteherin, Sternackerstrasse 7, St. Gallen

Konservatorium Zirich
Allgemeine Musikschule Berufsschule Staatliches Diplom
Direktor R. Wittelsbach

Alle Musikf&cher — Verbilligte Anfédngerkurse

M ﬂ nla “ a mit Diplomabschluss fiir Handel,

Verwaltung und Banken, Bahn-und
Postpriifung,Hotellerie.Alle Fremd-

Kantonale Gymnasiai- und Handelsmatura. Erfolareiche. neuzeitliche ;
Samiliche Priifungen in der Schule selbst. g 2 s;rachcn.:p:ziahl;:rse mrchk‘
tdrinnen, Arztgehilfinnen, Verkdu-
Ferienkurse .luIl/August AUSBII_““NB ferinnen. Getrennte Abteilungen fiir
Primar- und Sekundarschule. Damen und Herren. Eigenes Schul-

Moderne Fremdsprachen.
Wintersport. Moderne Sportanlagen.
Werkstatten

haus. Stellenvermittlung. Man ver-
lange Auskunft und Prospekt von

HANDELSSCHULE GADEMANN ZURICH

Zu erher Gessnerallee 32
1000 m . M. g

. 2

Alpine Schule und Kinderheim

”BfLﬁAf}A” KANTONALE
HANDELSSCHULE

Starken Sie Ihre Kinder tur den Lebenskampf in
der Engadinersonne. Langste Sonnenstrahlung L AU S A N N E
in der Schweiz. Liebevolle Betreuung von Buben

und Madchen von 4 bis 12 Jahren und Téchter

MIT TOCHTERABTEILUNG
bis zu 18 Jahren. — Dipl. Lehrkrafte im Hause.

Fiinf Jahresklassen
Handelsdiplom
Handelsmaturitdit
Ziirich-Neu-Seidenhof-Uraniastr- Gerberg.s
4 Diplom-Abteilungen Spezialklassen

Tages- und Abendkurse. Unterricht in Kleinklassen 2 X
Praktisches Obungskonfor. Moderne Fremdsprachen. fiir delltsdlspraduge Schiiler
Prafungsexperten Stellenvermittlung

Schulprogramme durch das Sekretariat

Tel. 233325 \ /

32



	

