
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 91 (1946)

Heft: 1

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE LEHRERZEITUNG
4. JANUAR 1946 91. JAHRGANG Nr. 1

Inhalt: Johann Heinrich Pestalozzi zu Ehren: Zur Einführung — Begegnung — Sendungsbewusstsein — Wesen und Geltung
— Anthropologie — Menschenbild und Menschenbildung — Die «Methode» — Kenntnisse ohne Fertigkeiten — Religion
— Politik — Erziehung der Erwachsenen — Erziehung zur Dorfgemeinschaft — Lateinischer Sprachunterricht —
Vor hundert Jahren — Kantonale Schulnachrichten: Baselland. — SLV

Johann Heinrich Pestalozzi zu Ehren

Zur £m/ü/irang
Im Jahre 1567 erwarb ein Anton. Pesta/o^za das

Bürgerrecht der Stadt Zürich. Er erhielt es auf Grund
eines Zeugnisses von Rat und Burgermeister von Chia-
venna und einer warmen «schriftlichen Fürbitt» der
Ratsboten «gemeiner drei BiineZe», welche die Ehren-
haftigkeit und den alten Adel der Familie und ihr
rätisches Bürgerrecht bezeugen. Noch mehr scheint
zur bedingungslosen Aufnahme in das damals schon
sehr begehrte und kostbare Recht beigetragen zu
haben, dass der erste Pestalozzi in Zürich die Tochter
eines Andreas Gessner gefreit hatte — 15 Jahre nach-
dem er in die Stadt gekommen war, als Dreizehnjäliri-
ger, im Lehr-Austausch gegen einen Sohn des Bern-
hard v. Cham, Landvogts zu Wädenswil und späteren
Bürgermeisters der Stadt.

Nach 10 Jahren starb Frau Pestalozzi; alle ihre
sechs Kinder waren ihr im Tode vorangegangen. An-
dreas Pestalozzi heiratete im folgenden Jahre in die
Locarner Refugiantenfamilie Ferzasca-OreZZa. (Der
einzige Nachkomme dieser Verbindung gründete den
älteren, um 1800 ausgestorbenen Zweig der Familie
Pestalozzi zum Thalhof.) Denn, wie in jenen Zeiten
das Leben der Mütter und Kinder gefährdet und hin-
fällig war, befand sich der Zürcher Urahn Heinrich
Pestalozzis schon nach einem Jahr wieder in der Wit-
werschaft. Die verwandtschaftlichen Beziehungen zu
den Locarnern mögen wohl die Wahl einer neuen
Gattin aus diesem Kreise bewirkt haben, der Tochter
des Hauptes der Refugiantengemeinde, des Dr. iur.
Martin MiiraZt-OreZZa. Fünf von den elf Kindern die-
ser dauerhaften Ehe überlebten die Jugendzeit und
eines davon wurde der direkte Vorfahr der regiments-
fähigen Familie, aus welcher Heinrich Pestalozzi
stammt.

Aber zu seinen unmittelbaren Ahnen gehören nicht
nur die, welche aus italienischem Sprachgebiet lier-
stammen. Es kamen seither 50 unmittelbare Vorfahren
aus altzürcherischen Familien väterlicherseits dazu,
wovon nur zwei Pestalozzi ihre Frauen auswärts holten:
einer aus St. Gallen (v. Fels/Schmidheini) und einer
aus Graubünden (Violanta Hartmann von Hartman-
nis). Zu den zürcherischen Vorfahren vom Lande ge-
hören dazu die Angehörigen seiner Mutter, einer Hotz
(Hotze) von Wädenswil, aus dem angesehenen Rieh-
terswiler «Doktorhaus».

Wenn also das zürcherische Erbe in Pestalozzi
durchaus überwiegt, so ist möglicherweise doch das

Fehlen der typisch zürcherischen organisierenden,
praktischen Klugheit, der abwiegenden Ueberlegtheit

und Lebenstüchtigkeit, das aus dem Rahmen fallende
«Anderssein» Pestalozzis vielleicht durch sein Her-
kommen mitbedingt.

Manches ist auch seiner Erziehung zuzuschreiben.
Es ist bekannt wie der Halbwaise aus Sparsamkeits-
gründen von der Mutter von der Strasse und der Ka-
meradschaft mit Altersgenossen ferngehalten wurde,
und seine absonderlichen Reaktionen als Kind wurden
von jeher der einseitig weiblichen Erziehung zuge-
schrieben.

Aber das Wesentliche ist mit solchen «Aeusserlich-
keiten» nicht gesagt und erklärt: die Tatsache, dass

Johann Heinrich Pestalozzi eine einmalige prophe-
tische Gestalt von geradezu unheimlicher W irkung ge-
worden ist, ein lebendiges Gewissen unseres Landes,
ein anregender, verpflichtender Geist von iibernatio-
nalem Wirkungskreis.

Es war beabsichtigt, hier in dieser Festnummer zu Ehren
Pestalozzis durch ausgewiesene Kenner seines Werkes den

ganzen weiten Umfang seiner Wirksamkeit in knappen Aufsätzen
umschreiben zu lassen.

Die Idee erlebte die zu erwartenden Beschränkungen. Ob-

schon der Leitende Ausschuss des Schweiz. Lehrervereins gross-

zügig die Ausgabe einer stark erweiterten Nummer ermöglichte,
erweist sich Pestalozzis Werk als so umfangreich, dass es einen
solchen Plan immer sprengt, ganz abgesehen davon, dass man-
eher erwünschte Mitarbeiter aus guten Gründen nicht zur Ver-

fügung stehen konnte.
Zudem ist es gegeben, dass an dieser Stelle das engere

pädagogische Werk Pestalozzis herausgestellt wird. So verlockend
es gewesen wäre, ein abgerundetes Ganzes zu bieten, zwangen
die Umstände, z. B. das literarische Wirken zu übergehen, ebenso
auf eine spezifische phz'/osopftisc/ie Ausdeutung zu verzichten,
die icirfsc/ia/tspo/iXrsc/ze, die /ürsorg/iche, die jizristisc/ie Seite

von Pestalozzis Werk wegzulassen, d. h. die ausführliche Aus-

deutung der Staatsrecht und Strafreeht betreffenden Schriften zu
übergehen.

Aber auch die pädagogische Provinz wurde bei weitem nicht
ausgeschöpft: die Ideen Pestalozzis über die Wohnstubenerzie-
hung und allem, w^as damit zusammenhängt, ist weggeblieben.
Seine Anregungen zum /ormu/rn Klassenunterricht und seine
immer noch fruchtbaren Anregungen zu den Fächern Rechnen,
Geometrie, Sprache, Geographie, //anrhirheir, Turnen und Singen
konnten nur angedeutet werden. Auf Aufsätze über Pestalozzis
Ideen zum Schulorganismus und anderes musste ebenfalls ver-
ziehtet werden.

Wichtiger als eine solche systematische, immer im-
zulänglich bleibende «Vollständigkeit» ist, dass immer
wieder — und heute aufs neue belebt — Pestalozzis
Geist lebendig bleibe durch das Wort über ihn und
aus ihm. Seine Botschaft, der Sinn seines Lebens war
nie so aktuell wie heute, dessen Suchen und Streben
dahin ging, dass der gute Geist im Menschen zu einer
starken Kraft werde. Sn

1



ßegegmmg
Es mag vermessen scheinen, wenn ein einfacher

Mensch sicli unterfängt, seine Begegnungen mit einem
Grossen dieser Erde zu schildern, und dies erst recht,
wenn es sich nicht um tatsächliches Zusammentreffen
handeln kann. Dieses Vorgehen soll jedoch keineswegs
im Dienste der Selbstbespiegelung stehen; vielmehr
möchte ein Beschenkter festzuhalten versuchen, was
er dieser einzigen Persönlichkeit verdankt, und dieses
Zeugnis darüber, wie Pestalozzi auf einen Menschen
unserer Zeit wirkte, soll nichts anderes, als an einem
Einzelfall beweisen, dass der Menschenfreund auch
im 20. Jahrhimdert lebendig ist und zu packen ver-
mag.

Der Name Pestalozzi ist mir recht früh, ich ver-
mute, in den ersten Schuljahren, vertraut geworden.
Ich sehe mich an einem Winterabend mit der Mutter
und den Geschwistern um die Petrollampe herum ge-
schart. Der Vater sitzt, bereits im Halbdunkel, auf der
«Kunst», und doch sind unsere Augen auf ihn gerich-
tet, denn er erzählt uns aus seiner Schulzeit. Wir be-
staunen ihn, wie er von Gedichten, die er vor bald
fünfzig Jahren lernte, auch nicht ein Wort verloren
hat. Und einige Verse, die er uns vorspricht, graben
sich mir so ein, dass sie auch mir zum Besitz werden:

«Ein ed/er Mann, uns icoZiZbefcannt,
Ha/ einst geZebt im. Sc/ueeizer/and.»

Es ist eine Versifikation der Anekdote von den silber-
nen Schnallen, die Pestalozzi auf dem Weg nach Basel
von den Schuhen schnitt, um sie einem «Weiblein
ohne Strümpf und Schuh» als Almosen zu geben.

«Zcfc gä&' cfir me/ir, dass Go££ erfcarm,

^ JEar icä /zzc/z£ Mer se/6er arm/
Draw/ 6irzde£ er mit Stro/r die Sc/ia/i
Dwd iua/ider£ ßase/s Toren zw.
Er icoZZfe Zie&er sc/imwcfcZos ge/in,
^4Zs einen Ernzen Zeiden seZin.»

Diese mehr treuherzigen als kunstvollen Verse —
sie stammen nicht, wie ich später vermutete, von
Augustin Keller, sondern von seinem Zeitgenossen Jo-
hannes Staub — vermochten dem empfänglichen Kin-
dergemüte tiefen Eindruck zu machen.

Wenig später — es wird im dritten oder vierten
Schuljahr gewesen sein — erwischte ich in der Schul-
bibliothek «Lienhard und Gertrud» in der Ausgabe
der «Guten Schriften» und habe das Büchlein wohl
mehrmals hintereinander gelesen. Zwei Szenen schlu-
gen mich ganz besonders in ihren Bann: das Sterbe-
bett der Grossmutter und das Versetzen des Mark-
steins. So vieles kam mir vor, als ob es nicht aus einem
Buche, sondern aus der eigenen Mutter Munde käme,
etwa die Kapitelüberschrift: «Zieht den Hut ab, Kin-
der, es folgt ein Sterbebett.»

Mit einem andern Büchlein konnte ich noch mehr
vertraut werden, weil wir es selbst im Hause hatten.
Meine älteste Schwester hatte es zu Pestalozzis 150.
Geburtstag in der Schule erhalten: die kleine illu-
strierte Festschrift von A. Isler. Auch dieses habe ich
öfters gelesen, obschon ich sicher damals manches
darin nicht verstand. Vielleicht sprachen die Bilder
zu mir mehr als der Text, insbesondere die kleinen
Vignetten zu «Lienhard und Gertrud», bei denen ich
erst viel später den Namen R. Münger entdeckte.

Aus der Bezirksschulzeit stellt mir der Tag lebhaft
in Erinnerung, an dem uns der Deutschlehrer von Pe-
stalozzi erzählte, uns als Andenken ein Bildchen aus-
teilte und wir mit ein paar Sparbatzen mithelfen durf-

ten, den Neuhof zurückzukaufen, um ihn seiner ur-
sprünglichen Bestimmung wiederzugeben.

Unvergesslich bleibt mir, wie ich wenige Jahre
später an einem Frühsommermorgen als neugebacke-
ner Seminarist zum erstenmal den Boden des Birrfel-
des betrat. Ein junger Lehrer — er ist unterdessen
längst ein weit über die Schweiz hinaus bekannter
Gelehrter geworden — unternahm mit uns an einem
Feiertage eine Wanderung auf die Gislifluli. Eine
Fähre führte uns über die verschwiegen zwischen
Wald und Wiesen dahinziehende Reuss nach Mülli-
gen, an die gleiche Stelle bei der alten Mühle, wo Pe-
stalozzis Schiff mit seinem Hausrat angelegt haben
mochte. Wir schritten an seinem Wohnhause vorbei,
ohne es zu kennen. Und dann standen wir an seinem
Grabmal, lasen die lapidare Inschrift und zogen er-
griffen die Hüte. Ich könnte nicht mehr mit Bestimmt-
beit sagen, dass der Morgen wirklich neblig war; in
meiner Erinnerimg aber treten zwei Bilder als leuch-
tende Inseln aus einer verhüllten Landschaft heraus:
die Reussüberfahrt und der stille Platz auf dem
Kirchhof von Birr.

In den oberen Klassen des Seminars folgte dann
endlich die lehrplanmässige Beschäftigung mit Pesta-
lozzi. Und, sonderbar, jetzt blieb er mir völlig fremd.
Der Mann, der uns da als der Erfinder der Elementar-
punkte Zahl, Form und Name und ähnlicher uns
ledern erscheinenden Grundsätze vorgeführt wurde,
war das derselbe Pestalozzi, der so zu meinem Kna-
bengemüt gesprochen hatte?

Und dann plötzlich war dieser Pestalozzi doch wie-
der da. Das war, als in der «Deutschen Rundschau»
Wilhelm Schäfers Roman «Lebenstag eines Menschen-
freundes» vorabgedruckt wurde. In diesen roten Hef-
ten aus Berlin schrieb einer, dessen Namen ich noch
nie gehört hatte, mit einer Anschaulichkeit, als ob er
selbst dabei gewesen wäre, vom Leben und den Taten
des Schweizers und zauberte die Landschaften, die
zum Teil ganz in unserer Nähe lagen, vor uns hin,
dass man die Wolken darüber fahren sah.

Zunächst wurde mir die entfernteste dieser Stätten
vertraut, als ich in Yverdon die Rekrutenschule be-
stand. Während einiger Zeit waren wir sogar in dem
viertürmigen Schlosse einquartiert, in dem Pestalozzi
während zwanzig Jahren den ruhmvollen Aufstieg
und den schmählichen Niedergang seines Institutes
durchgekämpft hatte. Auf dem schönen Platz zwi-
sehen Scliloss, Stadthaus und Stadtkirche beugte Pe-
stalozzi auf dem Standbild von Alfred Lanz sich auf
die beiden Kinder nieder, als ob unterdessen nicht
ein Jahrhundert vorübergerauscht wäre. An einem
kalten Spätherbsttage standen wir im vereisten Kaput
droben bei Bullet und schauten über das im Nebel
versunkene Mittelland zu den feierlich emporragen-
den Alpen hinüber, wie vor genau hundert Jahren
Pestalozzi es getan hatte, als er aus dem Streit seiner
Mitarbeiter heraus nach dieser Höhe geflüchtet war
und den Regenbogen als Tröster anrief :

«Regenbogen, Regenbogen,
Da rer/cüm/est Gottes JFoaae/
Schein auch mir mir deiner Farben
M/Zrfem GZanze, sc/zezzz ztz meôzezz

ZFiZden, ZebensZangen Sturm.'
Künde mir den bessern Morgen. ..»

Und dann fügte es das Schicksal, dass ich in unmit-
telbarer Nähe des Birrfeldes die Stätte meiner Unter-
riclitstätigkeit fand, dass die Kirche von Gebenstorf,

2



in der Pestalozzi getraut worden war, «unsere» Kirche
wurde. Die schönste Entdeckung im Eigenamte —
zahllose hatten sie vor mir gemacht — war die, dass

auf dem Neuhofe unter der vorbildlichen Leitung des

Vorsteherpaars Baumgartner in unsern Tagen wieder
wahrhafter Pestalozzigeist eine Heimstatt gefunden
hat. Nun reizte es mich, durch das Studium von Pe-
stalozzis Werken, zunächst vorwiegend der autohiogra-
phischen, sowie der verbürgten Berichte seiner Zeit-
genossen zu untersuchen, wie weit die Darstellung
Schäfers den geschichtlichen Tatsachen entspreche.
(Und wirklich tut sie das sehr weitgehend.) Mit die-
sem Studium aber eröffnete sich mir, dessen vorwie-
gend ästhetische Weltbetrachtung erst durch das

Kriegsende erschüttert worden war, eine völlig neue
Welt, die mich seither nicht mehr losliess und in die
immer neu, von immer wieder andern Seiten einzu-
dringen eine beglückende Entdeckung nach der an-
dem offenbarte.

Noch mehr als die Ideen schlug mich in jenen Jali-
ren das Wunder des Menschen Pestalozzi in seinen
Bann. Da keine einzige einigermassen genügende Bio-
graphie erhältlich war, gestaltete sich das eigene
Nachsuchen in den Quellen um so spannender. Wie
wenig Pestalozzi wirklich bekannt war, bewiesen mir
die Urteile über mein volkstümliches Lebensbild, die
sich oft unglaublich widersprachen, weil die Rezen-
senten nur von einer ganz bestimmten Seite dieses un-
endlich reichen Mannes wussten; am meisten hielt
man ihn für einen guten, braven Kinderfreund und
Wohltäter. Wie man mancherorts an die Gedenkfeier
heranschritt, zeigte mir die Einleitung zu einem mei-
ner Vorträge, bei welcher der Versammlungsleiter —
es war einigeTage nach deml7. Februar — entschuldi-
gend vorbrachte, wir wollen diesen sonderbaren Mann
noch einmal anhören, um ihn nachher wieder seiner
Ruhe überlassen zu können.

Den Sinn für den grossen Politiker Pestalozzi er-
weckte auch in mir erst der Anbruch des Dritten Rei-
ches in Deutschland. Am Vorabend des ersten Aktiv-
diensttages schloss ich das Manuskript zur Neuaus-
gäbe von Pestalozzis politischem Testament ab, das
auch damals nicht allzuviele, dafür aber manchen ein-
dringlichen Leser fand, der von dessen Aktualität ge-
packt wurde. Am schönsten war für mich, zu erleben,
dass die Grenzschutzsoldaten, die aus ihren Bunkern
zu den Vorträgen kamen, erstaunt und aufmerksam
den Ideen dieses Mannes lauschten, der gegen Napo-
leon und seine Vermassung der Menschheit Worte ge-
sprochen hatte, die unverändert den Diktatoren un-
serer Zeit galten.

Die erzieherische Tätigkeit führte von selbst zur
Beschäftigung mit den pädagogischen Ideen Pesta-
lozzis und zur Erkenntnis, dass ihm viel mehr als
irgend ein Unterrichtsfach die Entwicklung des gan-
zen Menschen, die Menschenbildung, am Herzen lag.
Erst im Laufe der Jahre wuchs bei mir allmählich die
Empfänglichkeit für seine grossartigen philosophi-
sehen Ideen. Was er in jahrelangem leidenschaftlichem
Suchen über den Entwicklungsgang der Menschheit
gefunden und, mit der Unzulänglichkeit der Worte
ringend, dargestellt hat, kann sich naturgemäss nur
eindringendem Studium erschliessen, wenn auch man-
che der unvergleichlich formulierten Aphorismen zu-
nächst mehr intuitiv die Richtung ahnen lassen.

Zwei meiner Pestalozzierlebnisse reichen über die
Schweiz hinaus. Als einige Jahre nach dem ersten
Weltkrieg eine Gesellschaft schweizerischer Lehrer
aller Schulstufen erstmals Griechenland besuchen
durfte, waren wir überwältigt von der Herzlichkeit
des Empfanges, die uns von den Spitzen der Regie-
rung wie von der Bevölkerung der abgelegensten Dorf-
chen entgegengebracht wurde. Als Erklärung wurden
uns immer wieder zwei Gründe angegeben: dass es
der Schweiz gelungen war, unversehrt durch den mör-
derisclien Krieg hindurchzukommen — und dass sie
der Welt Pestalozzi geschenkt hatte. Unter den Pal-
men des Triumphbogens in Korinth stand eine Pesta-
lozzibüste, die ein Bildhauer nach einem Lexikon-
bildchen geschaffen hatte. Da ahnten wir etwas von
der Weltbedeutung unseres Mitbürgers.

Ein Zeugnis für diese Bedeutung war trotz dem
umgekehrten Vorzeichen auch das andere Erlebnis.
Während des zweiten Weltkrieges vernahm ich, dass

der deutsche Verleger eines von mir besorgten Bandes
mit Pestalozzi-Dokumenten diesen nicht mehr an die
Buchhandlungen liefern durfte. Gegen Ende des Jah-
res 1943, als das Lesebedürfnis in Deutschland nicht
mehr zu stillen war und, wohl wider Willen, die Er-
laubnis zur Auslieferung der Restauflage erteilt wor-
den war, bereitete ein Bombeneinschlag ihr ein Ende.
Es war, als ob Pestalozzi für Deutschland, das seine
Botschaft zu seinen Lebzeiten so willig aufgenommen
hatte, nicht mehr existieren dürfte.

Und jetzt stehen wir vor der Feier des neuen Ge-
denktages. Es ist ein Geburts-, nicht ein Todestag.
Meine bisherigen Beobachtungen und Erfahrungen
haben mich zur Ueberzeugung geführt, dass heute tat-
sächlich der Boden für eine Wiedergeburt bereiter ist
als vor neunzehn Jahren. Wer nur etwas von dem wah-
ren Weesen Pestalozzis in sich aufgenommen hat, spürt,
wie wir gerade seiner Ideen, des Geistes seiner Hin-
gäbe bedürfen. Vom Menschen aus muss die zerstörte
W elt wieder aufgebaut werden. Es ist ein lebendiges
Denkmal, wenn das Schweizerdorf, das die ärmsten
Kriegswaisen aufnehmen soll, den Namen Pestalozzis
tragen wird.

Um mit einem kleinen persönlichen Erlebnis zu
schliessen: Keine großstädtische Einladung zu einem
Pestalozzivortrag hat mich so gefreut wie die der klei-
nen Dörfer im Eigenamt, die beschlossen haben, sie
möchten für sich in der Kirche von Birr des grossen
Mannes gedenken — des Mannes, den ihre Vorfahren
zu seinen Lebzeiten aus begreiflichen Gründen so
schwer verstanden und bei dem wir alle, wenn er
heute wiederkäme, nicht leicht im Allzumenschlichen
das Unvergängliche zu erkennen vermöchten. Und
dennoch lebte sein Segen auch in seinem engsten
menschlichen Kreise weiter. Die Eigenämter haben es

nicht vergessen, wie einer, der von seinem Geiste er-
fasst war, der einfache Schulmeister Johannes W üst
im Birrhard, so seinen Schülern lebte, dass er ihnen
seinen bescheidenen Lohn und aus seinem kleinen
Vermögen ein eigenes Schulhäuschen schenkte.

Wenn auch wir andern jeder an seinem Platz nur
ein Quentchen von Pestalozzis Vermächtnis in die
Tat umsetzen, wird das Jahr 1946 tatsächlich zum Pe-
stalozzijahr, wird der 12. Januar wirklich zum Ge-
burtstag werden.

.4<ZoZ/ HaZZer.

3



Sendttngs&eiuussfsein

Als Nikiaus von Flüe 50 Jahre alt war, verliess er
Weib und Kinder und zog in den Ranft. Das ist nicht
alltäglich und nicht gewöhnlich, und wir Schweizer
galten ja nicht und nie als leidenschaftliche Mystiker
und Gottsucher. Aber es ist nicht unverständlich. Das
Werk für den Tag und die Welt war getan, und so zog
er wie die Weisen des Ostens in die Stille, Gott zu die-
nen und den englischen Stimmen zu lauschen, die
Neige des Lebens in frommen Betrachtungen zu he-
schliessen.

Was aber soll man sagen, wenn Heinrich Pestalozzi
seiner Geliebten — und wie leidenschaftlich liebte die-
ser Feuergeist — in den Brautstand die prophetischen
Worte ruft, dass er über den Tränen von Weib und
Kindern nie die höhere Aufgabe des Vaterlandes ver-
gessen würde. Das sind nicht Worte, auf lieblichen
Taubenflügeln gesendet! Sie sind so seltsam, dass man
sie gründlich lesen und bedenken muss, und sie sollen
hier nicht fehlen.

«L'nd in Aösic/ii au/ den Ehestand muss ich /hnen
sagen, meine Teure, dass ich die P/Zichten gegen meine
ge/iehte Gattin den P/Zichfen gegen mein FaierZand
untergeordnet haZte und dass ich, ungeachtet ich der
zärtlichste Ehemann sein tcerde, es dennocZi /ür meine
P/Zicht haZte, unerhittZich gegen die Tränen meines
JFeihes zu sein, u>enre sie /emaZs mich mit denseZhen
von der geraden Er/üZZung meiner ZZürger/j/ZicZif, teas
auch immer daraus entstehen möge, abhalfen möchte.»
(1767)

Hier sehen wir Pestalozzi für einen Wimperschlag
auf den Grund der Seele; hier blitzt für eine Sekunde
die heimliche Lohe auf, die ihn in immer neuen Taten
und Niederlagen, in Glück und Not, in Erhöhung und
Erniedrigung, in Hass und Verfolgung geprägt hat. Es
ist das Wissen um die Berufung, das Zeichen des Ge-
zeichneten, das Mal des Schöpferischen, die Kraft, die
ihn treibt und trägt, die Sendung, um die er in begna-
deten Stunden weiss.

Zeitgenossen berichten, dass kein Portrait Pesta-
lozzis Antlitz auch nur einigermassen treu wiedergebe,
und der brave Ramsauer, Zögling Pestalozzis und sein
Helfer während sechzehn Jahren, erzählt, Pestalozzi
hätte im ersten Augenblick ein zum Erbarmen häss-
liches Gesicht gehabt, braun, blatternarbig und voller
Runzeln. Aber wenn er zu sprechen anhob, ward sein
Gesicht voR Geist und Leben, und sein Auge leuchtete.
Die schöne und gelehrte Jungfer Schulthess antwortete
auf die Frage der Gespielinnen, warum sie einen so
hässlichen Menschen heirate : «Er hat doch eine schöne
Seele.» Sie sagte nie leere Worte. Aber sie erfuhr auch
bald und immer wieder die Wahrheit jener Briefstelle
und floh manchmal von seiner Seite, wenn sie seinen
dunklen Dämon aus dem Nachtgewölk steigen sah.

Denn dieser Dämon schlug ihn mit Rastlosigkeit.
Satte Zufriedenheit kannte er nie. Es gor beständig
in ihm. Die Unruhe des zum Wirken Bestimmten (and
Verurteilten) trieb ihn vorwärts. Er konnte durch die
Gänge seiner Schulanstalt irren, Saal aus, Saal ein,
sich in den Kleidern aufs Bett werfen, fröhlich und
niedergeschlagen sein in der selben Stunde. Wenn er
so dahmschlenkerte, die Strümpfe auf den Schuhen,
stolperte wie ein Trunkener, die Arme verwarf wie ein
Irrer, das unordentliche Halstuch kaute und vor sich
hin mummelte, dann war er zum Erbarmen lächerlich.
Don Quichotte der Humanität nannte ihn ein Zeitge-
nosse. Don Quichotte? Nicht übel! Am Don Quichotte

deckte Dostojewski, als er den «Idiot», seinen Christus-
roman, entwarf, das Geheimnis auf, dass die Gestalt
des Heiligen nur durch einen Schein von Lächerlich-
keit unsere Sympathie gewinnt.

Lächerlich, heilig und gross, ein seltsamer Drei-
klang! Er klingt der Geborgenheit und bürgerlichen
Sattheit immer schrill und unheimlich, und sie braucht
Abstand, ilm zu ertragen. Die Grösse hätte Pestalozzi
übrigens in die Hand Gottes zurückgelegt. «Es ist nicht
mein Werk, es ist Gottes Werk», schreibt er an Stap-
fer, und solcher Ausrufe gäbe es die FüBe. Was legte
er nicht in Gottes Hand? Im Herbst 1804 war er in der
Nähe von Cossonay unter ein Fuhrwerk gekommen, die
trabenden Pferde hatten über ihn hinweggesetzt; aber
er blieb unversehrt. Nicht trie durch ein Wunder, son-
dern wirklich durch ein Wunder! Als es aufstand, das

58jährige, gstabige Männlein, die Kleider zerrissen und
beschmutzt, fragte es sich ruhig lächelnd: «Hab ich
das getan?» und antwortete mit Dank und Ueberzeu-
gung: «Nein, das habe nicht ich, das hat Gott getan».
Man muss den ganzen Brief an die liebe Frau Ober-
herrin Franziska von HaRwil und die liebe Frau Pesta-
lozzi lesen: wie er den Glauben an sich selber wieder
gewonnen, wie die entsetzliche Angst, er könnte er-
schöpft sein und kindisch werden, von ihm gewichen,
wie er nun wieder gesund an Leib und Seele, voll Ruhe
und Gelassenheit, voR Sonne und heitern Glücks. «Der
Einfluss dieser Ruh auf meinen Körper ist so gross,
dass ich aRes enthehren kann, was ich vorher in einer
wahren oder geahnten Schwäche mir unentbehrlich
glaubte. Ich hatte mich seit Stans an fast täglichen
Kaffee, an eine BouiRon à la reine gewöhnt und fand
mich täglich drei- bis viermal so öde, dass ich fast alle
Mittag vor dem Essen in der Küche einen TeRer Suppe
suchte und im Tag oft drei- bis viermal ein Schlückli
Kirschwasser mir notwendig glaubte. Jetzt bin ich so
voll sicherer Empfindung ungeschwächter Kraft, dass
ich das alles entbehre.» Gewiss, nun gehts ohne Bouil-
Ion à la reine, ohne Kaffee und Kirsch; Hafersuppe
tut den Dienst auch! Die verschüttete KraftqueRe spru-
delt wieder; die Harmonie mit dem Unendlichen ist
wieder gefunden und hergestellt. Friede und Hosianna!
Wirklieh? So einfach ist die Sache nun eben doch
nicht. Ohne Widerspruch lebt keiner.

Bei Pestalozzi, dem Erwählten und Gezeichneten, ist
der Widerspruch besonders gross und immer wieder
wahrhaft erschreckend; denn nur wo innere Spannung
ist, entzündet sich die Kraft. Er liebte und liasste, und
er tat es leidenschaftlich; er lohte und tröstete; er
schimpfte und donnerte. Er betete oft und inbrünstig,
und er verzagte immer wieder. Er küsste, aber er schlug
auch. Er war ein Strom, der befruchtete und Vernich-
tete.

So war seine Rede: stossweise, übersprudelnd, wie
aus übervoRer Wasserstube queRend. Und so ist sein
geschriebenes Wort: voR edlen Pathos' des Predigers,
wenn er das Volk aufruft, voR Verträumtheit, wenn
er meditiert und dem Brunnenlied seines Herzens
lauscht, voll Kraft, Klugheit, Schollenruch und Bild,
wenn er belehren wiR. Nicht umsonst ist ihm Anschau-

ung aRes.

Pestalozzi ist ja gar nicht der Wolkenstürmer, der
für die Wirklichkeit kein Auge hat. Wer hat sich da-
mais in der Schweiz mit der Frage des Veitlins beschäf-
tigt wie er? Wer hat die französische Revolution so in
ihren Tiefen und Untiefen erkannt? Den Kartoffel-
anbau empfohlen, die Rechtsverhältnisse entwirrt, um

4



die Kindsmörderiii zu entlasten, ganz abgesehen von
aller Kleinarbeit und geduldigen Kriippelei um eine
wissenschaftlich und empirisch begründete Erziehungs-
methode! Die grossen Stationen seines Wirkens: Neu-
liof, Stans, Burgdorf, Münchenbuchsee, Yverdon sind
keine Quichotterien, sondern reale Unternehmungen
voll Plan und Experiment, mit Kartons und Tabellen,
mit Figuren, Täfelchen und allen Hilfsmitteln. Dass
sie trotzdem Gnadenorte wurden, spricht nicht dagegen
und war Segen des Himmels. Das Geringste war Pesta-
lozzi nicht zu gering, das Nebensächlichste nicht zu
nebensächlich, weil er ihm Sinn und Zweck geben
durfte, weil er Zusammenhang sah und diese Welt als

Spiegel höherer Ordnung betrachtete. Er erkannte die
feinsten Züge seiner Zöglinge und deutete sie. Manch-
mal aber schaute er seine Lieblinge mit ungetrübter,
kindlicher Liebe an, wie er etwa Steine spielend am
Seeufer auflas und sich in ihrem Farbenglanz und For-
menreichtum staunend verlor. Er konnte lachen mit
den Fröhlichen und war dann voller Spässe.

Aber dann waren da wieder die heimlichen und ver-
pflichtenden Stimmen und die malmenden Träume, mn
die «Mitternachtsstunde der Christenfeier» z. B., und
bittende Augen sahen ihn an: «Es ist noch nicht Abend
für Dich; die Welt ist noch voll Leid und Not, das
Vaterland voller Gebresten.» Als er auf den Neuhof,
ein alter, verbrauchter Mann, zurückkehrte, quälte ihn
leise Reue, er hätte seine Aufgabe nicht erfüllt, sich
auf Umwegen und Abwegen verirrt, die Waisen ver-
nachlässigt, die Verkürzten geschmälert. Und dann hob
ihn doch wieder der Stolz des Begnadeten, streifte ilm
der blanke Flügel des Engels, und er entwarf in einem
Augenblick voll bitteren Jammers und strahlender
Glückseligkeit in einem jene berühmte Grabschrift, die
sein Sendungsbewusstsein so ergreifend bestätigt:

«Auf seinem Grab wird eine Rose blühen, deren
Anblick Augen weinen machen wird, die hei seinem
Leiden trocken geblieben.»

Sophie Möller-Rauchenstein aus Brugg, die bei Pe-
stalozzis Tod elf Jahre alt war, erzählt: «Oft hörte ich
von Pestalozzi sprechen, aber immer als von einem, der
im Kopfe nicht ganz recht ist. Da fragte ich meinen
Vater über den sonderbaren Mann, und der sagte mir
bestimmt: ,Pestalozzi ist ein Narr!' Kurze Zeit darauf
ging ich durch den dunklen Schulhausgang und sah
ihn von weitem stehen. Aha, der Narr!, dachte ich bei
mir selbst und beeilte mich, schnell an ihm vorbeizu-
kommen. Als ich aber ganz nahe bei ihm war, warf er
mir einen Blick zu, so gross und liebevoll, dass ich ihn
meiner Lebtag nicht vergessen werde. Seine Augen
leuchteten ganz und verbreiteten einen hellen Schein
im Gang. Er kam mir wie ein Engel vor.»

Er dachte sein Leben lang viel über Christus nach.
War er nicht einer seiner besten Jünger? Er schenkte
die Schnallen von den Schuhen, wenn er nichts ande-
res hatte.

Wer will das Rätsel Pestalozzi deuten, sein Genie
erfassen; wer könnte sein Werk in allen Teilen erken-
nen und weiterführen? Man tut gut, nicht laut und
selbstgefällig zu feiern, sondern stillezustehn vor jener
Rose seines Grabes. Aber genug, da in Kürze nicht
alles zu sagen ist.

«Ich las», schreibt Amiel am 29. Oktober 1874, «Pe-
stalozzis Leben. Welch furchtbare Geschichte! Die Ret-
ter sind notwendigerweise Märtyrer. Nur der Schmerz
zeugt neue Ideen.»

Die Leidensfähigkeit aber ist das Signet der Grösse.
Martin. Sefcimd.

JFesen und Ge/fuug-
Es ist schwer, Menschen von heute in kurzen Wor-

ten die Bedeutung Pestalozzis klarzulegen. Wer es
schon versucht hat, weiss um diese Schwierigkeit. Der
freie Blick auf sein Wesen und Wirken ist verstellt:
durch das Wissen um Aeusserlichkeiten, an denen
schon die Zeitgenossen Anstoss nahmen, durch Anek-
doten, die man nicht recht zu deuten weiss, durch be-
fremdende Porträts, durch die umgehende Meinung,
er gehöre lediglich mehr der Schulgeschichte an.

Was hat er schon geleistet? Einmal war er als
VolksschriftsteRer erfolgreich, er hat sich der Armen
und der Kinder angenommen, und alle seine Anstal-
ten gingen an seinem Ungenügen zugrunde. Wo aber
etwas von seinen Ideen vernommen wird, findet man
sie, unter gewissen Vorbehalten, zwar schön und be-
herzigenswert, aber nicht aktuell. Das Gewissen wird
nicht wach, die Trägheit des Herzens ist zu gross.

Dennoch geht vom Namen Pestalozzi dauernd eine
fühlbare Beunruhigung aus. Er ist uns zu einer Mab-
nung geworden und lässt uns inne werden, dass wir
nicht sind, was wir sein sollten. Menschen, die unver-
mutet auf seine Botschaft stossen, und Menschen, die
in weiter Ferne von ihm und seiner Botschaft verneh-
men, spüren das besonders unmittelbar: das Zufällige
der geschichtlichen Erscheinung Pestalozzis kann sie
nicht stören, da sie nichts davon wissen. Sie sehen ihn
nicht in der Verkleinerung des Klatsches, sie sehen
ihn üherlebensgross, in den Ausmassen des Mythos, als

Träger einer ewigen Botschaft.
Jene Beunruhigung scheint auch die vielen Ver-

suche der Deutung von Pestalozzis Leben und Wirken
veranlasst zu haben. Ist es schon so, dass eine jede
Zeit auf ihre Weise versuchen muss, einen Zugang zu
den Heroen der Geistesgeschichte zu finden und sich
in dieser Deutung zu bewähren, so plagt mis vor dem
Antlitz Pestalozzis noch besonders die Rätselhaftigkeit
seiner Existenz, der Widerspruch zwischen Ideal
und Wirklichkeit. Er war ein Brückenbauer, der ge-
duldig immer und immer wieder seine Bogen baute,
wenn die Strömung sie einriss — ein Brückenbauer,
der nie ans andere Ufer gelangte. Vielleicht ist es
nicht ungehörig, von solchen Gedanken aus einen
Blick auf sein Wesen und seine Geltung zu gewinnen
zu suchen. „

In jedem Menschen ist, nach Georg Christoph
Lichtenberg, etwas von allen Menschen. Wir werden
das Wort nicht bestreiten, aber durch den Hinweis
ergänzen können, dass ein jeder sich von seinem Näch-
sten durch die Dosierung seiner Gaben und durch die
Bedeutung unterscheidet, die jede einzelne im Ganzen
der Persönlichkeit gewinnt.

Es sind nicht alle Gaben gleichviel wert, noch ist
es einer jeden beschieden, zu höchster Bedeutung zu
gelangen. Wie wir auch den Begriff der «Bedeutung»
umschreiben mögen: es gibt Gaben und durch sie er-
möglichte Leistungen, die wir als bedeutend anerken-
nen, und es gibt Menschen, bei denen eine Gabe, die
in bescheidenerem Masse auch anderen verliehen ist,
zum entscheidenden Zuge ihres Wesens wird. Handelt
es sich um eine Gabe höchster Bedeutung, so werden
uns die Menschen, die sie beispielhaft offenbaren, zu
Trägern des Lichtes. Sie sind uns, wenigstens auf einem
Gebiete des Lebens, das Bild unserer Vollendung, da
sie zur letzten Entfaltung gebracht, was in uns im
Widerstreit mit anderem nicht zur Blüte gelangte.

5



Mögen solche Menschen in der Geschichte gestan-
den haben, mögen sie geradezu als Exponenten ge-
schichtlicher Epochen in Anspruch genommen wer-
den, mag eine Fülle individueller Züge und die ganze
Chronik des täglichen Lebens von ihnen bekannt ge-
worden und überliefert sein: sie stehen doch zugleich
auch jenseits der Geschichte, als Vertreter einer ausser-
sten Möglichkeit der menschlichen Existenz, als
dauernder Aufruf oder beständige Mahnung, und sind
in ihrer überzeitlichen Grösse manchen Gestalten der
Sage vergleichbar.

Der Held ist ein solcher Mensclientypus, sein An-
denken ist überstrahlt vom Ruhm seiner Tat, und in
diesem Lichte schauen wir seine menschliche Erscliei-
nung. Der Heilige wäre ihm an die Seite zu stellen:
wir sehen ihn in seiner Glaubensdurchdrungenheit,
und das Wunder zeichnet ihn als einer andern Welt
zugehörig. Neben den Helden und den Heiligen könnte
man den Künstler, den Weisen, den Forscher, den gu-
ten Fürsten reihen, oder, auf der negativen Seite, den
Tyrannen, den Verbrecher, den Selbstsüchtigen und
den Schwätzer. Menschen, die einen dieser Typen in
der Annäherung an das Extrem vertreten, sind auf
ein Letztes, ein Absolutes, gerichtet. Der Sinn ihrer
Existenz liegt darin, beispielhaft eine äusserste Form
des Menschentums zu verwirklichen und zu offen-
baren. Darum gewinnt sie eine überzeitliche und eine
an keine Schranken des Raumes gebundene Redeu-
tung.

Die Typen der negativen Reihe bleiben jederzeit
abschreckende Beispiele und Kuriositäten, wie etwa
der Fall des Herostrat beweist. Die Typen der posi-
tiven Reihe sind im Leben von einer gewissen Tragik
umwittert : je unbedingter sie sich als Träger ihrer
Sendung fühlen, desto unfehlbarer werden sie sich in
tragische Konflikte verstricken.

Die Unbedingtheit ihres Strebens, die Grösse ihrer
Zielsetzung steht unvermeidlich im Widerspruch zu
den Möglichkeiten des irdisch-menschlichen Daseins,
die Absolutheit ihrer Forderungen bleibt unvereinbar
mit der nach den Gesetzen der Relativität geordneten
kleinen Welt des Alltags, in der und für die sie zu
wirken haben. Die reinste Form der Tragik breitet den
dunkeln Mantel über sie: der Alltag, die Welt der
Geringfügigkeiten, hat wenig ewige Werte, aber ein
ewiges Leben und eine Beharrlichkeit ohnegleichen.
Der Alltag behauptet sich, und es ist das Schicksal
des Grossen, dass er sich, weil er gross ist, die Wider-
stände selber schafft, denen zu unterliegen er be-
stimmt ist.

*

Unausgesetzte Versuche haben sich seit über liun-
dert Jahren um das Pestalozzibild und seine Deutung
bemüht. Ich glaube, dass wir es in solchen Zusammen-
hängen zu gewinnen suchen müssen. Er hatte zwar
weder das Strahlende des Helden noch das Wunder
des Heiligen, aber er verwirklichte ein Letztes einer
Verpflichtimg, der voll Genüge zu tun wir alle Im-
pulse — leider zu schwache Impulse — in uns leben-
dig fühlen. Darum spüren wir die Beunruhigung, die
von ihm ausgeht: von der Gesamtheit seines Wesens
und nicht zunächst von einer seiner Ideen noch von
einer bestimmten Station seines Lebens.

Man kommt ihm nicht bei, wenn man ihn allein
als Politiker, als Sozialreformer, als Religiösen, als

Erzieher, als Schriftsteller, als Dichter oder in einer
anderen Aeusserangsweise seines Daseins würdigt. Er

war das alles und nichts von alledem, Er war ein lei-
dender Mensch und besessen von der Idee, der leiden-
den Menschheit aufzuhelfen. Fiebernd folgte er die-
sem Drang. Er führte ihn bis zur Verleugnung des

eigenen Weesens, so wenn er sich, um endlich klarer
zu sehen, in seinen «Nachforschungen» eine, zwar auf
seine eigene Weise, aber doch systematische Anthro-
pologie abrang. Manche seiner Schriften sind ohne
geschichtlichen Kommentar kaum mehr recht zu ver-
stehen, und die Erfahrung lehrt uns, dass wir heute
die Menschen unmittelbarer sein Wesen erfühlen las-
sen können, wenn wir sie vor sein Lebensbild führen,
als wenn wir ihnen nur seine Bücher in die Hände
legen. Als Bewegter und Getriebener offenbarte er
sein Wesen am unmittelbarsten in seinem Tun.

Seine Lebensgeschichte offenbart auch in unfass-
licher Härte die Tragik, in die er verflochten war. Sie
gestaltete sich um so peinvoller, als Pestalozzi, getra-
gen von seinem Streben, darauf aus war, das kleine
diesseitige Leben und seine Ordnung umzugestalten,
das automatisch gegen solche Versuche zu den Waffen
greift, weil sie eine unbequeme Zumutung bedeuten.
Der Besessene aber ist kein Gerissener, und seine auf
weite Ziele gerichteten Augen gewahren die Hinder-
nisse schlecht, die sich den nächsten Schritten entge-
genstellen.

Darum musste Pestalozzi auch als unpraktisch er-
scheinen, obschon er es nicht war und manche seiner
Spekulationen geradezu als erfindungsreich anmuten.
Aber in seinem «Traumsinn» von weiteren Zielen ge-
bannt, brachte er die nötige Umsicht und Beharrlich-
keit zur Fortführung der nächsten Aufgaben nicht auf
und machte sich in der Not von den Menschen ab-
liängig, die sich anboten, in die Lücke zu springen.
Sein Urteil über Menschen aber war immer durch
seine Hoffnungen beeinflusst und gefärbt.

So kam es zu einer ununterbrochenen Kette von
Rückschlägen — eine jammervolle Existenz. Seltsam,
dass dennoch der Eindruck des Bedeutenden von ihr
ausgeht. Nicht was Pestalozzi äusserlich feststellbar
vollbracht hat, vermag ihn zu rechtfertigen — er er-
hält seine Rechtfertigung durch die Unbedingtheit
und Stärke der Impulse, die diesem Menschen den
Antrieb verliehen und die Kraft, durchzuhalten. Es
ehrt die doch nicht unbeträchtliche Zahl von Zeitge-
nossen, die über alles Unvollkommene hinweg vom
weitschweifenden Geiste Pestalozzis berührt wurden,
und ehrt die Nachfahren, die hinter den Kulissen der
geschichtlichen Zeugnisse das Walten seines tiefsten
Wesens spüren, dass sie zu ihm hielten und halten.
Die Umstände wären dazu angetan, sein Schicksal als
das eines Verkannten zu besiegeln.

Von ihm meldet sein vielbändiges schriftstelleri-
sches Werk, das sich uns durchaus nicht überall von
selbst erschliesst, so sehr ihm daran lag, damit die
Menschen zu gewinnen. Von ihm melden Anekdoten,
von denen uns alle verwirren, die nur für Pestalozzis
Unzulänglichkeit im Leben des Alltags zeugen und
nicht zugleich ahnen lassen, dass diese Unzulänglich-
keit das Widerspiel einer höchsten Berufimg gewesen.
Ihn zeigen Bildnisse, von denen keines seiner geistigen
Bedeutung gerecht wird. Sein Wesen, von dem ein-
zelne der Zeitgenossen schon bei der ersten Begegnung
berührt, ja erschüttert wurden, muss sich in der Bewe-

gung ausgesprochen haben, die sich dem nachbilden-
den Bemühen der Maler und Zeichner entzog, und
selbst die zu seinen Lebzeiten auf seinem Antlitz ge-

6



formte Maske — so vieles sie zu verraten vermag —
bleibt uns eine Maske.

Von ihm meldet schliesslich sein Schicksal und
melden die geschichtlichen Zeugnisse. Auch darin
liegt eine Tragik, dass wohl Deutungen Pestalozzis in
Stössen von Veröffentlichungen erschienen, aber die
geschichtlichen Zeugnisse schwer zu überschauen sind :

hundert achtzehn Jahre nach seinem Tode beispiels-
weise wird erst eine umfassende Sammlung seiner
Briefe vorbereitet, und über manche Einzelheit seines
Lebens breitet sich noch Dunkel. Dass noch vieles
nicht aufgehellt ist, fällt nicht zu Lasten der For-
schung, der wir manche Erleuchtung verdanken: es
ist bei Pestalozzi wesensbedingt, dass er seinen Antrieb
zwar aus der Tiefe erhielt, seine Wirkung aber in die
Breite suchte, so dass die sachlichen und menschli-
chen Beziehungen in seinem an Wechselfällen so rei-
chen Leben fast unübersehbar wurden.

Im Hinblick auf die Struktur seiner Persönlichkeit
war er der reine Tor, der, mit ungeheurer Durchhalte-
kraft begabt, seines Lebens Ziel in der Hingabe ans
Beste der Menschen fand. Es ist wesentlich und be-
gründet die Einmaligkeit der Erscheinung Pestalozzis,
dass er, obschon religiös tief fundiert, diese seine Sen-
dung nicht als Religiöser, als Prediger, als Gottesbote,
als Heiliger auf sich nahm. Er berief sich weder auf
seine Sendung, noch suchte er sie durch den Hinweis
auf den, von dem er gesendet worden, zu rechtferti-
gen. Als Mensch unter Menschen lebte und strebte er
als Gezeichneter, als einer, der nicht anders kann.

Aber es geht noch um mehr. Pestalozzis Sendung
ist nicht nur im Formalen der Struktur seiner Person-
lichkeit beschlossen:

Der reine Tor ist den Ursprüngen des Lebens näher
als andere Menschen. Aus ihnen hat er Erkenntnisse
geschöpft — weniger durch gedankliche Ableitung als
durch intuitive Erfassung — und aus diesen Erkennt-
nissen ergaben sich ihm die Richtlinien für sein Stre-
ben. Sie sind in ihrem ewigen Gehalte heute so aktuell
wie je und immer.

Der Mensch ist Gottes. Es liegt an uns, unsere Ver-
hältnisse so zu ordnen, dass diese ursprünglichste Be-
Stimmung der Menschennatur zu ihrem Rechte ge-
lange. Wir haben mit tiefstem Ernst das Wesen des
Menschen zu ergründen, um zu erkennen, was ihm in
seiner irdischen Existenz gesetzt ist. Darin offenbart
sich die Menschenwürde, dass der Mensch sein Leben
gestalte, wie es von der Schöpfung gemeint ist. Er
kann weder seine Naturhaftigkeit noch seine Bindung
an Welt und Menschen verleugnen, er achte darauf,
dass die Ordnung gewahrt bleibe und beide sich in ein
Ganzes fügen, das sich verantwortlich weiss.

So sind alle Verhältnisse des menschlichen Zusam-
menlebens zu ordnen : das staatliche Leben, das Recht,
die Wirtschaft, die Sitte, die Erziehung. Die einfach-
sten menschlichen Verhältnisse, in denen die Absicht
der Schöpfung am deutlichsten erkannt wird, bleiben
das Vorbild: das Zusammenleben der gesunden Fa-
milie. Zu diesem Vorbild müssen wir auch in unserer
erzieherischen Tätigkeit immer wieder aufblicken. Es
ist dem Kinde gesetzt — das Familienleben offenbart
es — lebend zu lernen. So soll es auch in der Schule
lebend lernen.

In die Sprache unserer Zeit übersetzt ist dies etwa
der Kern der Botschaft Pestalozzis. Wir sind uns alle
im klaren, dass sie noch heute auf wenig offene Ohren
trifft. Sie will einen Zustand, den man niemals schaf-

fen wird, aber den zu fordern die Menschenfreunde
auch niemals aufhören werden. Ein ewiges Ziel hat
Pestalozzi der Arbeit am menschlichen Leben gesetzt.
Wer den Stachel dieser Botschaft nicht spürt, bleibt
für Pestalozzi verloren.

CarZ Günther.

«4nf/iropoZogie
Pestalozzi, der sich selber in den «Fabeln» als Menschen-

maier vorstellte, hatte scharfsinnige Klarheiten über das Wesen
der menschlichen Natur. Seine anthropologischen Auffassungen,
sein Wissen um das Verhalten der menschlichen Seele wech-
selten nur wenig im Verlaufe des Lebens. «Doch darf ich auch
nicht denken», sagt er in der Einleitung zu den Fabeln, «so alt
geworden zu sein, ohne dass viele meiner Ansichten in mir
selbst einige Veränderungen erlitten.»

Die Verfeinerung seiner Betrachtungsweise erreichte einen
Höhepunkt in der 1797 erschienenen Schrift «Meine Naclifor-
schungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts». Aus dieser Studie (s. Bd. 12 der grossen
Pestalozzi-Ausgabe Buchmann, Spranger und Stettbacher), die
Pestalozzi in äusserst mühsamer mehrjähriger Arbeit geschah
fen, folgt hier in knapper Systematik zusammengefasst ein
Versuch zur Darstellung der psychologischen Theorie Pestalozzis.

Man kamt bekanntlich Pestalozzis Entwicklung
mit einiger Deutlichkeit in drei Abschnitte teilen : Als
erste Entwicklungsepoche erscheint die Zeit, da ein
vergeistigter Eudämonismus aus direkten und indi-
rekten Einflüssen Rousseaus ihn bestimmte und den
revolutionären Aufstand gegen die sozialen und poli-
tischen Zustände seiner Umwelt mitbedingte. Aber
schon dieser politisch radikale, dem Kult der Selbst-
ereficic/clwreg der TV'r.söre/icheif zugewandte, kurze Le-
bensabschnitt wird von Pestalozzis eigener Intuition
gestört. Sein besseres Gefühl verrät ihm bald, dass an
den neuen Theorien etwas nicht stimmen könne, d. h.
dass sie der Wirklichkeit nicht entsprechen. Bald ge-
winnt er Einsichten in unrichtige Voraussetzungen des
Genfers. Die bekannteste kritische Bemerkung, die
aus den neuen Erfahrungen folgt, ist jene, dass der
«Emile» ein «Traumbuch der Erziehung» sei. Ebenso
kennzeichnend für die Entfernung von Rousseaus Ein-
fluss ist der Hinweis von Pestalozzis Freund Iselin, dass

die Glückseligkeit reicht im Aafursustarede, reicht im
dre/areg der Menschengeschichte, sondern nur in einer
«spätere ured hostbarere Frucht» geschichtlichere
Fortschritts liege. Nicht möglichst wenig, wie Rousseau
es empfahl, ist für die Erziehung zu tun, sondern
möglichst viel. Denn das Tier allein «taugt zu allem
was es soll vollkommen, — der Mensch zu nichts
recht, als was er lernt, liebt und übt». Ohne Erziehung
ist er mit den besten Anlagen «auf einem misslichen
Fuss in diese arme W elt geworfen».

Die tcirtscha/tliche nennt Arthur Stein *) die zweite
Epoche.

Es ist die «handfeste», industrielle und kaufmänni-
sehe Zeit, da er praktischen Oekonomen sehr nahe-
steht und es ihm vor allem darauf ankommt, durch
die Ordnung der wirtschaftlichen Verhältnisse die
innere seelische, die sittliche Ordnung zu sichern. Es
handelt sich um die Jahre, da er den Schulmeister
Glüphi erfand und den Baumwollenmeier. Damals
standen alle jene Unternehmungen im Vordergrund
seines pädagogischen Glaubens, welche der Erziehung
zum Irdischen dienen und die Bildung zur Industrie
ihm als «der einzig mögliche W'eg, etwas Reales zur

*) Pestalozzi und die Kantisehe Philosophie, Mohr, Tübingen
1927, 218 S.

7



Veredlung der Menschheit beizutragen», vorkam. Des-
halb forderte er feste Schranken eines ordentlichen
Hauses «und sorgfältige» Ausbildung der Jugend für
den Nahrungserwerb.

In dieser Epoche scheint eine einheitliche Auffas-
sung über die grundlegenden seelischen Vorgänge zu
fehlen. Kopf-, Herz- und Handbildung stehen irgend-
wie unverbunden nebeneinander und gelegentlich
scheinen die Verstandes- und die sittliche Bildung
nur als Trabanten der Handfertigkeit da zu sein. Erst
in den Studien zu den erwähnten Nachforschungen
findet Pestalozzi den Weg zur einheitlichen Bildungs-
auffassung wieder. Seine Pädagogik ist im dritten Ent-
wicklungsstadium eindeutig geistig orientiert. Die
praktische Bildung bedeutet wenig; Bildungsziel ist
der sittlich autonome, auf seinen freien Willen ge-
stellte Mensch. Vom Sittlichen her, von der Bildung
zur Humanität her muss der Weg ins Nützliche, Prak-
tische, «Natürliche» gehen: von oben nach unten.

Die nachfolgende Skizze der durch Analyse aus
den «Nachforschungen» gewonnenen Anthropologie
zeigt deutlich, auf welchen psychologischen Voraus-
Setzungen seine Pädagogik aufgebaut ist.

Nach Pestalozzi (der Dreiteilungen überall liebt)
bestehen drei psychische Zustände: 1. t/er iVaturzu-
staut/ — als Werk der Natur; 2. der Gese/Zsc/ta/fsjîu-
staut/ — als Werk der jeweiligen Gesellschaftsordnung;
3. der sift/ic/te Zu.staut/ — als Werk meiner selbst.

Der Mensch ist also kein eindeutiges Wesen, son-
dem voll widersprüchlicher Tendenzen. Einerseits ist
er «dem Verderben seines Naturzustandes» verhaftet
— modemer ausgedrückt: der egoistisch-triebhaften
Verhaltungsweise, welche ihm die Notwendigkeit zur
«Selbsterhaltung und Selbstversorgung» aufzwingt.
Dieser individuelle Trieb anerkennt an und für sich
nur das «Recht der Keule» und den Zwang zur Befrie-
digung sinnlicher Begierden.

Aber der Mensch kann in seiner Schwäche, «wie
sehr sie ihn auch reizt, die bluttriefende Freiheit»
nicht ertragen. Aus selbstischen Gründen ist er ge-
zwungen, sich mit andern zu vertragen. Vereinigte
Kräfte erleichtem und vermehren seinen Erwerb und
helfen ihm mittels unzähliger kollektiver Einrichtun-
gen, durch Verträge, Abkommen und Gesetze «die
Lebensgenüsse leichter, sicherer und befriedigender»
zu erreichen.

Aus diesen Motiven entsteht der geseZZsc/ta/fZic/te
Zustand. Er ist vielleicht Gewähr für ein sicheres und
bequemes, nie aber für ein gutes Leben. Der kollek-
tive Egoismus wird leicht die Quelle furchtbarer Un-
terdrückung, schrecklicher Qualen und Leiden. Besitz
und Eigentum gleichen der Büchse Pandorens, der
alle Uebel der Welt entspringen: Die Macht verführt
zur Gewalt. Beim Erleiden des daraus hervorgehenden
Unrechts scheiden sich zwei Gruppen aus: «die einen
greifen nach den Herdäpfeln» (sie unterwerfen sich,
damit die Not des Hungers befriedigt sei) ; die andern
wehren Gewalt mittels Gewalt und neuem Unrecht ab.
Alle gesellschaftlichen Zustände lassen den tierischen
Kräften vollen Spielraum, der Schlauheit, Verhär-
tung, Verwegenheit, Tücke, Untreue und Niedertracht,
dem Verrat, Neid und Diebssinn. Wohl können Weis-
heit und Kraft der Gesetze gesellschaftlichen Wirrwarr
und Chaos verhältnismässig befriedigend ordnen,
wenn sie mit den Zwecken einer gut organisierten Ge-
meinscliaft in Uebereinstimmung gebracht worden

sind und wirkliche gesellschaftliche Rechte schaffen.
Durch Erwerb oder Verleihung gesellschaftlicher
Selbständigkeit ist es auch in diesem Zustand mög-
lieh, bürgerliche Tugenden zu sichern.

Pestalozzi anerkennt hier durchaus die grosse Bedeutung
angemessener Gesellschaftsordnungen und staatlicher Organisa-
tionen. Ihren Wert hemisst er nach dem Grade der echten
Selbständigkeit, der den Individuen verliehen wird. Er ver-
wirft jede sklavische Form und weist u. a. auf die Unterschiede
zwischen selbständiger und im Zustande schleichender Unter-
würfigkeit gehaltener Aristokratie hin, auch «zwischen Helve-
tiens Bergbewohnern und den polnischen Bauern» oder «einem
ehrenfesten bürgerlichen Arbeiterstand und ehrlosem Fabrik-
gesindel.»

Aber solange der Mensch als tierisches, sinnliches
Triebwesen innerhalb der nur gesellschaftlich be-
stimmten Sphäre lebt, also innerhalb des contrat so-
eiaZ, ist und bleibt der Zustand beillos. Denn der
Mensch kann und will, soweit er tierisches Geschöpf
ist, nicht anders als selbstsüchtig handeln. «Er ist in
dem freien Spielraum seiner Naturtriebe allenthalben
zur Gesetzlosigkeit geneigt und lebt als Tyrann und
Sklave nach den Grundsätzen seiner tierischen Ge-
fühle.»

Soweit Pestalozzis Auffassung über die Selbstbe-
hauptung.

Aber auch die Selbstveränderung, d. h. die der
Selbsterhaltung entgegengesetzte Tendenz zum ver-
sehwenderischen Vergnügen, zur «behaglichen Wonne»,
ist ein Werk des Naturzustandes und führt dement-
sprechend ebenso zu üblen Ergebnissen. Pestalozzi
unterscheidet ganz scharf das fierisc/ie IT o/tZtcoZZen,
das oft in der trügerischen Gestalt der Liebe auftritt,
von der echten, reinen, geistigen Liebe, die nur ist,
«wenn sie sich zum Göttersinn einer zuverlässigen
Treue zu erheben vermag». «So allgemein das tierische
IFoLZieoZZen, so selten ist die Liebe.» Dem ersteren
entspricht der Drang nach «Spiel, Wein, Mädchen
und Märchen», die Neugier und die Vergeudungen
für die Lust, kurz, alle Strebungen nach dem (eroti-
sehen) Vergnügen. Der zweiten entspricht dem Sinne
nach die christliche Nächstenliebe.

Im Natur- und Gesellschaftszustand hat der Jurist
und der Soziologe viel, der Erzieher aber wenig zu
tun. Sein Feld ist der dritte Zustand. Wie schon ange-
deutet wurde, steht nämlich der egoistischen, der trieb-
haften Verhaltungsweise eine andersgeartete, eine den
Trieben diametral entgegengerichtete, gegenüber.
Nennen wir sie Geist, Liebe, Güte. Sie existiert nie
rein. Absolute Heilige gibt es nicht in Menschenge-
stalt. Der Zustand reiner Sittlichkeit wird immer ver-
mengt mit triebhaften Ansprüchen und bewusst und
unbewusst verbogen und verfälscht. Aber sie ist da.
Scham und Reue bezeugen ihr Dasein. Besonders
lebendig wirkt sie «als himmlischer Funke» in den
«freundlich Guten».

Die Tatsache der reinen Liebe, des Opfer- und
Dienstwillens für das Gute bezeichnet Pestalozzi dra-
stisch, aber zutreffend, als einen «saZto morfaZe» des
«Naturmenschen» ausser sic/t seZbst. Setzt doch der
Mensch sich selbst, seiner eigenen sinnlichen Natur
eine Kraft entgegen, um «den Geist herrschen zu ma-
chen über das Fleisch». Geist überwindet (als Ueber-
legung, Gedanke oder Gefühl) den Instinkt und
zwingt ihn, den Weg des Guten zu gehen.

Das Tier ist zufrieden, wenn es den Instinkt befrie-
digt hat. Nur dem Menschen mangelt diese Schuld-
losigkeit. Er muss sich über den Instinkt (die Triebe,

8



die tierische Sinnlichkeit) erheben oder darunter ver-
sinken. In diesem Falle leicht, «um tierischer als jedes
Tier zu sein», wie Faust sagt. Die Emporhebung des
Menschen, bzw. die Stärkung seiner geistigen Kräfte
durch geeignete und allseitige Bildungsmittel ist dem-
nach das Ziel jeder Pädagogik. Anknüpfungspunkt ist
ein angeborenes Streben nach Entfaltung, nach Betäti-
gung. Die Erhebung aus dem Instinktzustand geschieht
durch eine Kraft, die im Innersten der menschlichen
Seele selbständig vorhanden ist. Sie entsteht nicht
etwa durch Sublimierung der Triebe oder aus der
Raffinierung des gesellschaftlichen Zustandes. « d ir
können», behauptet Pestalozzi, «im geseZZscba/tZic/ien
Zustand ganz /iig/icb o/ine .Sittlic/ikeit untereinander
leben» und «Recht und Gerechtigkeit untereinander
Ziandhaben ohne alle Sittlichkeit.» «Die Sittlichkeit ist
ganz individuell, sie besteht nicht unter zweien.»

Der Mensch ist also Werk der Natur, der Gesell-
schaft und schliesslich Werk seiner selbst. Als «Werk
seiner selbst» will er die Veredlung, strebt er nach
sittlichen Vorstellungen von Wahrheit und Recht,
möchte er ein gutes Gewissen haben, strebt er nach
innerer und äusserer Harmonie zwischen den Ansprü-
chen des Naturzustandes, der gesellschaftlichen Ver-
derbnis und den Ansprüchen der reinen Sittlichkeit.
Das ist sein Weg, um im humanitären weiten Sinne
des Wortes Mensch zu werden und nicht nur ein Fi-
gurant, ein Typ zu sein: ein Schuster, ein Bauer, ein
Staatsmann. Erwerb, Eigentum, Besitz, Macht, Gesell-
schaft verwandeln sich unter der Wirkung des geist-
erfüllten Individuums, das in freiwilliger Sittlichkeit
seine Pflicht bestimmt. Sie werden zum Segen statt
zum Fluch.

Einem solchen sittlichen Bildungsziel: der innern
Befreiung aus den ausschliesslichen Klammern des
Egoismus und der Entwicklung und Stärkung des
dritten Zustandes unterordnet Pestalozzi auch das
ästhetische, theoretische und religiöse Erleben. Er
wertet diese Erlebnisformen ethisch und damit prak-
tisch aus. Hier ist sein psychologischer Rahmen zu
eng. Nicht, dass er nicht Bescheid wüsste! Aber das
moralische Anliegen ist ihm unendlich wichtiger als
die von Zielen und Zwecken befreite, sozusagen taten-
lose, als Schönheit und Erkenntnis erlebte Schau der
Wirklichkeit.

Pestalozzis Wissen von der komplizierten, morali-
sehen Situation (sie ist hier der Uebersicht wegen
sehr vereinfacht worden) erleichtert die Erziehungs-
aufgäbe nicht. Erziehung ist ein Trug, wenn sie sich
nicht an die realen psychologischen Tatsachen hält.
Nützlichkeitserwägungen, unmittelbare Anwendbar-
keit, praktische Erkenntnisse haben an und für sich
nach Pestalozzis Auffassung nur wenig Bildungswert.
Er muss Bildungsmittel suchen, welche die Kräfte ent-
wickeln, die einen Menschen befähigen, «als si/fZie/ies
ÏFesere ans$c/iZiessZic/i der Foliendung seiner selbst ent-
gegenzuM-andeln». Nur ein zum Menseben gebildetes
Natur- und Gesellschaftsindividuum ist fähig, die
letzten Endes nur scheinbaren seelischen Widersprüche
«in sich selbst auszulöschen». Edel, hilfreich und gut
zu sein, nach selbstbestimmten, sittlichen Normen,
dem Gewissen in innerer Freiheit zu folgen und weise
die Grenzen seiner Natur zu keimen: das sind die
Ziele, an denen die Bildungsmittel zu messen sind.

Sie sollen die Naturanlagen, alle sinnlichen und ge-
seilschaftlichen Kräfte, nicht etwa unterdrücken oder
übersehen wollen. Das wäre unpsychologisch. Sie müs-

sen sie, sozusagen in umgekehrter Richtung, verweil-
den, d. h. die in ihnen ruhende Aktivitätskraft ist im
Dienste des Geistes der Menschenliebe (statt in ihr
Gegenteil) umzuleiten, etwa so, dass alles Tun von
einem geistigen Hauche umwittert oder geführt ist.
Wer diese Fergeis/igurig als Erzieher zu vermehren
imstande ist, handelt im Sinne Pestalozzis.

Martm Simmen.

Mensc/ten&iZd und Mensc/ienZn7c/ung
Als Pestalozzi in seinem «Schwanengesang» Rück-

schau hielt und zum letztenmal versuchte, seiner Zeit-
und Nachwelt den hohen Geist der Idee der Elemen-
tarbildung klarzulegen, die er als die reife Frucht sei-
nes Lebens betrachtete, wies er gleich mit den ersten
Sätzen darauf hin, der Ausgangspunkt und die Grund-
läge derselben sei die Frage nach dem Menschen. Die
Idee der Elementarbildung sei «nichts anderes als die
Idee der Naturgemässheit in der Entfaltung und Aus-
bildung der Anlagen und Kräfte des Menschenge-
schlechts». Um aber zu wissen, was naturgemäss sei,
frage es sich vor allem: «Was ist die Menschennatur?
Was ist das eigentliche Wesen, was sind die unter-
scheidenden Merkmale der menschlichen Natur als
solcher?»

Tatsächlich hat sich Pestalozzi denn auch eingehend
mit dieser Frage beschäftigt, ganz besonders in den
fast zwanzig Jahren seiner unfreiwilligen aber frucht-
baren Einsamkeit auf dem Neuhof 1779 bis 1798. Und
er hat dabei einen Erkenntnisweg zurückgelegt, dessen
Verlauf die alte Form geistiger Bewegung aufweist:
von der Thesis über die Antithesis zur Synthesis. Dar-
über soll im folgenden kurz berichtet werden.

Der Weg begann mit der Auflösung der ersten Ar-
menanstalt 1779/80. Pestalozzi war 33 Jahre alt und
stand mit dem Zusammenbruch seines Unternehmens
buchstäblich vor dem Nichts. Er hatte Frau und Kind,
aber er hatte ihnen nichts mehr zu essen, und die mei-
sten seiner Freunde liebten ihn nur noch lioffnungs-
los. Da zog er sich ganz auf sich selber zurück («als
auf den Felsen, der mein ist, als auf den einzigen, den
Gott mir als den mehligen gegeben»), versenkte sich
in sich selber und fand — den Gott im Menschen.

In der «Abendstunde eines Einsiedlers» gibt er
Zeugnis von dieser inneren Erfahrung. Er spricht von
«Gottes Dasein in der Hütte der Menschen», von der
«Offenbarung der Gottheit im Innern der Menschen-

natur», und er fordert den Menschen auf, zu glauben
an sich selbst und an den innern Sinn (das innere Er-
kenntnisorgan) seines Wesens; dieser innere Sinn sei
ihm «sicherer Leitstern» der Wahrheit und PI licht
und täusche ihn auch nicht, wenn er ihm mächtig Uli-
Sterblichkeit zurufe. Vielen sei freilich «innerer Sinn
der Menschennatur Spiel des Traumes, und Glaube an
Gott und Unsterblichkeit, auf diesen inneren Sinn ge-
baut, verachteter Vorwurf ihrer Kunst». Ihm aber sei

es unmöglich, «nicht Gehör zu geben der Lehre, die
im Innersten meines Wesens mir und meiner Natur
wahr ist und wahr sein muss» — «sollt ich nicht glau-
ben, was wär ich, was tät ich » Er sah in diesem unbe-
dingten Vertrauen in die Erkenntnis- und Gewissens-
kraft des eigenen Innern den eigentlichen Ausdruck
des «reinen Kindersinnes der Menschheit gegen Gott»
— «Kindgehorsam gegen die innere Sprache des in der
Menschheit redenden Gottes».

9



Und nicht nur Gottes Wort, sondern auch Gottes
Kraft fand er im Innern. «Gott im Innersten meines
Wesens das ist die Kraft der Natur ...» Und er er-
kannte: «Ernster, haushälterischer Gebrauch jeder
kleinen Anlage, Sehnsucht nach Stärkimg seiner Kraft
ist die Bahn der Natur zur Bildung und Stärkung
aller Kräfte, und in jeder Tiefe und in jeder Schwäche
ist es Richtimg des reinen Kindersinns der Mensch-
heit gegen Gott.»

Ein ungeheures Vertrauen in die Menschennatur
war die Frucht dieses Erlebnisses. Und doch war es

nur eine vorläufige und zunächst einseitige Erkennt-
nis. Denn so konnte wohl ein Einsiedler, abseits vom
Trubel der Welt, über den Menschen sprechen; auf
dem Schauplatz des tätigen Lebens sah dieser aber
ganz anders aus: Da war von der Göttlichkeit seiner
Natur wenig zu spüren, da glich er oft viel eher dem
Tier.

Pestalozzi war Realist durch und durch und sah
das auch. Und er wurde in der Erkenntnis gerade da-
durch weitergeführt, dass er sich in den folgenden
Jahren ausserordentlich stark mit dem Bösen in der
Welt auseinandersetzen musste. Dabei bemächtigte
sich seiner ein Pessimismus, der ihn den Tiefblick in
die Göttlichkeit der Menschennatur fast vergessen liess
und seinen Glauben an den Menschen fast zum Erlö-
sehen brachte. Das Menschenbild der «Abendstunde»
rückte immer weiter in den Hintergrund, und ein
neues, gegensätzliches trat an seine Stelle, nahm seinen
Blick gefangen und verdichtete sich zusehends, bis es
schliesslich in der «Philosophie» des invaliden Leut-
nants und Schulmeisters Glüphi in «Lienhard und
Gertrud» seinen vollkommenen Ausdruck fand.

Schon im ersten Teil des Volksbuches sind die bö-
sen Menschen in auffallender Ueberzahl vorhanden,
und im Vogte Hummel, in dessen Herz und Haus sich
alle Schlechtigkeit wie in einem Tümpel sammelt,
stellt der Verfasser eine unheimliche Verkörperung
aller menschlichen Bosheit vor den Leser hin. Und
doch leuchtet über das alles hin noch die Glaubens-
sonne der «Abendstunde». Und auch im zweiten Teil
ist ihre Wärme noch spürbar: in der Hummel-Predigt
zum Beispiel, wo der Pfarrer die Macht der Liebe
preist, die das in den Verbrechern schlummernde Gute
zu wecken und zu beleben imstande sei.

Aber eben diesem Pfarrer tritt nun im dritten Teil
(1785) der Schulmeister Glüphi entgegen und wirft
ihm vor, «er sei nicht imstand, etwas Rechtes aus den
Menschen zu machen, er verderbe sie nur mit seiner
Güte; die Liebe sei zum Auferziehen der Men-
sehen nichts nutz als nur hinter und neben der Furcht

Wer immer etwas mit den Menschen ausrichten
oder sie zu etwas machen will, sagte er, der muss ihre
Bosheit bemeistern, ihre Falschheit verfolgen und
ihnen auf ihren krummen Wegen den Angstschweiss
austreiben!»

Denn der Mensch sei von Natur böse. Sein hervor-
stechendster Zug sei die Selbstsucht, unter deren
Herrschaft ihm alles recht sei, was ihr diene, und kein
Mittel zu verworfen, wenn es zum Ziele führe. Er sei
der geborene Dieb, Ehebrecher, Wucherer, Mörder,
Aufrührer und Gottesleugner. Schon von Natur «ohne
Grenzen gierig», werde er durch Gefahren und Hin-
dernisse auch noch «krumm, verschlagen, heimtük-
kisch, misstrauisch, gewaltsam, verwegen, rachgierig
und grausam». Er raube, wie er esse, und morde, wie
er schlafe. Durch harte Gewöhnung und Zwang von

frühster Jugend an Hessen sich seine wilden Natur-
triebe zwar bändigen, so dass er schliesshch doch ein
brauchbares Glied der menschlichen Gesellschaft wer-
den könne. Aber seine eigene Natur enthalte nichts
Gutes. Sie müsse gehemmt, unterdrückt, in Fesseln
geschlagen werden, wenn er der Gesellschaft auch nur
erträglich sein solle.

Der Leser findet dieses düstere Menschenbild bis in
alle Einzelheiten ausgeprägt im dritten und vierten
Teil der ersten Fassung von «Lienhard und Gertrud»
(1785/87), sowie in der zweiten, gekürzten Fassung
von 1790/92. Und dass es sich wirklich um Pestalozzis
eigene Ansicht handelte, geht unmissverständlich aus
der Tatsache hervor, dass er die Philosophie des Leut-
nants ausdrücklich als diejenige seines Buches er-
klärt. Er sagt es überdies mit aller wünschbaren Deut-
lichkeit in seinem berühmten Briefe an Nicolovius
vom 1. Oktober 1793 : «Du kennst Glüphis Stimmung
— sie ist die meinige — (in einem Entwurf des Brie-
fes heisst es: «er redet aus meinem Herzen») — ich
bin ungläubig.»

Unglauben nannte Pestalozzi seine damalige Ein-
Stellung zum Menschen i). Die Allgewalt seiner Le-
benseindrücke hatte «den Segen des Glaubens viel-
seitig aus seiner innersten Stimmung verschoben» ;
«eine höhnende und menschenverachtende Stimmung»
hatte sich seiner bemächtigt.

Aber er achtete diesen Unglauben doch nie als

völlige Wahrheit. Eine Ahnung von etwas anderem
lebte immer noch in seiner Seele, und durch Kinder-
äugen wenigstens schaute er immer wieder in jene
göttlichen Tiefen der Menschennatur hinunter, aus
denen er einst seinen Glauben geschöpft hatte: «Wenn
ich mitten im Gefühl der höchsten Zerstörung ein
Kind auf der Strasse fand und auf meinen Schoss

setzte, und das Auge seines innern Himmels meinen
starren Blick auch nur leicht berührte, so lächelte
mein Auge wie das Auge des Kinds, und ich lebte
in der Wonne der Menschennatur und ihrer heiligen
Unschuld, indem ich mich im Kind, das auf meinem
Schoss war, eigentlich verlor oder vielmehr wieder-
fand.»

So kämpften Glaube und Unglaube an die Men-
schennatur miteinander in seiner Seele. Er aber litt
unter diesem Zwiespalt. Die Widersprüche, die sich
aus den beiden einseitigen Wahrheiten (des Einsied-
lers und des Leutnants) ergaben, mussten gelöst wer-
den. Und so setzte er sich denn im Herbst 1793 «er-
müdet, gekränkt und in seinem Innersten verwundet»
nieder, um aufs neue über die Frage nach dem Men-
sehen nachzudenken und wenigstens sich selbst Re-
chenscbaft geben zu können, was er «dafür halte, dass
das Menschengeschlecht eigentlich sei». Er hatte «die
Frage: was bin ich? jahrelang schwankend im Busen»

getragen; nun wollte er endheh ins klare kommen. So
bezeichnet er selber den Zweck seiner «Nachforschun-
gen über den Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts» (1797): «Ich wollte mit Deut-
lichkeit meine Einseitigkeiten verbinden.» Das Werk
dreht sich denn auch von seinem ersten bis zu seinem
letzten Satz um «die Widersprüche, die in der mensch-
liehen Natur zu liegen scheinen.»

i) Vergleiche damit die ungeheuerliche Umdrehung Karl
Würzburgers in seinem «Angefochtenen», derzufolge die ange-
führte pessimistische Darstellung der Menschennatur «eine ver-
heissungsvolle Durchbruchsschlacht zum wahren Glauben» sein
sollte.

10



Und die Lösung gelang dadurch, dass er den Men-
sehen als ein werdendes, durch die ganze Mensch-
heitsgeschichte hindurch sich entwickelndes Wesen
erfassen lernte. Er begriff die Geschichte als Entwick-
lungsweg des Menschen zur Freiheit '-). Er sah, wie
der Mensch zwischen seinem natürlichen und seinem
sittlichen Zustand, zwischen Instinkt und Gewissen,
Fleisch und Geist in eine ungeheure Spannung hin-
eingestellt ist. Daher rührt die unerhörte Dramatik
der Menschheitsgeschichte; daher kommt es, dass so
verschiedene und einander widersprechende Meinun-
gen über das Wesen des Menschen möglich sind; da-
her erklären sich auch alle jene «Widersprüche, die
in unsrer Natur zu liegen scheinen»: Sie «sind nichts
anderes als das Schwanken meiner selbst... zwischen
meinen tierischen Ansprüchen und dem Recht meines
Gewissens».

Die Natur vollendet den Menschen nur als Tier.
Sein eigentliches Menschentum aber ist ihm nicht ge-
geben, sondern au/gegeben.. Und er erreicht sein Ziel
nur «durch Belebung des Göttlichen und Ewigen, das

in seiner Natur liegt». «Göttliche Kräfte und göttliche
Gnaden» sind da; aber der Mensch muss sie selber
ergreifen und entfalten.

«Die Natur hat ihr Werk ganz getan, also tue auch
du das deine! Erkenne dich selbst und baue das Werk
deiner Veredlung auf inniges Bewusstsein deiner tie-
rischen Natur, aber auch mit vollem Bewusstsein dei-
ner innern Kraft, mitten in den Banden des Fleisches
göttlich zu leben. Wer du auch bist, du wirst auf die-
sem Wege Mittel finden, deine Natur mit dir selbst in
Uebereinstimmung zu bringen.»

Damit war nun tatsächlich die Synthese der beiden
einseitigen Ansichten (des Einsiedlers und des Leut-
nants) gefunden und alles Schwanken in der Frage
nach dem Menschen überwunden. Und jetzt war der
Boden bereit, aus dem die Idee der Menschenbildung
hervorgehen konnte. Und wirklich folgte auf diesen
innern Wandel auch die äussere Wende: Stans, Burg-
dorf, Iferten.

*

Wie sehr Pestalozzi darunter gelitten hat, so viele
Jahre nirgends Hand anlegen zu dürfen in praktischer
Erziehungsarbeit — er hat als Greis rückblickend sein
Schicksal gesegnet; e/enn mit dem IFancZed seines Men-
scftenbiMes baffen auc/i seine pai/agogi-sc/ien Aresic/i-
fen wncZ Absiebten Scbriff geba/fen.

Das ist bis jetzt wenig beachtet worden; darum sei
kurz darauf hingewiesen.

Die Bildungsaufgabe, die sich aus dem Glauben an
die göttlichen Kräfte im Innern der Menschennatur
ergab, konnte keine andere sein als «allgemeine Em-
porbildung dieser innern Kräfte der Menschennatur
zu reiner Menschenweisheit». So steht es denn auch
in der «Abendstunde eines Einsiedlers», und Pesta-
lozzi sah darin gleichzeitig die Verwirklichung des
Ghristentums. «Durch innere Entwicklung der rein-
sten Gefühle der Liebe zur Herrschaft der Vernunft
über die Sinne zu gelangen: Das, glaube ich, sei das
Wesen des Christentums», schreibt er 1793 an Nico-
lovius.

Aber als sich dieser Glaube in ihm verdunkelte, da
konnte er auch an diesem Bildungsziel nicht festhal-
ten. Da sah er bewusst ab von der höchsten christli-

2) Er ist im Beitrag «Anthropologie» dieser Pestalozzinummer
weiter ausgeführt. Siehe auch Otto Müller, Pestalozzis Idee der
Menschenbildung. AZ-Presse Aarau 1940. Red.

chen Veredlung und beschränkte sich auf «die Ord-
nung, die der Kot dieser Welt hat, unabhängend vom
Christentum». Er beschränkte sich auf den Versuch,
dem Volke zu helfen, sich durch diesen «Kot der
Welt» durchzuarbeiten, ohne wie er darin zu versin-
ken.

«Dieser nach meinem eigenen Gefühl beschränkte
Gesichtspunkt ward nunmehr das einzige, wofür ich
in meinem Innersten ein festes, lebhaftes und unun-
terbrochenes Interesse empfand. Die Art der Wahr-
heit, der ich mich also widmete, oder vielmehr, von
der ich all mein Interesse verschlingen liess, ist also
nicht eigentlich das höchste Ziel der inneren reinsten
Veredlung des Menschen, es ist vielmehr bloss seine
gute Bildung für die wesentlichen Bedürfnisse seines
Erdenlebens.»

Pestalozzi nannte das sein «NichtChristentum».
Und wieder spiegelt sich diese Haltung in der Phi-

losophie und Tätigkeit des Schulmeisters Glüplii, von
dem der Pfarrer sagt, er verachte im Grunde die Men-
sehen, wenn er ihnen auch diene.

Der Mensch ist von Natur böse, erklärt Glüplii,
und die Gesellschaft muss «etwas ganz anderes aus
ihm machen, als er von Natur ist», wenn er ihr nicht
«im höchsten Grade gefährlich» sein soll. «Der ganze
bürgerliche Wert des Menschen und alle seine der Ge-
Seilschaft nutzbaren und brauchbaren Kräfte ruhen
auf Einrichtungen, Sitten, Erziehungsarten und Ge-
setzen, die ihn in seinem Innersten verändern und um-
stimmen, um ihn ins Gleis einer Ordnung hineinzu-
bringen, die wider die ersten Triebe seiner Natur
streitet, und ihn für Verhältnisse brauchbar zu ma-
chen, für welche ihn die Natur nicht bestimmt und
nicht brauchbar gemacht hat.»

Dabei wird deutlich, wie sehr der Sonderwert des
Einzelmenschen aus dem Blickfeld verschwunden ist.
Sein «bürgerlicher Wert», seine «der Gesellschaft
nutzbaren und brauchbaren Kräfte» stehen im Vor-
dergrund. Der Einzelne ist nurmehr Glied in der Kette
der Gesamtheit, womit Glüphi in eben die Richtung
einlenkt, vor der Pestalozzi später so eindringlich ge-
warnt hat: «die reinen, heiligen Ansprüche der Men-
schennatur in Rücksicht auf das Ganze und Grosse
der Staatsangelegenheiten als eine Nebenangelegenheit
zu behandeln».

Im übrigen sind Glüphis Bestrebungen dadurch
charakterisiert, dass er die Erziehung «dem Geist der
Industrie unterwerfen» will.

Pestalozzi hat diesen Ausdruck schon gebraucht in
seinen «Briefen über die Erziehimg der armen Land-
jugend» 1777. Schon damals schrieb er, der Menschen-
freund, der arme Kinder auferziehen wolle, müsse
«die grösste Weisheit darin suchen, dass die Fertig-
keiten bei ihnen ausgebildet werden, die an dem Orte
ihres künftigen Lebens die wahrscheinlichste, sicher-
ste Quelle ihres Unterhalts sein werden». «Uebung im
ruhigen Umschauen und Berechnen des Abtrags der
verschiedenen Unterhaltungswege (Verdienstmöglich-
keiten) des Armen» seien «die wichtigsten Lehren der
Auferziehung desselben».

In «Lienhard und Gertrud» wiederholt er nun
durch den Mund Glüphis diesen Grundsatz, weitet
seine Gültigkeit aber gleichzeitig aus auf die gesamte
Volksbildung überhaupt. «Es ist wahr», erklärt der
Leutnant, «Weisheit in Erwerbung und Anwendung
des Geldes ist das Fundament des Menschen, und aller
Einfluss des Staates, der nicht auf dieses Fundament

11



gebaiit ist, richtet zum wirklichen Wohl der mensch-
liehen Gesellschaft nichts Solides und Allgemeines
aus.»

So zu lesen in einem der letzten Kapitel des vierten
Teiles von «Lienhard und Gertrud» unter der lieber-
schrift: «Dahin zielte ich von Anfang, und wenn du
nein sagst, Leser, so musst du zurückgreifen und zu
vielem Vorhergehenden nein sagen.»

Aehnlich wird das Ziel der Erziehung auch noch in
der ersten Umarbeitung des Romans, 1790/92, defi-
niert: Es sei «die Bildung des Menschen zu einem auf
erleuchtete Selbstsorge gegründeten Staatsdienst, oder,
welches ebensoviel ist, zur Weisheit und Kraft in Er-
Werbung, Aeufnung und Erhaltung des Eigentums».
Diesem Grundsatz unterwirft der Landesherr Arner
die häusliche Erziehung; darauf baut er auch die
öffentlichen Schulen.

Solche Ansichten konnte der reife Pestalozzi nicht
mehr gelten lassen. Er hat denn auch sein Volksbuch
für die Gesamtausgabe seiner Werke 1819/20 vom
Auftreten Glüphis an vollständig umgearbeitet. Und
der Schulmeister ist in dieser Neufassung kaum wie-
derzuerkennen. Wenn er ehemals behauptete, die Er-
ziehung müsse den Menschen «in seinem Innersten
verändern und umstimmen» und «etwas ganz anderes
aus ihm machen, als was er von Natur sei», so verlangt
er jetzt, alle Kunst des Menschengeschlechts in der
Erziehung müsse sich «an das renie, von keiner
menschlichen Kunst abzuändernde TVafurstreben. zur
Eret/a/timg unsrer Krä/te anschliessen, von ihm aus-
gehen und in jedem seiner Vorschritte an ihm festhal-
ten». Und sein Erziehungsziel ist jetzt «die Mensch-
lichkeit selber, d. i. die Erhebung unsrer Natur aus
der sinnlichen Selbstsucht unsres tierischen Daseins
zu dem Umfang der Segnungen, zu denen die Mensch-
heit sich durch die harmonische Bildung des Herzens,
des Geistes und der Kunst zu erheben vermag».

Da sind deutlich die «Nachforschungen» zu spü-
ren. Nachdem Pestalozzi seinen Unglauben an den
Menschen überwunden hatte, galt nurmehr «das hoch-
ste Ziel der innern reinsten Veredlung». Und alle Er-
ziehungskunst konnte nichts anderes mehr sein als
«eine dem innern Entfaltungstrieb der menschlichen
Kräfte beiwohnende Mitwirkung». Das war fortan sein
einziges grosses Anliegen und sein verpflichtendes
Vermächtnis auch an uns: «die Bildung unseres Ge-
schlechts mit dem Gang der Natur, mit dem ewigen,
göttlichen Wesen, das in unsrer Natur ist, in hohe, hei-
lige Uebereinstimmung zu bringen».

Vielleicht am schönsten hat er das einmal seinen
Zöglingen in Yverdon gegenüber ausgesprochen:
«Gottes Natur, die in euch ist, wird in euch heilig ge-
achtet. Wir brauchen keine böse Gewalt gegen eure
Anlagen und gegen eure Neigungen; wir hemmen sie
nicht, wir entfalten sie nur. Wir legen nicht in euch
hinein, was unser ist. Es ist ferne von uns, aus euch
Menschen zu machen, wie wir sind. Es ist ferne von
uns, aus euch Menschen zu machen, wie die Mehrheit
unsrer Zeitmenschen sind. Ihr sollt an unsrer Hand
Menschen werden, wie eure Natur will, wie das Gött-
liehe, das Heilige, das in eurer Natur ist, will, dass ihr
Menschen werdet.»

Das war die Absicht. «Wir wollen die Erziehung
des Geschlechts von den Verirrungen im bloss Mensch-
liehen und Sinnlichen zum Göttlichen und Ewigen er-
heben. Wir wollen in der Bildung des Menschen von

dem bloss Wandelbaren seines wechselnden Seins zu
den ewigen Gesetzen seiner göttlichen Natur hinauf-
steigen und den Leitfaden unsres diesfälligen Tuns in
diesen ewigen Gesetzen erforschen.»

«Es ist im Innern unsrer Natur ein heiliges gött-
liches Wesen, durch dessen Bildung und Pflege der
Mensch sich allein zu der innern Würde seiner Natur
zu erheben, durch das er allein Mensch zu werden
vermag.»

Das ist Pestalozzis Idee der Menschenbildung, die
reife Frucht seines Lebens.

Otto Mül/er.

jDte "Mef/tocZe*

Schon die Zeitgenossen Pestalozzis sprachen von
seiner «Methode». Sie meinten damit die Gesamtheit
seines auf die Hebung der Volksbildung abzielenden
Erziehungsprogramms. «Methode» umfasst hier das
Ziel und die Teilziele der elementaren «Menschen-
bildung» sowohl wie die Aufweisung der wesentlich-
sten Mittel, die zu deren Erreichung einzusetzen sind.
Welches sind die Grundzüge dieser «Methode»?

Die Antwort auf diese Frage gibt uns Pestalozzi in
seinem Werk «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», das er
— etwa 55 Jahre alt — in Burgdorf geschrieben hat.
Das Buch besteht aus 14 Briefen an den Zürcher Buch-
händler Hemrich Gessner. Der Titel ist durchaus irre-
führend: es ist in der ganzen Schrift von einer be-
stimmten Mutter, die ihren Kindern Unterricht erteilt,
nirgends die Rede. Die Darstellung weist handgreif-
liehe Mängel auf. Pestalozzi kämpft sichtbar mit den
Schwierigkeiten des sprachlichen Ausdrucks. Seine
Sprache wird oft gleichsam stammelnd durch den Mit-
teilungsdrang seines übervollen Herzens. Die Grund-
sätze erscheinen oft wenig präzis gefasst ; der Gebrauch
wichtiger Termini ist mehrdeutig, es mangelt auch an
der Systematik der Darstellung im gesamten Aufbau.
Gelegentliche Sprunghaftigkeit in der Gedankenfolge,
zahlreiche Abschweifungen und eingestreute Gefühls-
äusserungen erschweren weiterhin das Verständnis
dieses Werkes.

Das in diesem Buche niedergelegte Bildungs-
programm Pestalozzis ist keineswegs das Wesentlichste
an der Prophétie dieses grossen Geistes. Wissenschaft-
liehe Systematik war nicht seine Stärke; das wusste
er selbst sehr wohl. Seine «Methode» hat sich denn
auch immer wieder — im ganzen wie im einzelnen —
mancherlei berechtigte Kritik (z. B. den Vorwurf des
Formalismus) gefallen lassen müssen, und als Weg-
leitung für unsere heutige Bildungsarbeit kann sie nur
sehr bedingt in Frage kommen. Dennoch ist es unge-
wohnlich reizvoll, sich um die Erfassung der Grund-
züge dieses Bildungsprogrammes zu bemühen, — nicht
nur auf Grund eines geistesgeschichtlichen Interesses,
sondern auch deshalb, weil sich in dieser methodi-
sehen Gesamtschau grosse, überzeitliche Wahrheiten
finden und weil sie allen Mängeln zum Trotz den
Geist des durch Menschenliebe sehend gewordenen
Genies ausstrahlt.

So mag denn unser Versuch gerechtfertigt erschei-
nen, Pestalozzis «Methode» in gedrängtester Kürze in
ihrer Grundstruktur nachzuzeichnen. Vielleicht helfen
wir damit auch dem einen und andern Leser, der es
sich nicht nehmen lassen will, das Buch «Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt» selbst zu studieren, sich in dieser
nicht leichten Lektüre etwas rascher zurechtzufinden.

12



Pestalozzi hat seiu allgemeines Biiilimgssfel in fol-
gendem Satze formuliert: «Möchten die Menschen
doch einmal fest ins Auge fassen, dass das Ziel alles
Unterrichts ewig nichts anderes ist und nichts anderes
sein kann, als die durch harmonische Ausbildung der
Kräfte und Anlagen der Menschennatur entwickelte
und ins Leben geförderte Menschlichkeit selber.»
Diese Entfaltung der Kräfte nun soll nach drei ver-
schiedenen Richtungen hin betrieben werden: eine
intellektuelle, eine «physische» und eine religiös-sitt-
liehe Erziehung sollen gleichzeitig ins Auge gefasst
und durch einander ergänzt werden.

Den obersten Grundsatz aller pädagogischen Arbeit
erfasst Pestalozzi in dem Begriff der «iVafurgemäss-
Zieif». Die Natur soll Ausgangspunkt aller erziehe-
rischen Bemühungen werden und ihre Wirkungsart als
leitendes Prinzip sämtliche Massnahmen bestimmen.
Das Streben der Kultur soll zum Walten der Natur
nicht in einem Gegensatze stehen. Das, was die
Natur begonnen hat, soll die Kultur, die menschliche
«Kunst» bewusst vollenden. Es gilt, «die Bildung und
Leitung unseres Geschlechtes der blinden sinnlichen
Natur aus den Händen zu reissen» und die jugend-
liehen Menschen zu geistigen Wesen zu erziehen. Denn
der Mensch wird «nur durch die Kunst Mensch».
Trotzdem aber sollen die pädagogischen Grundsätze
mit dem «Gang der Natur» stetsfort in Uebereinstim-
mung bleiben. Jede Missachtung dieses Gebotes führt
zu Unnatur, zu «Verkünstelung», zur «Kunstverderb-
nis». So soll der Unterricht beispielsweise strikt an
der natürlichen Entwicklung des kindlichen Verstan-
des und Gemütes orientiert werden. In jedem Lehr-
fach soll man mit dem Einfachsten beginnen und
dann die Erkenntnis in lückenloser Folge entwickeln.

Den Grundsatz der Naturgemässheit hat Pestalozzi
dann vor allem hinsichtlich der intellektuellen, der
Verstandesbildung näher ausgeführt: der ganze Unter-
rieht soll «psychologisiert», d. h. er soll der natür-
liehen Beschaffenheit der menschlichen Seele genau
angepasst und damit «zur höchsten Einfachheit» ge-
bracht werden. So sucht Pestalozzi die «physisch-
mechanischen Gesetze», die für die Entwicklung un-
serer Erkenntniskräfte massgebend sind. Bei dieser
etwas unglücklichen Ausdrucksweise denkt Pestalozzi
bei weitem nicht daran, das Seelenleben elwa aus den
organisch-physischen Funktionen abzuleiten. Er will
damit lediglich seiner Ueberzeugung Ausdruck geben,
dass es nur eine einzige Unterrichtsmethode geben
könne, die -wirklich der natürlichen menschlichen Ver-
anlagung voll entspricht, dass diese Methode dann aber
mit der Notwendigkeit des «mechanischen» Natur-
geschehens zum Ziele führen müsse. Es war sein
Traum, auf diesem Wege so einfache und einleuch-
tende Unterrichtsmittel aufzufinden, dass die einfache
Mutter aus dem Volke fähig sein möchte, sie spielend
in der Erziehung ihrer Kinder zur Anwendung zu
bringen.

Als die für den Unterricht wesentlichste psycholo-
gische Grundwahrheit betrachtet nun Pestalozzi den
Satz, dass die Anschauung das «absolute Fundament
aller Erkenntnis» sei. Anschauung heisst hier zunächst
nichts anderes als etwa : durch unsere Sinne vermittel-
ter Eindruck (der Begriff bezieht sich nicht aus-
schliesslich auf den Gesichtssinn), verbunden mit
einem gewissen Bewusstsein desselben. Pestalozzi
kennt aber auch eine Anschauung innerer, seelischer
Vorgänge und Zustände. Schliesslich erweitert er den

Begriff noch mit der «analogischen» Anschauung: der
Mensch kann sich deutliche Phantasiebilder auch von
entfernten Dingen machen, die nie auf seine Sinne
einwirkten, weil ihm wesentliche Bestandteile der-
selben aus seinem nahen und unmittelbaren Erfah-
rungskreise bekamit sind.

Die mannigfaltigen Anschauungen, die sich dem
Kinde ohne eine bestimmte erzieherische Führung
aufdrängen, sind wirr, unklar, einseitig und oft auch
allzu matt. Deshalb brauchen die Kinder schon «in
ihrem frühesten Alter eine psychologische Führung
zu vernünftiger Anschauung aller Dinge». Hier liegt
in erster Linie für die Mütter ein Aufgabengebiet. Es
gilt, den erwachenden Seelen der Kleinen die Ein-
drücke der Welt in geordneter, zweckmässiger und
zugleich kräftiger Weise zu vermitteln. Die Kinder
saugen in frühesten Jahren gewissermassen ein Roh-
material ein, aus dem sich dann nach und nach ihr
Weltbild formt. Dieser Prozess darf nicht dem Zu-
falle überlassen bleiben. Die beschriebene psycholo-
gische Führung hat vor allem darauf zu achten, dass
sich die Sammlung der Eindrücke fest an den näch-
sten Erfahrungskreis des Kindes anschliesst. Dadurch
entsteht eine solide Beziehung aller Dinge zu einem
Mittelpunkt: zum Ich und seiner Interessensphäre.
Hier schon fordert Pestalozzi also das Anknüpfen der
Erziehung an den ganz konkreten Erlebniskreis, an
die «Individuallage» des Zöglings; jeder soll für sein
besonderes Leben gebildet werden.

Aus der planmässig geleiteten Anschauung soll
dann die «Aresc/ianungsA-imst» hervorwach sen. In ihr
liegt die Aufgabe sämtlicher Unterrichtsfächer be-
schlössen. Es gilt, «die Gegenstände der Anschauung
als Gegenstände des Urteils und der Kunstfertigkeiten
ins Auge zu fassen». Es soll der Weg «von dunklen
Anschauungen zu deutlichen Begriffen» zurückgelegt
werden. In dieser Wendung formuliert Pestalozzi
immer wieder die Grundaufgabe aller Bildungsarbeit.

Die Bedeutung, welche Pestalozzi dem auf seiner
«Anschauimg» begründeten Erkenntnisgang beimisst,
ist ausserordentlich weitgehend. Nur diese Anschau-
ungspflege ist nach seiner Ueberzeugung imstande,
gerade, wahrhaftige, brauchbare Menschen zu bilden.
In ihr allein entwickeln sich alle guten Charakter-
eigenschaften. Die Vernachlässigung dieses Grundbil-
dungsmittels aber ist nach seinem Urteil in erster
Linie verantwortlich für die trostlosen Unterrichts-
Verhältnisse in Europa und damit für alle kulturellen
Schäden der Zeit. Ein unnatürliches, verlogenes
«Buchstabenwesen» habe die Menschen ergriffen,
denen es an der rechten Anschauungs-Bildung fehle,
und habe sie «zu Lügen und zur Torheit erniedrigt
und zu elenden kraft- und anschauungslosen Wort-
und Maulmenschen gestempelt». Und so sieht er in
seiner Methode, die den Menschen eine solide, ehr-
liehe Wirklichkeitseinstellung wiederbringen soll, ge-
radezu das einzig mögliche kulturelle Heilmittel für
sein leidendes Zeitalter. Der neunte Brief an Gessner
schliesst mit den gewichtigen Worten: (er Pestalozzi,
komme auf die Behauptung zurück), «dass kein Mit-
tel gegen unsere schon geschehenen und noch zu er-
wartenden bürgerlichen, sittlichen und religiösen
Ueberwälzungen möglich sei, als die Rücklenkung
von der Oberflächlichkeit, Lückenhaftigkeit und
Schwindelköpferei unseres Volksunterrichtes zur An-
erkennung, dass die Anschauung das absolute Funda-
ment aller Erkenntnis sei, mit andern Worten, dass

13



jede Erkenntnis von der Anschauung ausgehe und auf
sie müsse ztirückgeführt werden können». -—•

Durch welchen elementaren Erkenntnisprozess be-
ginnt sich nun aber die «dunkle Anschauung» aufzu-
hellen? Pestalozzi geht von folgender Ueberlegung
aus. Wenn ein gebildeter Mensch sich bemüht, einen
undeutlich wahrgenommenen Gegenstand klar zu er-
fassen, wird er sich vor allem drei Fragen vorlegen:
Wieviele Gegenstände sehe ich? Wie sieht das Wahr-
genommene aus, welche Form (Beschaffenheit) hat
es? Wie heisst es? — So kommt Pestalozzi zu der
Auffassung, dass ZahZ, Form «ruf iVame (Wort) *) die
Kennzeichen seien, die in unserer Erkenntnis jedem
Ding zukommen, während alle übrigen Wesenszüge
nur teils dem einen, teils dem andern Gegenstande
eignen. Auf diese drei Kategorien soll also unsere An-
schauung in erster Linie gelenkt werden. Ihnen ent-
sprechen drei Grundkräfte der menschlichen Seele,
auf die aller Unterricht aufzubauen ist: die Fähigkeit
der Auffassung von Einheit und Vielheit; die Kraft,
die Form (Beschaffenheit) der Gegenstände zu erfas-
sen, und die Möglichkeit, das Begriffene durch das
Hilfsmittel der Sprache zu verdeutlichen und festzu-
halten.

Zahl, Form und Sprache sind also die Anfangs-
punkte unseres Erkennens und bilden insofern die
Grundlage der Elementarbildung, als von hier alle
Unterrichtsfächer ihren Ausgang nehmen müssen.

Das Element Zahl bildet die Grundlage für die
«Zählkunst», aus der sich die Rechenlehre entwickelt.
Addition und Subtraktion der Einheiten bilden die
Grundoperationen, auf denen sich alles Rechnen auf-
baut 1 —)— 1 2; 2 — 1 1). Das Rechnen mit Brü-
chen soll man dadurch fördern, dass man das Verhält-
nis der Teile zum Ganzen durch eine zweckmässige
Unterteilung des Quadrates durch Parallelen zu den
Seiten veranschaulicht.

Die Form oder die «Anschauung geformter Dinge»
bildet den Ausgangspunkt für die Messkunst. Diese
bildet dann die Grundlage für die Zeichenlehre, auf
welch letzterer der Schreibunterricht aufbauen muss.
Ein «ABC der Anschauung» soll das Verständnis und
die Unterscheidung der äussern Erscheinungen (For-
men) der Dinge fördern. Alle Formverhältnisse sollen
auf das Quadrat (das «gleichseitige Viereck»), dessen

völlige Erkenntnis den Kindern leicht beizubringen
ist, bezogen werden. Das Quadrat spielt also in zwei
Elementargebieten, bei der Zahl und bei der Form,
eine hervorragende Rolle als Mittel der Veranschau-
lichung. Es wird deshalb für Pestalozzi gewissermas-
sen zum Angelpunkt und Symbol seiner ganzen Me-
thode; wir verstehen so seinen gelegentlichen enthu-
siastischen Ausruf: «Lieber Freund! wenn mein Leben
einen Wert hat, so ist es dieser, dass ich das gleich-
seitige Viereck zum Fundament einer Anschauungs-
lehre erhohen, die das Volk nie hatte.»

An das Element Sprache («Schall») sind der Reihe
nach anzuknüpfen: die Tonlehre, d.h. die Heranbil-
dung der phonetischen Sprachfertigkeit; die Wort-
oder Namenlehre, d. h. das Benennenlernen wichtiger
Gegenstände ; die Sprachlehre im engern Sinne, d. h.

') Nach erkenntnistheoretischer Ueberlegung dürften diese
drei Begriffe nicht so nebeneinander stehen. Der Name eines
Gegenstandes ist jedenfalls in einem andern Sinne Kennzeichen
desselben als Zahl und Form. Ohne die letztern gibt es keine
Erkenntnis sinnlich erscheinender Dinge, wohl aber möglicher-
weise da, wo eine Benennung des Gegenstandes gar nicht statt-
findet.

die Hinleitung zu korrektem sprachlichem Ausdruck
über die Dinge. Daran schliesst sich die Bildung einer
allgemeinen Urteilsfähigkeit an. Ist das Redenkönnen
dann auf eine bestimmte Höhe gebracht, so schliesst
sich der Leseunterricht daran an. Auch Realfächer
wie Erd-, Gesteins-, Pflanzen- und Menschenkunde
werden dem Muttersprachfach unterstellt.

Beim richtig entwickelten Menschen sind auch die
körper/tc/ien Krä/te erzogen. Auch hierfür fordert Pe-
stalozzi ein naturgemässes, systematisches und lücken-
loses Vorgehen. Er entwirft ein «ABC der Kunst» (des
Könnens) : «Schlagen, Tragen, Werfen, Stossen, Zie-
hen, Drehen, Ringen, Schwingen usw. sind die vorzüg-
lichsten einfachen Aeusserungen unserer physischen
Kräfte». Die stete Uebung ist auch hier das zentrale
Mittel: «Um zu können, musst du in jedem Falle
tun». Durch die Pflege der elementaren Tätigkeiten
unseres Körpers soll eine allgemeine Gewandtheit und
Geschicklichkeit gebildet werden. Das Ziel ist dabei,
den Menschen für seine Lebensaufgabe, für seinen Be-
ruf im weitesten Sinne tüchtig zu machen: «Ich sehe
mich bei den Anfangspunkten der Aufgabe, das Kind
im Flügelkleide zum befriedigenden Weib des Man-
nes und zur kraftvollen, ihrer Stellung genugtuenden
Mutter zu machen; ich sehe mich bei den Anfangs-
punkten der Aufgabe, das Kind im Flügelkleide zum
befriedigenden Manne des Weibes und zum kraftvol-
len, seiner Stellung genugtuenden Vater zu machen».

Pestalozzi nennt an weiterer Stelle die Hinleitung
zur Gottesverehrung «den Schlußstein meines ganzen
Systems». Das Problem, das ihn hier beschäftigt,
könnte man so fassen: wie kommt die Frömmigkeit in
unsere Herzen? Wie muss das Gemüt des Kindes ge-
pflegt werden, damit die Gottesverehrung in ihm
Wurzel fassen kann?

Auch bei der Erziehung zur Frömmigkeit soll eine
gewisse «Anschauung» grundlegend sein. Der Mensch
soll zum Vatergott in ein Kindesverhältnis kommen.
Das Lehren von Glaubenssätzen kann aber nie zu die-
sem Ziele führen. Das Kind muss in seiner nächsten
Umgebung, im Elternhaus fühlen und verstehen 1er-

nen, was Liebe, was Vertrauen, was Dankbarkeit ist.
Nur durch das Medium des Menschlichen hindurch
kann das Individuum auf das Göttliche hingelenkt
werden: «Das sehe ich bald, die Gefühle der Liebe,
des Vertrauens, des Dankes und die Fertigkeiten des
Gehorsams müssen in mir entwickelt sein, ehe ich sie
auf Gott anwenden kann. Ich muß Menschen lieben,
ich muss Menschen trauen, ich muss Menschen danken,
ich muss Menschen gehorsamen, ehe ich mich dahin
erheben kann, Gott zu lieben, Gott zu danken, Gott
zu vertrauen und Gott zu gehorsamen: denn wer sei-
nen Bruder nicht liebt, den er sieht, wie will er seinen
Vater im Himmel lieben, den er nicht sieht?» — Im
besondern ist es das Verhältnis des Kindes zur Mutter,
aus dem dann später die rechte Gottesverehrung ent-
keimt. Das «Heiligtum der Wohnstube» formt all die
Gefühlseinstellungen vor, die später eine echte Fröm-
migkeit ausmachen. Dass die Religiosität vorwiegend
eine Sache des Gefühls und nicht des Verstandes
(oder eines bestimmten Wortbekenntnisses) sei, das
betont Pestalozzi immer wieder: «Ich glaubte an
meine Mutter, ihr Herz zeigte mir Gott; Gott ist der
Gott meiner Mutter, er ist der Gott meines Herzens,
er ist der Gott ihres Herzens; ich kenne keinen an-
dem Gott, der Gott meines Hirns ist ein Hirngespinst

er ist ein Götze, ich verderbe mich in seiner An-

14



betung; der Gott meines Herzens ist mein Gott, ich
veredle mich in seiner Liebe.»

Die Erzieher, vornehmlich die Mütter, haben also
für die kleineren Kinder gewissennassen die Stellver-
treter Gottes zu sein. Je mehr aber die «Selbstkraft»
im Kinde wächst, desto mehr muss der Erzieher aus
dieser autoritativen Stellung heraustreten, um ihm
den Weg zu seinem Gott freizugeben, denn es wird ja
nun immer fähiger, zu Gott in eine unmittelbare Be-
ziehung zu treten. «... sie (die Mutter) drückt ihr
Geliebtes fester als je an ihr Herz und sagt mit einer
Stimme, die es noch nie hörte: Kind! es ist ein Gott,
dessen du bedarfst, wenn du meiner nicht mehr be-
darfst Die Gefühle der Liebe, des Dankes, des Ver-
trauens, die sich an ihrer Brust entfaltet hatten, er-
weitern sich und umfassen von nun an Gott wie den
Vater, Gott wie die Mutter. Die Fertigkeiten des Ge-
horsams erhalten einen weitern Spielraum; das Kind,
das von nun an an das Auge Gottes glaubt wie tut das

Auge der Mutter, tut jetzt tun Gottes Willen recht,
wie es bisher um der Mutter willen recht tat.» So tritt
die absolute göttliche Autorität an Stelle der nur
menschlichen. Der Erzieher aber soll bei dieser Ablö-
sung und Umstellung bewusst mitwirken.

Das Kind soll Gottes Macht nicht nur ausser sich',
sondern vor allem in sich selbst erleben. Es soll spü-
ren, dass in ihm jedesmal da ein Stück Gottes offen-
bar wird, wo in ihm selbst eine Anstrengung zur voll-
endeten Leistung führt. «Die Mutter zeigte ihm Gott
in dem Anblick der Welt; jetzt zeigt sie ihm Gott in
seinem Zeichen, in seinem Messen, in seinem Rech-
nen; sie zeigt ihm Gott in jeder seiner Kräfte, es sieht
jetzt Gott in der Vollendung seiner selbst, das Gesetz
der Vollendung ist das Gesetz seiner Führung. Es er-
kennt dasselbe in dem ersten vollendeten Zug, in einer
geraden und gebogenen Linie, •— ja Freund! beim er-
sten zur Vollkommenheit gebrachten Zug einer Linie,
bei der ersten zur Vollkommenheit gebrachten Aus-
spräche eines Wortes entfaltet sich in seiner Brust die
erste Regung des hohen Gesetzes: „Seid vollkommen
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist."»

So schliesst sich der Kreis dieses Systems. Dank der
Gottbezogenheit unseres Geistes sind wir verpflichtet,
alle unsere Kräfte harmonisch zu entfalten; alles
aber, was die Erziehung und Bildung erreicht, jedes
kleine Stückchen Vollendung weist uns wiederum auf
Gott, dessen Wesen Vollkommenheit ist, und bringt
uns näher zu ihm. (Filli Scho/iaus

Kennfnisse o/me Ferfigfceifen
Im zwölften Abschnitt der Schrift «Wie Gertrud

ihre Kinder lehrt» prägt Pestalozzi einen Satz, der
aufhorchen lässt:

«Es ist viel/eicht das schreck/ichsfe Geschenk, das
ein /cind/ie/ier Genius dem Zeitalter machte; Kennt-
nisse ohne Fertigkeiten.»

Das schrecklichste Geschenk — Kenntnisse ohne
Fertigkeiten? Vielleicht geht uns eine Ahnung von
der Bedeutung dieses Satzes auf, wenn wir an die
Atombombe denken! Eine Leistung und eine Entdek-
kung, die an ein Wunder grenzt, die hingebendes For-
sehen und grossen wissenschaftlichen Aufwand erfor-
derte — und mm dem Verderben diente und ihm wei-
terhin in schrecklicher Weise dienen wird, wenn —
ja, wenn zur wissenschaftlich-technischen Leistung
nicht eine ganz andersartige geistige Haltung tritt,

die das, was zunächst Verderben brachte, zum Segen
wendet. Schon hat die Atombombe ein Misstrauen er-
zeugt, das die Menschheit zu neuer Tragik führen
kann, zu einem Geschehen, das jenes der letzten sechs
Jahre an Grauen weit übertrifft. Wir stehen an einem
Kreuzweg: retten kann nur das, was Pestalozzi immer
als entscheidend ansah: Fertratrere ire der Gemein-
scita/t. Die Frage ist nur, wie dieses Vertrauen ge-
wonnen werden kann. Wissen und Technik können es
nicht schaffen.

Als 1814 nach verheerenden Feldzügen das Reich
Napoleons zusammengebrochen war, rief Heinrich
Pestalozzi seinem Zeitalter zu: «IFir sired gei«irret,
wie die Menschheit selten gewarnt worden ist. Tau-
send blutende Wunden rufen uns zu: Es ist dringend,
dass wir uns über die Quelle der bürgerlichen und ge-
seilschaftlichen Verirrungen erheben und in der Ver-
edlung unserer Natur selber die Mittel gegen alle die
Leiden und all das Elend suchen.»

Veredlung unserer Natur! Auf diesem Gebiete lie-
gen die Fertigkeiten, die Pestalozzi in jenem Aus-
spruch gemeint hat. Er sagt es auch deutlich genug:
es handelt sich für ihn nicht um die Fertigkeiten in
den einzelnen Unterrichtsfächern; es handelt sich um
die Fertigkeiten, deren der Mensch bedarf, um zur
innern Zufriedenheit mit sich selbst zu gelangen. Es
sind Fertigkeiten aus dem Gebiet des Sittlichen: jene
Fertigkeiten, welche die Haltung des Menschen be-
stimmen. Durch die erste Besorgung des Kindes sollen
Dank, Vertrauen und Gehorsam entwickelt werden;
im Stanserbrief hebt Pestalozzi die erzieherische Be-
deutung der Selbstüberwindung hervor; seine Mit-
arbeiter in Yverdon erinnert er daran, dass sein Werk
aus Mut und Demut gross geworden sei; in der
«Abendstunde eines Einsiedlers» aber schon bezeich-
net er den Glauben an den Vatersinn Gottes als das
Entscheidende. Es handelt sich für Pestalozzi um ein
dreifaches Vertrauen: um ein Vertrauen in die eigene
Kraft, um ein Vertrauen in die Kräfte der echten Ge-
meinschaft, um ein Vertrauen in den Vatersinn Got-
tes. Das geistige Leben ist so aufzubauen — im einzel-
nen Menschen und in den einzelnen Gemeinschaften
—, dass solches Vertrauen bewirkt wird und gerecht-
fertigt erscheint. Ohne Vertrauen ist keine Gemein-
schaft möglich; das spüren wir heute ganz besonders
deutlich. Vertrauen aber beruht auf jener Haltung,
die dem andern dieselben Rechte einräumt, die man
für sich selber beansprucht.

Die trefflichsten Lehren sind längst ausgesprochen.
Würden sie befolgt, so wäre das Wohl der Menschheit
gesichert. Was uns fehlt, ist die Kraft, jene Lehren in
die Tat umzusetzen. Das Wissen um das Richtige ge-
nügt nicht; auch die Anerkennung der Lehre genügt
nicht; es muss die Fertigkeit hinzukommen, das Wis-
sen zur Tat werden zu lassen. Kraftbildung zur rech-
ten Tat in der echten Gemeinschaft: das war der Kern
der erzieherischen Bemühungen Heinrich Pestalozzis.

Hans

Der höhere Zteeck der Erziehung besteht darin, das mensch-
liehe JFesen zum freien und selbständigen Gebrauck alier
Fä/iigfceiteu, die der Schöpfer ikm eingepflanzt bat, corzu-
bereiten und alle diese Fähigkeiten au/ die Fertallkomninung
des gesamten menschlichen Seins hinzulenken, so dass jeder
Mensch imstande ist, in seiner besonderen Stellung als ein
IFerkzeug jener allmächtigen und allueisen Kraft zu handeln,
die ihn ins Leben geru/en hat.

Aus Haller „H. P. Aphorismen" (Alfred Scherz, Bern : Parnassbücherei)

15



üeZigiort
Pestalozzi gehört nicht zu den Naturen, denen die

Religion das zentralste Anliegen ihres Lebens war;
aber er war doch tief in der Religion verwurzelt.
Unter den treibenden Kräften, die hinter seinen
grossen sozialen und pädagogischen Lebenszielen stan-
den, nahmen religiöse Motive einen hervorragenden
Platz ein, und eine lebendige Gottesbeziehung war
ein bezeichnendes Merkmal seines persönlichen Le-
liens. Deshalb gehört zu dem, was sein Wesen und
seine Bedeutung ausmachen und was wir heute noch
an ihm haben, zweifellos auch das, dass der grosse
Menschenfreund und Erzieher auch ein wahrhaft
frommer Mensch war. — Nicht in allen Lehens-
perioden war die Religion gleich lebendig in ihm. In
der langen Lebenskrise nach dem Zusammenbruch
der Armenanstalt auf dem Neuhof und weiteren
schweren Enttäuschungen bis zu seiner Neugeburt in
Stans war Pestalozzi religiös wesentlich matter als
vorher und nachher; aber auch in dieser schweren
Zeit ist religiöser Glaube nie in seinem Herzen er-
loschen.

Hervorgegangen aus einem christlichen Hause, in
seinen Bildungsjahren von der Zürcher Aufklärung,
die eine ziemlich konservative Forin der Aufklärung
war, und von Rousseaus starkem Gefühl beeinflusst,
selbst ein Mensch von starker Gefühlskraft, kam Pe-
stalozzi zu einem Christentum, das sich mit Motiven
der Aufklärung und der Gefühlsfrömmigkeit des Idea-
lismus verband. Er war tief von den grossen Grund-
Wahrheiten der Religion überzeugt, aber allem Dog-
matisclien, auch allen religiösen Spekulationen ab-
hold, dagegen auf die Auswirkung der Religion im
Leiten energisch bedacht.

Wie hei Rousseau und einem grossen Teile der
Idealisten beruhte nach Pestalozzi der Gottesglaube,
so sehr er in der Bibel verwurzelt war, nicht auf der
Autorität der Offenbarung, aber auch nicht auf Ver-
nunftschliissen, sondern auf unmittelbarem Gefühl.
Pestalozzi war überzeugt, dass der Gottesglaube der
Menschheit in ihrem Wesen eingegraben und dass
Gott die naheste Beziehung der Menschheit sei. Diese
Ueberzeugung von Gottes unmittelbarer Nähe ist ihm
nicht immer so gewiss geblieben wie in der «Abend-
stunde eines Einsiedlers»; aber der Gottesglaube selbst
ist ihm stets eine unerschütterliche Gewissheit gewe-
sen. Dagegen hat Pestalozzi stets abgelehnt, über Gott
nähere Aussagen zu machen. Er ist, wie Kant und
Goethe, im Gegensatz zum Dogmatismus der Ortho-
doxie und der philosophischen Gotteslehre mancher
Aufklärer von der Unerforschlichkeit Gottes tief über-
zeugt gewesen und zitierte gern das alte Wort, dass
über den himmlischen Bogen eine dicke Decke ge-
zogen sei. Diese Unerforschlichkeit Gottes war der
Grund, warum er die Spekulationen über ihn für so
abwegig hielt und warum die Gottesvorstellungen der
Menschen verschieden sind. Keiner darf den anderen
um seiner Gottesvorstellung willen missachten; völlig
richtig erkennt ihn keiner. — Dennoch glaubte Pesta-
lozzi von dem unerforscblichen Gott doch eine Aus-
sage von höchster Bedeutung machen zu dürfen, näm-
lieh, dass er der Vater und dass er die Liebe sei: «Was
will doch der Sterbliche von Gott reden, was will er
von ihm sagen, als: Er ist gut, er ist Vater, und Dank
und Dank.» Ganz ähnlich hat Goethe gewagt, den un-
erforschlichen Gott den «Vater der Liebe» zu nennen.
Alles weitere Reden über Gott lehnte Pestalozzi als

unnützes «Maulbrauchen» ab. Zeremonien und Glau-
bensformeln haben seiner Meinung nach keinen Wert,
wenn auch diejenigen, die über sie hinaus sind, seho-
nend mit denen umgehen sollen, die noch an ihnen
hängen. Immer wieder erklärte Pestalozzi, dass es in
der Religion nicht auf ein Wissen ankäme, sondern
auf ein Tun, und es war eine seiner tiefsten Ueberzeu-
gungen, dass der wahre Gottesdienst die Ausübung der
Liebe sei.

Wenige haben so entschieden die Konsequenz emp-
funden, die der Glaube au Gott als den Vater für Men-
sclienauffassung und Lebensgestaltung hat, wie Pesta-
lozzi. Wenn Gott der Vater ist, dann sind die Men-
sehen Gottes Kinder, haben als solche eine hohe
Würde und sind untereinander Brüder. So ist der
Gottvaterglaube Fundament der Menschenwürde und
eine Quelle der Menschenliebe.

Zum Gedanken der Gotteskindschaft trat als reli-
giöse Begründung der Menschenwürde der Gedanke
vom Menschen als Ebenbild Gottes und der Glaube,
dass der Mensch ein für die Ewigkeit geschaffenes
Wesen sei.

Pestalozzi war nichts weniger als ein einseitig auf
das Jenseits gerichteter Mensch. Er war überzeugt,
dass wir vom Jenseits sehr wenig wissen und dass die
Gedanken ans Jenseits nie zur Vernachlässigung der
Pflichten auf Erden führen dürfen. Aber er glaubte,
dass die Hoffnung des Menschenherzens weitergehe,
als auf Erden zu leben, und dass der Jenseitsglaube,
wie der Gottesglaube, im innersten Gefühl begründet
sei. Diesseitswertung und Jenseitserwartung hat Pesta-
lozzi in dem für ihn bezeichnenden Satze verknüpft:
«Der Weg zum Himmel ist die Erfüllung der Pflichten
der Erde.» Die Ergriffenheit, Vater eines für die Ewig-
keit bestimmten Geschöpfes geworden zu sein, die die
Geburt seines Söhnleins in ihm auslöste, zeigt deut-
lieh, wie sehr der Glaube an die ewige Bestimmung
des Menschen Pestalozzis Ueberzeugung von seiner
Würde mitbegründet hat.

Dem Gedanken der Gotteskindschaft entsprang die
Ueberzeugung von einer weitgehenden Gleichheit der
Menschen. Pestalozzis nimmermüde Sorge für die Ar-
men hatte eine ihrer Wurzeln darin, dass die Armen
als Gotteskinder Brüder der Reichen sind. Spuren der
Gotteskindschaft fand Pestalozzi auch im Verbrecher.
Dadurch ist selbst der todeswürdige Verbrecher noch
ein Bruder des Regenten, der über ihn urteilt. Daraus
ergaben sich weitgehende humane Forderungen, die
Pestalozzi in der Schrift «Von Gesetzgebung und Kin-
dermord» an die Rechtspflege stellte. In der «Abend-
stunde eines Einsiedlers» wertete Pestalozzi den Gott-
vaterglauben als Grundlage der ganzen Lebensgestal-
tung in Familie und Staat. Fürsten und Familienväter
sollen sich und ihre Familienglieder und Untertanen
als Kinder Gottes ansehen un d dadurch zu rechten
Vätern derselben werden, so dass Vater- und Kindes-
sinn und damit die Liebe alle menschlichen Verhält-
nisse durchdringt.

So hat Grösstes in Pestalozzi, seine heisse Menschen-
liebe und seine tiefe Ueberzeugung von der Menschen-
würde, starke religiöse Fundamente. Der Naturalismus
des späteren 19. Jahrhunderts hat unter Ablehnimg
des Gottesglaubens die Menschen auf sich selbst ge-
stellt. Demgegenüber hatte der Idealismus der Goethe-
zeit, teils in theistischer, teils in pantheistischer Weise,
die Würde des Menschen auf seinen Zusammenhang
mit dem Göttlichen begründet. Ganz besonders fest

16



und tief war die religiöse Fundamentierung der Men-
schenwürde bei Pestalozzi.

Diese hochgemute Haltung der Frühzeit ist bei Pe-
stalozzi eine Zeitlang stark zurückgetreten. Die äusserst
pessimistische Auffassung vom Menschen, zu der er in
der langen Zeit schwerster Enttäuschungen kam,
drängte den Gedanken vom Menschen als Kind und
Ebenbild Gottes beiseite und beschränkte Pestalozzis
Helferwillen, der einst die Welt aus dem Gedanken
der Gotteskindschaft der Menschen heraus hatte ge-
stalten wollen, auf das nüchterne Ziel, die Menschen
praktisch zu ertüchtigen. Zwar hat Pestalozzi auch
mitten in dieser nüchternen Periode im 4. Teile von
Lienhard und Gertrud von der Religion gesagt, dass
sie dem Gewaltigen in seinem Sklaven das Kind des

Ewigen zeige; aber solche Töne erklangen damals nur
noch selten. Nach Ueherwindung der Lebenskrise und
der Wiedergewinnung des Pestalozzis innerster Natur
entsprechenden Vertrauens auf den Menschen wurden
sie wieder stärker. In seiner grossen politischen Schrift
«An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Zeitalters und meines Vaterlands» hat Pestalozzi die
Vergewaltigung der Menschen durch den staatlichen
Kollektivismus nicht zum mindesten mit dem Argu-
mente bekämpft, dass die Menschen Kinder Gottes
seien, und in einer Rede an sein Haus erklärte er: «Der
Christ sieht in seinem Nebenmenschen das Kind Got-
tes. Alle Verhältnisse der Erde verschwinden ihm vor
dieser Aussicht.» Dennoch bekam das Ziel der Welt-
gestaltung auf Grund des Gottvaterglaubens nicht wie-
der seine alte Bedeutung, weil bei Pestalozzi jetzt So-

zialgestaltung als Ziel hinter dem Gedanken der Er-
ziehung der Individuen vom Innersten her zurück-
trat, und gegenüber den Gedanken von der Gottes-
kmdschaft und Gottesebenbildlichkeit des Menschen
überwog jetzt ein ihnen allerdings sehr ähnlicher: der
Gedanke vom Göttlichen im Menschen, der im Zusam-
menhange mit dem Idealismus und der Mystik stand.
Pestalozzi wollte zwar nicht den Menschen vergött-
liehen; sondern sah das Göttliche im Menschen als
Gabe des Schöpfergottes an: «Du hast ihm Spuren
deines ewigen Wesens eingeprägt.» Aber von der
Immanenz des Göttlichen im Menschen war er, wie
der Idealismus, tief überzeugt. Dieses Göttliche im
Menschen war ihm ganz konkret die Liebe. Dem gros-
sen Liebenden war die Liebe nichts Geringeres, als
«der ewige Ausfluss der Gottheit, die in uns thront».
Aber als Erwerb seiner schweren Leidensjahre blieb
ihm die Erkenntnis, dass es im Menschen auch mäch-
tige tierische Triebe gibt, so dass das Göttliche sich
nur im Kampfe behaupten und entwickeln kann. Es
zu entfalten, ist höchste Aufgabe der Erziehung. So

war, wie einst die Sozialideen aus der Zeit der
«Abendstunde», auch die Erzieherarbeit des reifen
Mamies tief im Religiösen verwurzelt. Deshalb war
ihm Erzieherarbeit letztlich eine heilige Sache und er
nannte sie gern «Arbeit im Weinberg des Herrn».

Gott ire der Meresc/ierereafur zu e/irere, war wie Pesta-
lozzi einmal selbst gesagt hat, ein besonderes Anliegen
des grossen Menschenfreundes. Deshalb konnten wir
von Pestalozzis Religion nicht reden, ohne zugleich von
seiner Anthropologie zu sprechen. Darüber darf aber
die Besinnung auf sein persönliches Gottesverhältnis
nicht zu kurz kommen.

Der Unruhige, Ringende und viel Angefochtene hat
religiösen Vorsehungsglauben als Quelle innerer Ruhe
hochgeschätzt: «Gott dein Vater, in diesem Glauben

findest du Ruhe und Kraft und Weisheit, die keine
Gewalt, kein Grab in dir erschüttert.» Im ersten Teile
von Lienhard und Gertrud hat Pestalozzi noch einem
sehr unbeschwerten Vorsehungsglauben Ausdruck ver-
liehen, dass Gott in allen Nöten helfe. In dem schwe-
ren Leid seiner Krisenjahre, in denen sich Pestalozzi
zuletzt als ein Weggeworfener und Zertretener fühlte,
hat er den Vorsehungsglauben zuweilen nur mühsam
zu behaupten vermocht, ihn aber nie fahren lassen.
Nach seiner Wiedergeburt durch das Stanser Erlebnis
brach der Vorsehungsglaube wieder mächtig in ihm
hervor, zunächst als ebenso froher wie demütiger Dank
für die endliche Erreichung seines Lebenszieles: dass
Gott das zerkleckte Rohr nicht zerbrochen und den
glimmenden Docht nicht ausgelöscht habe. Als ihn
nach den grossen Erfolgen in Yverdon durch den Ver-
fall der Anstalt neues Leid traf, hat er das, allerdings
in oft angefochtenem, ringendem, aber schliesslich
doch siegreichem Glauben innerlich überwunden, und
dieser Vorsehungsglaube hatte jetzt gegenüber dem
Eudämonismus seiner Jugend eine ganz andere Reife
gewonnen, wofür besonders deutlich ein Wort aus den
Reden an sein Haus zeugt: «Gott vereinigt bildende
Tage hoher Erhebung mit bildenden Tagen lierzzer-
reissender Leiden. Dass unsere Tage frohe Tage seien
oder dass sie Trauertage seien, ist nicht ihr Zweck;
dass sie bildende Tage seien, das ist ihr Zweck.»

So sehr im Zentrum von Pestalozzis Frömmigkeit
der Gottesglaube stand, so erfüllte ihn auch eine herz-
liehe Jesusverehrimg. Zwar glaubte er, dass der Gott-
vaterglaube schon aus dem menschlichen Gefühl her-
vorquelle ; aber vom ver/orereere Kindessinn der
Menschheit gegen Gott sagte er in einem wichtigen
Zusatz zur «Abendstunde», dass Jesus ihn wieder-
hergestellt habe. Dem von der Ideenwelt der Französi-
sehen Revolution erfüllten Pestalozzi wurden die
sozialen Forderungen des Evangeliums Jesu besonders
wichtig. Der alte Pestalozzi wurde besonders vom Ge-
danken der Nachfolge Jesu ergriffen und war über-
zeugt, dass Jesus in Millionen besserer Menschen den
Willen erweckt habe, sich der Wahrheit und Liebe
aufzuopfern. Seine Jesusauffassung stand der der Auf-
klärungstheologie nahe, war aber inniger, und Pesta-
lozzi vermied eine Auseinandersetzung mit der Chri-
stusauffassung der Kirchenlehre.

Die Hauptmomente der Frömmigkeit Pestalozzis,
lebendiger Gottesglaube, Gotteskindschaft und Gottes-
ebenbildlichkeit des Menschen, unermüdlich tätige
Liebe als Erweis des Glaubens, feste Jenseitsgewissheit
und Nachfolge Jesu sind Grundmomente christlichen
Glaubens. Aber die Konzentration auf sie unter Bei-
seitelassung des Rechtfertigungs- und Wunderglau-
bens, die im altprotestantischen Christentum grosse
Bedeutung hatten, liegt in der Linie der Aufklärungs-
frömmigkeit, wie die Begründung der Religion auf
das Gefühl und die Idee vom Göttlichen im Menschen
in der Linie des Idealismus liegen. Die sittliche Erzie-
hung der Menschen durch die Zürcher Reformation
hat Pestalozzi hochgeschätzt; aber seine Ferne vom
Rechtfertigungsglauben trennte ilin von ihr. Zwar hat
Pestalozzi als Gegner jeden religiösen Streites die alt-
protestantischen Momente nur beiseite geschoben und
nicht prinzipiell bekämpft und als ein für theologische
Spekulationen nicht interessierter Mensch auch für
sich selbst keine durchgreifende Auseinandersetzung
vollzogen, sondern hat manches in unbestimmter
Schwebe gelassen, wie wir das bei seiner Jesusauffas-

17



sung festzustellen hatten. Aber seine Frömmigkeit ist
natürlich nicht durch das von ihm Zurückgeschobene,
sondern durch das für ihn Lebendige charakterisiert.
Wenn man das bedenkt, wird man sie dem Neuprote-
stantismus zurechnen. Doch ist zu beachten, dass im
Alter biblische Momente, die nie gefehlt haben, be-
sonders der Begriff des Glaubens, stärker hervortraten,
als früher, doch ohne Pestalozzis religiöse Haltung
grundlegend zu ändern.

Die Wertung von Pestalozzis Religion wird je nach
der eigenen religiösen Ueberzeugung verschieden sein.
Aber wenige werden sich dem entziehen, dass in seiner
Verbindung festen Gottesglaubens mit klarem Be-
wusstsein der Unerforschlichkeit Gottes, in seiner Ver-
bindung sicheren Jenseitsglaubens mit entschiedener
Wertung der Diesseitspflichten, in der Gottergebenheit
seines gereiften Vorsehungsglaubens und in der unbe-
dingten Forderung, dass der Glaube in Taten der
Liebe sich auswirken muss, grosse Werte liegen. Be-
sonders aber hat heute, wo wir eine erneute Hoch-
Wertung der schwer missachteten Menschenwürde er-
sehnen, Pestalozzis religiöse Begründung derselben
einen hohen Wert. Denn ausserordentlich viel fester
und tiefer, als ihre Begründung auf das stolze Be-
wusstsein des auf sich selbst gestellten Menschen, wie
sie der Naturalismus unternahm, ist die Würde des
Menschen in den Gedanken von der Gotteskindschaft
und Gottesebenbildlichkeit des Menschen und von
dem Göttlichen in ihm begründet, von denen Pesta-
lozzi beseelt war. Heinrich Hof/mann.

JFichtigsfe Literatur zum Thema «Pestalozzi und die Religion»;

Walter Nigg, Das religiöse Moment bei Pestalozzi, 1927.

Paul Wernle, Pestalozzi und die Religion, 1927.

Albert Sehädelin, Pestalozzis Glaube in «Zwischen den Zeiten»,
1926.

Natalie Kogan, Pestalozzis religiöse Haltung und die Rolle der
Religion in seiner Pädagogik. Diss, phil., Basel, 1936.

Karl Würzburger, Der Angefochtene, ein Buch über Heinrich
Pestalozzi, 1940.

Heinrich Hoffmann, Die Religion im Leben und Denken Pesta-
lozzis, 1944.

Von den allgemeinen Schriften über Pestalozzi enthält in be-
sonders hohem Masse Wertvolles über Pestalozzis Religion:
Walter Guyer, Pestalozzi, 1932.

PoZififc

Das Jahrhundert, das Pestalozzi gebar, war so ge-
artet, dass die Aufmerksamkeit auf den Staat gelenkt
wurde. Die wirtschaftlichen, sozialen und politischen
Zustände vor der Französischen Revolution erweckten
in verantwortungsbewussten Menschen Unruhe und
böse Ahnungen. Das unter Schweizern an sich schon
rege politische Interesse wurde durch die stets grösser
werdende Kluft zwischen Regierenden und Regierten
gesteigert. Pestalozzi verkehrte schon als Schüler des
Garolinums in einem Kreise junger Männer um Bod-
mer, die sich Patrioten nannten. Gebildet an der grie-
chischen und römischen Antike, angefeuert durch die
Ideen der zeitgenössischen Philosophie, beseelt von
Vaterlands- und Freiheitsliebe, hofften die «Patrioten»,
den verknöcherten Zürcher Staat umgestalten und den
not- und unrechtleidenden Mitbürgern helfen zu kön-
nen. In diesem Zirkel, wo Lavater über das Unrecht
der Todesstrafe, Füessli über die politische Erziehimg,
Müller über das Unrecht des Genfer Rates gegen den
Verfasser des «Contrat social» sprach, wurde Pesta-

lozzi angeregt, vom Theologiestudium zur Jurispru-
denz hinüberzuwechseln, um sich später im Staats-
dienst für Recht und Gerechtigkeit einsetzen zu kön-
nen. Hier nahm er aktiven Anteil an der politischen
Wirklichkeit, wenn die «Patrioten» einen harten
Landvogt, einen ungerechten Zunftmeister, einen
schlechten Pfarrer öffentlich angriffen. Der Geist die-
ser Jünglingsjahre blieb zeitlebens in Pestalozzi leben-
dig. 1815 schreibt der bald 70jährige in der Schrift
«An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut meines
Vaterlandes»: «Vaterland! du musst zurück und dahin
kommen, dass deine Jünglinge wieder wie diejenigen,
die sich in meiner Jugend um Bodmer und Breitinger
versammelten, über ihr Zeitalter hinaussehen und, im-
passend für seine Schwäche, ausser die gewohnte
Laufbahn der allbetretenen Karrenstrasse hinauslen-
kend, nur für das Gute und Edle, das im Vaterland
noch übrig geblieben, einen hohen, belebten Sinn zei-
gen, und nur dieses, mit verachtender Hintansetzung
alles Unedlen, Niedrigen, Selbstsüchtigen und Schien-
drianmässigen, in ihren Umgebungen ergreifen.»

In der Helvetischen Gesellschaft hat Pestalozzi spä-
ter wieder Gesinnungsfreunde gefunden, in denen der
vaterländische und freiheitliche Geist lebendig war.

Wenn man den persönlichen Motiven nachgeht, die
Pestalozzis politisches Interesse nährten, so muss fest-
gestellt werden, dass das Machtmoment fehlt; Gel-
tungsdrang, Herrschsucht und persönlicher Ehrgeiz,
die Anreize manches Politikers, sind ihm fremd, so
sehr, dass spätere Mitarbeiter im Erziehungsinstitut
ihn als regierungsunfähig bezeichneten. Was ihn dazu
antreibt, sich mit dem Staate auseinanderzusetzen, das
ist sein intensives Miterleben der menschlichen Not
und sein unerschütterlicher Glaube an die Möglich-
keit, zu helfen. Wenn Pestalozzi zeitlebens und bis
heute als weltfremder Träumer und impraktischer
Idealist gegolten hat, so beruht das auf einer Verken-
nung seiner Persönlichkeit. Tatsächlich eignet ihm ein
ausserordentlich wacher Sinn für das Wirkliche. Wo
es die Not erfordert, sucht er sich mit realistischer
Schärfe Klarheit über die Zusammenhänge von Ur-
Sachen und Wirkungen zu verschaffen, und er ist einer
sachlichen Einstellung fähig, wie sie nur bei wenigen
Menschen anzutreffen ist. Wenn er eine Lösung ge-
funden, ein Ziel ins Auge gefasst hat, so geht er radi-
kal vor. Halbmassregeln sind ihm verhasst. So rück-
haltlos offen er die Lage betrachtet, so vorbehaltlos
setzt er sich für die notwendigen Massnahmen ein. So
wird er zum Politiker.

Er erfasst den Staat als reale Macht, die Wohl und
Wehe der Menschen entscheidend bestimmt. Dieser
Realität gegenüber verhält er sich vollkommen reali-
stisch: Er erforscht das Wesen des Staates und die
Möglichkeiten, die sozialen Zustände durch Gesetz-
gebung und Staatsleitung zu verbessern; so wird er
zum Sozialpolitiker. Er befasst sich mit Landwirt-
schaft und Industrie, sucht als Bauer und Unterneh-
mer neue Wege und wird zum Wirtschaftspolitiker.

Das Jahrhundert der Französischen Revolution ist
reich an Schriften über den Staat. Französische, eng-
lische, deutsche, schweizerische Philosophen greifen
das Problem der politischen Gemeinschaft auf. Pesta-
lozzi nimmt unter den politischen Schriftstellern sei-
nes Zeitalters eine Sonderstellung ein. Die Staatstheo-
rien des 18. J ahrhunderts konstruieren den Staat von
einer Idee aus, von der Idee der Freiheit, der Men-
schenrechte, der Entwicklung aus; Pestalozzi geht von

18



der Wirklichkeit aus; er erforscht den wirklichen Men-
sehen, insbesondere in den «Nachforschungen zum
Tag der Natur in der Entwicklung des Menschenge-
schlechts». Von hier aus gewinnt er den Zugang zum
wirklichen Staat, und von hier aus entwickelt er seine
Ansichten über den Staat, wie er sein soll; denn der
Staat ist für den Menschen da, und nicht der Mensch
für den Staat. Es gilt, den Staat zu vermenschlichen,
und nicht, den Menschen zu verstaatlichen. Aus der kon-
kreten Lage nimmt Pestalozzi die Probleme entgegen,
und in kritischen Situationen greift er in die politi-
sehe Diskussion ein und redet den führenden Staats-
männern ins Gewissen. So geisselt er 1779 in der
Schrift «Von der Freiheit meiner Vaterstadt» die Cli-
quenwirtschaft der regierungsfähigen Geschlechter; so

warnt er 1782 in einem Aufruf «An mein Vaterland»:
«Du bist frei! — So sprach am Triumphtag des Bun-
des Helvetiens Schutzgeist zu unsern Vätern. — Aber
du wirst deine Freiheit nicht länger behalten, als du
sie selbst deinem Volk so rein gönnest und lassest, als
ich sie dir jetzt gebe, — das setzte der Schutzgeist dem
ersten Wort der Verheissung mit drohendem Ernste
bei.» So verteidigt er 1795 in den Schriften zum Stä-
fener Handel die Landgemeinden gegenüber der
Stadtherrschaft und mahnt die Regierung zum Entge-
genkommen.

Immer gilt Pestalozzis Teilnahme den Benachtei-
ligten, den Entrechteten. «Ich denonciere mich selbst
als parteiisch fürs Volk», schreibt er 1793 in der Schrift
«Ja oder Nein».

Wenn Pestalozzi die Menschennatur zur Grundlage
des Staates macht, so ist dabei zu beachten, dass er
den Menschen weder idealisiert, noch materialistisch
verkennt. Im Gegensatz zu Rousseau, der erklärt, der
Mensch sei von Natur aus gut, erkennt Pestalozzi die
Zwiespältigkeit der menschlichen Anlage, die sinnlich-
tierische Seite, die harmlose und böse Triebe in sich
birgt, und das Sittliche, das das spezifisch Mensch-
liehe ausmacht. Bestimmung des Menschen ist die
Veredlung seiner Natur, die Herstellung eines Ueber-
gewichtes des Sittlichen über das Sinnlich-Tierische.
Das Naturhafte setzt sich von selbst durch; das Sitt-
liehe bedarf der sorgfältigen Pflege, um nicht ver-
schüttet zu werden. Darum ist Erziehung notwendig.
Ihr stehen zwei Wege offen: die unmittelbar person-
liehe Beeinflussung und die Milieugestaltung.

Hier liegt der Punkt, wo der Staat mit der Erzie-
hung in Verbindung gebracht wird. «Der Mensch
macht die Umstände; aber die Umstände machen den
Menschen.» Der Staat, resp. der Staatsmann, als Ge-
stalter des Milieus hat vielfältige erzieherische Mög-
lichkeiten. Dem Staatsmann auferlegt Pestalozzi hoch-
ste Verantwortung. «Ist die Staatskunst gesellschaft-
lieh rechtmässig, wenn der Mensch in und zu ihrem
Dienst durch sein Wissen und seine Kenntnisse zum
Träumer, zum Schurken und zum Bettler gemacht
wird?»

Ein Volk wird gut oder schlecht durch seine Ver-
fassung und durch seine Regierung. Deshalb sollten
die Staatsmänner sittlich hochstehende Menschen, sie
sollten ideale Erzieher sein.

In «Lienhard und Gertrud» hat Pestalozzi einen
solchen Staatsmann dargestellt, in Arner, dem Dorf-
herrn von Bonnal. Arners Gesetzgebung sorgt gleich-
zeitig für die Befriedigung der natürlichen Bedürf-
nisse und für die sittliche Kultur. In der Leitung der
Gemeinde Bonnal konzentriert der Dorfherr alle er-

zieherischen Kräfte: Die Kirche, die Schule und die
Frauen helfen mit, zugleich mit der Einführung der
neuen Wirtschaftsordnung, der neuen Sozial- und der
neuen Strafgesetzgebung, einen sittlich guten und
vernünftigen Geist zu erwecken, damit die Kinder in
einer gesunden Atmosphäre zu rechtschaffenen und
lebenstüchtigen Menschen heranwachsen können.

Das Zentralproblem der politischen Schriften Pe-
stalozzis ist die Verbindung von Sozialpolitik, Wirt-
Schaftspolitik und Kulturpolitik. Natürlich gegebener
Zweck des Staates ist der Wohlstand der Bürger. Die
Gesetzgebung soll dafür sorgen, dass jeder Mensch die
Früchte seiner Arbeit geniessen kann und dass seine
Arbeitskraft nicht von andern ausgebeutet werde. Aber
Fleiss und Anstrengung, Sparsamkeit und einfache
Lebensart sind die Bedingungen, an die die Errei-
chung des Wohlstandes geknüpft ist. Die Armut will
er nicht durch Almosen bekämpfen, sondern durch
Erziehung der Armen zur Rechtschaffenheit, Ordnung
und Arbeit.

Der Staat hat die Aufgabe, Gewerbe, Industrie und
Landwirtschaft zu unterstützen; aber die Unterstüt-
zung soll durch Steigerung der Leistimgsfähigkeit er-
folgen; Volksbildung ist das wichtigste Mittel zum
Gedeihen von Gewerbe und Industrie. Die Volksschu-
len haben die Handfertigkeit zu pflegen durch Hand-
arbeitsunterricht. Berufsschulen sollen auf der Grund-
läge sorgfältiger Auslese nach dem Eignungsgesichts-
punkt eine gründliche Berufsausbildung vermitteln.
Die Produktion der Landwirtschaft ist durch Fortbil-
dung der Bauern in den verschiedenen Landwirt-
schaftszweigen zu steigern.

Humane Behandlung der Gefangenen und mildere
Bestrafung der Verbrecher sind weitere Postulate.
Der Staat soll das Verbrechen durch vorbeugende
Massnahmen bekämpfen. «Von Jugend auf zwei
Batzen sparen. Ein Mittel wider den Ursprung der
Verbrechen, gegen die man sonst Galgen und Rad
braucht.» So heisst die Ueberschrift zu einem Kapitel
in «Lienhard und Gertrud». Erziehung zur Recht-
schaffenheit und zur Arbeit verhütet, dass der Mensch
auf Abwege gerät.

So leidenschaftlich sich Pestalozzi für Freiheit und
Recht einsetzt, so sehr warnt er vor Zügellosigkeit
und Kulturlosigkeit. Er war anfänglich patriarchali-
sehen Regierungsformen zugeneigt; nach der Jahr-
hundertwende verteidigt er mehr und mehr die Aus-
Weitung der demokratischen Rechte, der Volkswahlen,
der Volksvertretung der Landschaft in der Regierung.
Er ist für die politische Entwicklung aufgeschlossen.
«Das gereifte bürgerliche Recht ist ein Resultat des

gereiften Lebens im bürgerlichen Zustand.» «Die
Nichtanerkennung dieser progressiven Entfaltung des

bürgerlichen Rechts, sowie der Köhlerglauben schwa-
eher Menschen und sinkender Staaten an die Notwen-
digkeit des Ewigerhaltens veralteter barbarischer
Rechts- und Regierungsformen ist Quelle von
Staatsschwächen.» Pestalozzi sieht sogar, hellseherisch
und grosszügig wie er ist, eine Zeit voraus, «wo selbst
Weiber dahin kommen werden, wo jetzt eure Männer
noch nicht sind, mit hoher Würde und republikani-
scher Zuverlässigkeit auf das öffentliche Wohl wür-
ken zu können.» Aber das Korrelat der Freiheit ist
wiederum Erziehung. «Ein hoher Grad allgemeiner
Volkstugend und allgemeiner Volkserleuchtung ist
wesentliches Bedürfnis, wesentliches Unterscheidungs-
zeichen reiner und wahrer Volksfreiheit.» Ohne in-

19



nere Freiheitswürde sind Volksreclite dem Lande ge-
fährlich.

Als Menschenkenner ist sich Pestalozzi der Tat-
sache bewusst, dass sittliche Haltung einer Kraftquelle
bedarf, um sich gegen die Naturtriebe zu behaupten.
Er findet sie in der echten Religiosität. «Gefühl sei-
ner innern V ürde, Gefühl der Würde der Menschheit
hebt zwar unter Tausenden zu Zeiten einen Menschen
empor zum Patrioten, dass er sich opfere der Mensch-
heit und Freiheit; aber Gottesfurcht und Glauben an
die höhere Bestimmung der Menschheit bildet ein
Volk stillwirkender, aber allgemeiner zu Taten sich
opfernder Güte und Liebe.»

Das echte sittliche Gefühl gedeiht in der Seele, die
Gott zugewandt ist. Sittlichkeit und Religiosität sind
letzten Endes zwei Seiten ein und derselben Realität.
Glaube an Gott, an seine Vatergüte, weckt in der Seele
den Brudersinn und wird zur Quelle aller National-
tugend und alles Volkssegens, wie Pestalozzi u. a. in
der «Abendstunde eines Einsiedlers» ausführt. Wenn
die religiösen Gefühle ausgelöscht sind, verliert die
Sittlichkeit ihre Kraft, und die Menschheit ist der tie-
rischen Natur ausgeliefert. Pestalozzi spielt auf die
Erfahrungen der Französischen Revolution an. «Ich
kenne kein Mittel, ein Volk, das der Despotismus
Jahrhunderte abrutiert hat, bei erwachenden Frei-
heitsgefühlen im Respekt für das Eigentum, im Ah-
scheu vor dem Blutvergiessen zu erhalten und es zur
Selbstüberwindung hinzulenken, auf welcher alle bür-
gerliehe Freiheit der Menschen beruhen muss, als ge-
setzgeberische Aufmerksamkeit auf die Erhaltung der
reinen Gefühle einer frommen, religiösen Volksstim-
miing.»

Der Staat hat allen Grund, der Religion Sorge zu
tragen. Er darf sie aber auf keinen Fall lediglich zur
Unterstützung natürlicher Staatszwecke benützen. Ins-
besondere verurteilt Pestalozzi die Verlogenheit des
Machtstaates, der die Religion zur Beförderung seiner
tierischen Zwecke missbraucht. Nur insofern der
Staat sich an der Erziehung beteiligt und die Vered-
lung des Menschen zu seinem Zwecke macht, darf er
die Religion beanspruchen. Aber selbst dann ist die
religiöse Erziehung nicht unmittelbar eine Staatsauf-
gäbe, sondern der Staat hat das Amt, die Religion zu
schützen und ihre Pflege durch Familie und Kirche
zu begünstigen.

So sehr Pestalozzi den Staat in seinen gesamten Er-
ziehungsplan einspannt und ihn nach Erziehungsmög-
lichkeiten erforscht, nie verfällt er in den Irrtum,
blosse Erziehungsmöglichkeiten mit wirklichem erzie-
herischem Geschehen zu verwechseln. «Unstreitig ist,
keine Rechtsurkunde rettet uns vor den Folgen der
Einseitigkeit, Schwäche und leidenschaftlichen Selbst-
sucht, die in der Masse des Volks und seiner Reprä-
sentation in den öffentlichen Behörden das allgemeine
Denken, Fühlen und Handeln der Bürger bestimmt.
Nur die Erhebung unsrer selbst über alle diese Schwä-
chen ist es, was uns mit der innern Wahrheit gesetz-
licher Rechte und Vorzüge in Uebereinstimmung zu
bringen vermag.» Nie verfällt Pestalozzi in den Irrtum
der Jünger Rousseaus, die glauben, die Erziehung
könne sich auf Milieugestaltung beschränken und die
Kinder werden dann im guten Milieu von selbst gut.
Er weiss, dass persönliche Beeinflussung und Milieu-
gestaltung zusammenwirken müssen. «Was der Staat
und alle seine Einrichtungen für die Volkskultur
nicht tun, und nicht tun können, das müssen wir tun:

Wir müssen unsre Kinder besser und kraftvoller er-
ziehen, als sie bisher erzogen worden.»

Letzten Endes ist es der Geist, der sittlich-religiöse
Geist, der sich im Menschen und durch den Menschen
im Staate auswirken muss. Darum gilt das Wort:
«Lasst uns Menschen werden, damit wir wieder Bür-
ger, damit wir wieder Staaten werden können.»

Emilie ßosskart.

.Erziehung c/er Erwachsenen
„Mit der heutigen Generation ist nichts mehr anzufangen!

Die kommende für ein ganz neues Sein und Wirken erziehen —
darin allein liegt Aussicht und Verheissung. Richten wir darum
alle unsere erzieherischen Kräfte ausschliesslich auf die Er-
ziehung der Kleinen und Kleinsten!". So tönt's oft, heutzu-
tage!

Ja, wenn wir im luftleeren Raum leben würden! Ja,
wenn die Erzieher für die Kiemen und die Kleinsten
nur einfach fertig da wären, wohlgebildet und ausge-
rüstet für ihre Aufgabe, nicht gehemmt durch das Blei-
gewicht ihrer Zeit und ihres Zeitgeistes! Wie sollen
denn Aeltere mitarbeiten an der Erziehung der Jüngern
für eine neue Zeit und ein neues Wirken, wenn sie sich
nicht durch Selbsterziehung und gegenseitige Erziehung
aller Aufwärtsstrebenden vorbereiten, mitten in ihrer
schweren Gegenwart, behaftet mit allen ihren Mängeln?
Und wer macht denn die Geschichte der nächsten zehn
Jahre mit ihren über alles wichtigen Entscheidungen,
deren Erbe die heute Kleinen antreten werden?

Wie wenn Pestalozzi einzig und allein an die Mög-
liclikeit der erzieherischen Wirkung auf die Kleinen
geglaubt hätte? Dann wäre die Weltliteratur um eines
ihrer bedeutendsten Werke ärmer, um «Lierc/iard und
Gertrud». Dann wüsste kein Erzieher, «IPie Gertrud
ihre Kinder Zehrt». Und wo wären dann die «Brie/e an
eine Mutter»?

Seihst die Erziehung der Kleinen und Kleinsten ist
nur möglich auf dem Umweg über die Erziehung der
Erwachsenen.

Unter welchen Umständen und auf welche Weise
aber lassen sich Erwachsene denn überhaupt noch er-
ziehen? Wo findet der Erzieher erwachsener Menschen
Handwerkszeug und Methoden für die Erwachsenen-
bildung? Was sagt uns darüber Pestalozzi?

Es müsste einer kein Lehrer sein, wenn er nicht zu-
erst an das IPort dächte, das gesprochene und geschrie-
bene Wort. Wahrhaftig, der gleiche Pestalozzi, der sieh
mit dem grössten Recht so oft und so eindringlich wehrt
gegen das «Maulbrauchen» — er stellt das Wort mit
Macht in den Dienst seiner Volkserziehung! Das le-
bendige Wort! Von Herzen kommend zu Herzen ge-
hend, wie Grundtvig sagt. Das Wort für das ganze Volk,
nicht bloss für ein auserwähltes Leser-Publikum! Pesta-
lozzis besteWerke sprechen nie bloss zu den Pädagogen,
nie bloss zu Gebildeten. Sie wenden sich unmittelbar
an jedermann, an jede Mutter, an jeden Vater, an alle
Eltern aller Kinder: seine Fabeln und Geschichten,
seine Blätter und Artikel, seine Briefe und seine Reden.

Zwei kleine, zeitweise fast vergessene Schriften ha-
ben den Erzieher und Staatsbürger im Enkel eines
Thurgauer Pfarrers geweckt. Im Kastenfuss seines ver-
storbenen Grossvaters hatte er sie entdeckt, in ziemlich
mitgenommenem Zustand. Da lag vergilbt und verbogen
der Slareser Brie/, dieser ergreifende Bericht über ein
einzigartiges, aussichtslos erscheinendes Erziehungs-Ex-
périment, dieser Inbegriff einer ungewöhnlichen, wun-
derbar gelungenen Erziehungs-Erfahrung. Noch weiter
hinten fand sich zerknittert, fast zerknüllt «Pesfalozzis

20



zweites Zfi/infeu?)/o/f», der leidenschaftliche Aufruf zur
Durchführung der Anno 1798 fälligen Umgestaltung
des Wirtschaftslebens. Wie dankbar müssen wir sein,
dass die Schrift des Aktionskomitees 1946 (Pestalozzi
im eigenen Wort) nicht nur einige «Kernsätze» ent-
hält, sondern auch die wesentlichsten Teile des Stanser
Briefes allem Volk wieder zugänglich macht. Und wie
muss es uns Nur-Erzieher schütteln, wenn wir erfassen,
dass Pestalozzi nie Nur-Erzieher war; dass er im Gegen-
teil gerade als Erzieher den politischen und Wirtschaft-
liehen Aufgaben tiefsten Ernst widmete! Am ernstesten
nahm er die «strukturellen Reformen», die Neuord-
nungen im Aufbau des politischen und gesellschaft-
liehen Lebens seiner Zeit.

Auch als Schriftsteller ist Pestalozzi nie Bloss-
Schriftsteller. Sein IFort ist nur ein Ausdruck seiner
Tat. Wenn das Tun schon die wesentlichste Eigenschaft
des Kinder-Erziehers ist — für den Erzieher Erwach-
sener wird eigenes Tun zur unentbehrlichsten Voraus-
Setzung für die Wirkung des Wortes.

Am wenigsten können wir heute feststellen, wie Pe-
stalozzi in seiner unmittelbaren Tätigkeit wirkte. Sicher
aber ist das eine: Auch das geschriebene Wort, so wir-
kungsvoll es sein mochte, war für ihn nicht das ur-
sprüngliche. Pestalozzi ist erst «Maler» (Menschen-
Maler) geworden (wie er in einer seiner Fabeln sagt),
als seine Zeitgenossen sein unmittelbares Helfen ausge-
schlagen, verschmäht hatten.

Ihn selbst hat das lebendige Zusammensein mit an-
dern Erwachsenden und Erwachsenen am stärksten ge-
packt: das Kluhleben der Jungen in Zürich, die Aus-
spräche mit Tschiffeli, Tscharner, Iselin und andern
aufgeklärten Aufklärern, dazu die Freundschaftsfeste
der Helvetischen Gesellschaft, später der lebendige Ver-
kehr mit allen Menschen, hei denen er Anregung, Be-
stätigung und Widerspruch suchte, mit all den Unge-
zählten, die zu ihm wallfahrteten.

Ist das nicht Wegweiser für uns heute? Wohl werden
wir das Wunder solcher Gespräche und Zusammen-
künfte nicht mehr mit der glühenden Begeisterung je-
ner empfindsamen Jahre auskosten. Aber auch heute
ist lebendiges Zusammensein und Zusammenlehen für
erwachende und erwachte Erwachsene unendlich viel
wirksamer als jeder Versuch einer papierenen Beein-
flussung. Die Erziehung der werdenden Väter und der
werdenden Mütter, die Beratung der gewordenen Eltern
in deren Erziehungsschwierigkeiten, die Einführung
mündig gewordener Staatsbürger in die Probleme der
Allgemeinheit — all das wird sich trotz dem steigenden
Reichtum weckender Bücher und Zeitschriften am
wirkungsvollsten dann gestalten, wemi wir miteinander
reden, noch viel mehr: wenn wir miteinander leben
können, geschehe das nun in Lager oder Heilstätte, an
Tagungen für Brautleute und Mütterschulen, an
Wochenenden allerorten oder im eigens dafür geschaffe-
nen Volksbildungsheim. Alle diese Veranstaltungen le-
ben nicht so sehr von den Vorträgen der «Referenten»
als vom Zusammensein am Tisch, im Wald und in der
Schlafkammer, sei sie noch so primitiv. «Wohnstuben-
Erziehung» kann Pestalozzi, können Gottlielf und bei-
der Schüler künstlerisch darstellen. Beschreiben und
erklären dagegen lässt sie sich nicht — wohl aber er-
leben nach-erleben, mit-erleben.

Solche Erwachsenenbildung ist jedoch aufs stärkste
gebunden an die Selhslerzie/utng des Erzie/iers. Und
das wird jedenfalls für immer das Wichtigste an Pesta-
lozzi bleiben: wie er an sich arbeitete, in der Jugend,

im Mannesalter, am meisten als Grossvater, als er mit
grauen Haaren noch einmal von der Pike auf diente.

Immer wieder steht jeder eifrig-tätige Erzieher in
Versuchung, seine eigene Tätigkeit allzu hoch einzu-
schätzen. Daher werden ihn auch alle Misserfolge so
leicht umwerfen und verbittern. Pestalozzi aber hat
nicht nur für die Kindererziehung, sondern noch mehr
für die Volksbildung das Wesentliche in jeder Erzie-
hungsarbeit aufgedeckt: nicht das Werk des Erziehers
ist massgebend, sondern die Selbsttätigkeit dessen, dem
er helfen will. Es geht ja nicht um einen äussern Er-
folg, sondern um die Bildimg der Kräfte, die Bildung
aller wertvollen Kräfte, die Bildung besonders jener
Kräfte, die durch das wirtschaftliche Leben mit seinen
harten Anforderungen nicht zur Entfaltung kommen.
Bildung der Kräfte aber ist nur möglich durch deren
Gebrauch, durch Uebung, durch Training. Der Erzieher
kann nichts anderes tun, als die eigene Tätigkeit derer
anzuregen, für die und mit denen er wirken will.

Darum ist Erwachsenenbildung so schwer. Darum
kann sie niemals Massen-Erziehung sein. Massen-Erzie-
hung ist ein Ding der Unmöglichkeit. Für die Massen
gibt es nur Propaganda, nicht Ueberzeugung, sondern
nur Ueberredung oder gar Uebertölpelung. Gerade dar-
um aber ist für die Volksbildung die kleine Veranstal-
tung unerlässlicli : nicht Massenversammlung, nicht
Massen-Suggestion, nicht Ansteckung durch die öffent-
liehe Meinung, sondern Einzelwirkung auf Gegen-
seitigkeit.

Und darum sind hei Volkserziehung und Volksbil-
dung im Erwachsenenalter nicht Vortrag und Vor-
lesung die wirkenden Mittel, auch nicht Kino und
Radio, nicht einmal «Diskussion», sondern das Ge-
s/jräc/i. Das Gespräch von Mensch zu Mensch. Das Ein-
zelgespräch und das Gespräch in kleinen Gruppen.
Haben wir uns dafür durch Pestalozzi schon genügend
erziehen lassen? Jedenfalls hat er uns Wege gezeigt:
die Gespräche in der Wohnstube und im Wirtshaus, auf
der Gasse und beim Haarschneider zeigen uns unver-
gleichlich, wie jedermann Volksbildner werden kann.
Der lederne Katechismus hat ja dem lebendigsten Ro-
man Platz gemacht.

Vergessen wir dabei nicht, was Pestalozzi uns auch
gerade in «Lienhard und Gertrud» zeigt : hei der Volks-
bildung handelt es sich nicht nur um die Erziehung
des «Volkes», d. h. der «unteren» Schichten. Auch die
«Vorgesetzten» (auch die Gemeindebehörden, auch die
Schulkommissionen, auch die Schulinspektoren, auch
die «Landesväter» und Wirtschaftsgewaltigen) sind hier
nicht ein für allemal die Erzieher. Sie sind auch die
Erzogenen. Sie bedürfen ebensosehr selbst der Erzie-
hung. Unter den Lehrern der Obern ist nicht die ge-
ringste — die Frau eines Schlufi-Maurers.

Volkserziehung im Sinne lebendiger Erwachsenen-
bildung ist wohl jener Teil in Pestalozzis Werk, der zu
seinen Lebzeiten und seit seinem Tod noch am wenig-
sten die Geister aufgerüttelt hat. Wird das Pestalozzi-
jähr dazu beitragen Angesichts des Zusammenbruchs
und angesichts der ungeheuren Aufgaben möchte einer
wohl sagen: höchste Zeit!

Fritz fFarienneiler.

Täusche dic/i nicht, Faferiand.' Die Frei/ieit wird urasern
Kindern so wenig als eine gebratene Taube ins Maid /liegen,
aZs sie je irgencZ ei/tem FoZfce <Zer ErcZe a/so gebra/en ins MauZ

ge/iogen. Einzelnen Gliicfcsfcindern regnet /reilir/i zuzeiten das
Gliicfc zum Dac/t hinein, Fölfcer und Nationen sind und werden
im aZZgememen nie gZücfcZicZier, aZs sie es uereZienen.

Aus Haller „H. P. Aphorismen" (Alfred Scherz, Bern: Parnassbiieherei)

21



Erzie/ïung zur Z)orygemeinsc/ia/f
Pestalozzi war von Haus aus ein Stadtmensch. In

der Zürcher Münstergasse tastete sich die Sonne kaum
über die Gesimse in die Räume vor, in denen das
weit- und naturfremde «Weiber- und Mutterkind»
aufwuchs. Rousseaus Ruf «Zurück zur Natur!» hat
wohl wenige aus einem so kärglichen Stubendasein
herausgerufen wie den Jüngling Pestalozzi. Freilich
war ihm die Natur Rousseaus erst noch ein Buch-
begriff. Dann aber kam die entscheidende Wendung
zur Erde: der Student wurde Landmann. Damit trat
er auch den Weg von der Stadt zum Dorfe an.

Die Hauptstädte jener Zeit waren der Bevölkerungs-
zahl nach zwar recht bescheiden. Im Stande Zürich
lebte nur jeder zwanzigste in der Stadt, nicht jeder
zweite wie heute. Das Gemeinschaftsleben der rund
10 000 Einwohner war also überblickbar wie in der
antiken Polis. Aus der altgriechischen Geschichte,
dem Ursprung der abendländischen Gemeinde, wählte
Pestalozzi denn auch die Gestalt seiner Erstlings-
Schrift. Von diesem Agis, einem jungen Reformer,
heisst es: «Seine ärmeren Bürger kannten sein men-
schenliebendes, sein ihnen heiliges Herz.» Gleich ihm
wollte Pestalozzi den Staat neu gestalten, wobei er vor
allem die an Rechten ärmeren Landbewohner zur
demokratischen Gleichheit emporheben wollte. Seit-
her war er in der herrschenden Schicht seiner Vater-
Stadt als Umstürzler unerwünscht. Die Landleute er-
kannten aber noch kaum, was für ein Vorkämpfer des
freien Dorfes ihnen erstand. Der politische Sinn war
eben oft verkümmert, am wenigsten freilich in ausge-
sprochenen Gemeindesachen, denn das Schweizer Dorf
hatte sich stets eine gewisse Selbstverwaltung zu wah-
ren gewusst. Pestalozzi glaubte nicht an eine natür-
liehe Ueberlegenheit der Städter. Schon als Heran-
wachsender hatte er im grossväterlichen Hause in
Höngg beobachtet, wie blühende Kinder nur infolge
allzufrüher Fabrikarbeit abstumpften.

Die innere Hebung der ländlichen Jugend machte
sich Pestalozzi nun zur Lebensaufgabe. Auf dem Neu-
hof und in Stans ging er praktisch zu Werke; aber
auch in Burgdorf und Iferten bildeten die Armen-
schulen wesentliche Teile der Anstalten. Pestalozzis
Schule war alles andere als ein blosser Zweckverband,
um Lesen, Schreiben und Rechnen zu lernen. Es waren
innige Lehensgemeinschaften, so dass sich der Lehrer
wohl versprechen durfte, dass sich in ihnen der künf-
tige Gemeindesinn bilde. Hier war der Geist des Stif-
ters unserer Religion der Liebe mächtig. Die Kinder
der Mühseligen und Beladenen waren zu Pestalozzis
Arbeitstischen besonders eindringlich hergebeten.

Unserm Erzieher war die Gemeinde ein doppeltes
Wesen. Er sah in ihr einmal den Wirtschaftsverband,
der in der alamannischen Allmende wurzelte. Daneben
oder besser gesagt darin sollte aber auch die christ-
liehe Gemeinde wirken. Die Wirtschaft sah auf den
Nutzen, die seelische Gemeinschaft aber sollte das
Leben aus der Liebe gestalten. Aus der Genossenschaft
sollte eine Bruderschaft werden.

Von hier aus lässt sich der Dorfroman «Lienhard
und Gertrud» überzeugend durchleuchten. Pestalozzi
schrieb ihn nach dem Scheitern des Neuhofer Ver-
suches als eine Fortführung der Erziehung mit andern
Mitteln. Der verhinderte Wohltäter wurde Ratgeber.
Er schildert uns ein Dorf in innerer Fäulnis. Licht-
scheue Gesellen finden sich zum Trünke zusammen;

Arbeitslosigkeit lastet auf manchem Haus; ein Er-
presser treibt sein • Unwesen ; das Gerücht geht um.
Die Botschaft der Liebe dringt nicht durch. Der Pfar-
rer findet den rechten Ton oder zunächst den Mut
nicht. Da kommt die Hilfe. Nicht von der Kanzel und
nicht von der Kanzlei, sondern vom Herdfeuer einer
mutigen Frau geht das neue Licht, die neue Wärme
aus. Es ist geradezu symbolisch zu nennen, dass die
innere und die äussere Gesundung der Gemeinde mit
einem Kirchenbau verbunden ist. Das Haus des Herrn
soll neu errichtet werden. So wird die äussere Not
gebannt und durch den Bau der «unsichtbaren Kirche»
auch das innere Unheil. «Der Mensch hat zwei Ar-
beiten, eine innere und eine äussere. Wenn die äussere
im Dienste seiner innern ist, so bildet sie ihn für sein
inneres und äusseres Leben gleich gut», heisst es in
«Christoph und Else». Wie aber in vielen Volkssagen
berichtet wird, der Teufel habe einen Kirchenbau als
Gegenspieler Gottes und Leidwerker der gutwilligen
Menschen verhindert, so fehlt es auch diesem Welt-
theater auf dem Dorfe nicht am Unhold. Der Vogt
Hummel will hinterlistig den Bau schon im Werden
verderben. Allein das Beispiel Gertruds, der Helferin
aller Armen, überzeugte die Dorfleute dergestalt, dass
dem Vogt das Handwerk gelegt wird. Wie ein Gott-
vater sitzt schliesslich Junker Arner zu Gericht.

Hat am Ende also doch ein Aristokrat das letzte
Wort? Gewiss, sofern er als Landesvater das Gewissen
des Volkes verkörpert. Er hat den «Vatersinn», den
Pestalozzi allen Vorgesetzten wünscht, und bildet so
das männliche Gegenstück zur Dorfmutter Gertrud.
Es widerspräche aber der Grundhaltung unseres Dich-
ters, wenn sich das Dorf einfach bevatern und bemut-
tern oder gar auf die Dauer bevogten liesse. Die Selbst-
hilfe der Armen ist ja das Ziel von Pestalozzis Für-
sorge, Erziehung und Politik. Mehr als einmal schart
sich das Volk als Träger der Handlung um die Haupt-
gestalten. So ergibt sich von selbst eine Gemeindever-
Sammlung. Kein Wunder, dass dieser erste Dorfroman
in deutscher Sprache auf Schweizer Boden erwuchs.
Als echter Aufklärer nimmt Pestalozzi bei der Auf-
hellung der Teufelsgeschichte die versammelten Dorf-
genossen in die Schule und erteilt ihnen eine Lektion
über den Aberglauben, die an Anschauung nichts zu
wünschen iibriglässt.

Die drei Fortsetzungen des Buches sind dichterisch
dürftiger, aber reich an Rechenschaft über Glück und
Unglück eines Dorfes. Das Verbrechen Hümmels wird
aus seiner zügellosen Jugend erklärt, die Anfälligkeit
seiner Helfershelfer mit dem Mangel an häuslicher
Ordnung. Es gilt also die Erziehung und das Haus-
wesen zu festigen. Ein Dorf gesundet vom Einzelnen
und von der Familie her. Hier setzt, bezeichnender-
weise von Getrud beraten, der Schulmeister Glüphi
ein. Pestalozzi hat mit Bedacht einen Offizier und
Edelmann mit dem Lehramt seines Versuchsdorfes be-
traut, um seinen Lesern zu zeigen, dass diese Arbeit
am kommenden Geschlecht niemandem zu gering er-
scheinen dürfe. Er steht den Spinnerkindern einer
strengen Arbeitsschule vor. Alles «Maulbrauchen» ist
ihm in der Seele zuwider. Auch der Pfarrer füllt den
Religionsunterricht nicht mit «Zankapfelfragen» der
Christenheit aus. So wird der gute Grund gelegt, und
Arner findet selbst : «Wir sind gottlob um einen Schritt
weiter mit dem Dorf als wir selber geglaubt.» Nun ist
die Gemeinschaft reif für eine neue Gesetzgebung,
die ohne Galgen auskommt. Ja, die Erfahrungen des

22



Dorfes Bonnal sollen dem ganzen Lande und seiner
Nachbarschaft zugutekommen. Ermuntert durch den
Beifall, den sein Werk selbst im ausländischen Adel
fand, schlug Pestalozzi, nicht immer überzeugend,
seine Bogen bis in höfische Kreise. «Lienhard und
Gertrud» sollte zum ABC-Buch der Menschheit wer-
den. Wie der Segen einer Familie von einem einzel-
nen Herzen, der Segen des Dorfes von einer genesenen
Familie ausging, so sollte Volk und Welt aus dem Ge-
sundbrunnen eines wiedergebornen Dorfes trinken. So
dachte sich Pestalozzi die Renaissance der Welt aus
der Reformation eines Dorfes. — Hatte er einst seine
Erziehungsarbeit in Buchform weitergeführt, so
konnte er nun nach mehr als zwanzig Jahren, wieder
in die Mitte der Kinder zurückgekehrt, sagen: «Alles,
was ich bis jetzt getan habe, ist gleichsam nur die
Fortsetzung dieses Buches.»

Inzwischen war das Schweizer Dorf in Untertanen-
landen durch die Helvetik frei geworden. Die Patriar-
chen vom Schlage Arners schwanden im Bundesstaate
dahin, die «hummelartigen Vorgesetzten» wurden ab-
setzbar. Geblieben aber ist das Gebot, den guten Geist
des Dorfes wach und rein zu halten. Und hoffentlich
blieb uns auch Lust, Mut und Geduld, in der Nach-
folge Pestalozzis aus der Einsicht in die Notwendig-
keit der Erziehung alle Kleinarbeit auf uns zu neh-
men, welche das Allgemeine im besondern Falle
lebenswahr macht. Wie jedes Schweizer Dorf ein wenig
Seldwyla ist, so birgt auch jede unserer Schulgemein-
den etwas von den Mißständen und den Möglichkeiten
des Pestalozzidorfes Bonnal. Und wem wäre hier das
Wächteramt eher anvertraut als der Lehrerschaft, die
mitverantwortlich dafür ist, dass keine Hummel auf-
kommen und Menschen von der Seelenkraft Gertruds
uns immer wieder erstehen. Denn die schweizerische
Gemeinde ist und soll bleiben ein Probestück der De-
mokratie aus dem Geiste des Christentums.

Georg Thürer.

Lafeinisc/ier Sprac/tunferric/tf
Es ist wohl in weiteren Kreisen wenig bekannt,

dass Pestalozzi im höheren Alter der Methodik des
Lateinunterrichts ein lebhaftes Interesse entgegen-
gebracht hat. Wir sind darüber eingehend unterrichtet
durch die Briefe und eine hinterlassene Schrift eines
jungen, begeisterten Pestalozzischülers und -Verehrers,
des siebenbürgischen Pädagogen und Nationalhelden
Stephan. Ludwig Roth (1796—1849) *). Er war von
1818 bis 1820 an Pestalozzis Institut in Yverdon als
Lehrer tätig, und als er am 6. April 1820 sich auf die
Heimreise begab, stellte ihm Pestalozzi das Zeugnis
aus, dass er ihm «besonders in seinem Versuch, den
Sprachunterricht mnemonisch und psychologisch zu
erleichtern und zu vereinfachen, sehr wesentliche
Handbietung geleistet habe, indem er seine diesfälligen
Grundsätze mit entschiedenem Erfolg auf den Unter-
rieht in der lateinischen Sprache angewandt habe, so
dass er in dieser Rücksicht wirklichen Anspruch auf
seine Dankbarkeit besitze».

Die Briefe Roths aus dieser Zeit geben uns Auf-
schluss darüber, dass er zunächst beabsichtigte, seinem
verehrten Meister am Geburtstag vom 12. J anuar 1820
ein Werk über den lateinischen Sprachunterricht auf

i) Gesammelte Schriften und Briefe. Aus dem Nachlass her-
ausgegeben von Otto Folberth. II. Band: Die Heimkehr (1928,
Klingsor Verlag Kronstadt; Bibl. des Pestalozzianums VT 584 II).

den Geburtstagstisch zu legen. Er hatte die Arbeit am
26. August 1819 im Juradorf Bullet (bei Les Rasses)
begonnen, war dann aber schwer erkrankt und konnte
sie auf den gewünschten Zeitpunkt nicht ahschliessen.
Sie sollte einen methodologisch grundlegenden, theo-
retischen Hauptteil und als Anhang ein lateinisches
Elementarbuch nach diesen Grundsätzen enthalten.
Roth nennt es mehrfach zärtlich sein «Elementar-
büchelchen» und sein «Opusculum latinum». Aber ge-
rade von diesem praktischen Anhang hat sich leider
keine Spur erhalten. Wir erfahren nur aus einem
Brief, den Roth auf der Heimreise am 10. Mai 1820
von Freiburg aus, wo er die Schule des Pater Girard
besuchte, schrieb: «Das Werkchen selbst ist noch nicht
fertig, wird aber in einiger Zeit es werden. Nach dem-
selben wird schon in Vernet, einem landwirtschaft-
liehen Institute bei Genf, unterrichtet und schmiegt
sich sehr leicht an diese Lehrart an-), der ich seit
der Besuchung von P. Girards Schule auch zugetan
bin ®) In meinem Vaterlande will ich das Opus-
culum fertig machen.» Und in einem Brief vom
30. September 1820 aus Kleinschelken in Siebenbürgen
offeriert er einem Buchhändler in Iferten die Heraus-
gäbe eines Buches über die naturgemässe Bearbeitung
der Sprache mit Anhang (Anfangsgründe der lateini-
sehen Sprache), als Vorläufer einer lateinischen Gram-
matik nach Pestalozzischen Grundsätzen. Roth fand
dafür keinen Verleger. Er scheint sich darum andern
Studien zugewandt zu haben. Wenigstens lesen wir in
einem Brief vom Dezember 1820 an Pestalozzi: «Die
Ausarbeitung Ihres mir aufgetragenen Elementar-
buches der lateinischen Sprache hat seit einiger Zeit
das Studium der Mnemonik unterbrochen.»

Das Herzstück des geplanten Werkes, den theoreti-
sehen Hauptteil, der unter dem Titel «Sprac/nmter-
rieht» zum Teil in drei Fassungen*) vorliegt, diktierte
Roth erst 1824 in Reinschrift, fand aber auch hiefür
keinen Verleger, so dass das Werk erst mehr als hun-
dert Jahre nach seiner Entstehung durch Otto Fol-
berth veröffentlicht und allgemein bekannt gemacht
wurde.

In der Vorrede zum «Sprachunterricht» erklärt er:
«Damals war Pestalozzi von dem Gedanken einer
psychologisch - mnemonischen Elementarisierung des
lateinischen Sprachunterrichts stark ergriffen. Diese
Sache war seine liebste Unterhaltung, sein nur auf
kurze Zeit zu unterbrechendes Gespräch. Wer ihn
hierin auffasste und Hand ans Werk legte, war sein
Freund, sein Liebling.» Pestalozzi nahm daher regen

2) Gemeint ist die Bell-Lancastersche Methode, die damals
weit in der Welt verbreitet war. Ihr Wesen gründete sich auf die
Verteilung einer grossen Klasse in mehrere Abteilungen und auf
die Benutzung eines Zöglings zum Unterricht der andern.

3) Wenige Monate vorher hatte sich Roth mit schärfster Kri-
tik gegen die Bell-Lancastersche Methode gewandt, da sie nur
den Ehrgeiz wecke als falsche Triebfeder (Sprachunterricht
13. Kap.).

*) Roth hatte in Yverdon Teile seiner Arbeit durch einen
Kollegen ins Französische und durch «eine englische fromme
Dame» aus dem Französischen ins Englische übersetzen lassen,
in der Hoffnung, das Werk finde auch in England Anklang. Er
schrieb am 1. Jänner 1820 an seine Eitern: «Da ich meinen Un-
terricht in lauter lateinischen Sätzen gebe und dann bloss dar-
über reflektiere, so finden dies die Engländer auch für ihre
Lancastersche Methode sehr anwendbar, und auch aus diesem
Grunde würde auch mein Elementarbüchelchen bei ihnen ver-
mutlich Unterstützung finden». Und am 29. Hornung 1820 : «In
England ist über Pestalozzi noch nichts erschienen; vielleicht
tut die Neuheit der Sache zum Verkaufe bei meiner Arbeit den-
jenigen Dienst, den sonst die Güte zu tun pflegt».

23

>



Anteil an der Arbeit und am Unterricht seines eifrigen
Schülers, stellte ihn auch Fremden vor, die nach Yver-
don kamen, um die «Methode» zu lernen. Und Roth
bezeugt mehrfach, dass die im «Sprachunterricht»
niedergelegten Gedanken von Pestalozzi und aus des-
sen Schriften stammen, dass er allerdings auch einige
eigene Gedanken beigesteuert habe. Als seine Absicht
bezeichnet er 1. alles Wahre und Erprobte in einen
Brennpunkt zu sammeln, und 2. die Methode Pesta-
lozzis auch auf die Humaniora anzuwenden.

So stellt er denn seinen Untersuchungen ganz im
Sinne Pestalozzis allgemeine Betrachtungen über die
Merasc/terehiZdimg voran und stellt fest, dass zwar
Pestalozzi und seine Anstalt sich noch nie im Zusam-
menliange über die alten Sprachen und deren Stellung
zum gesamten Unterrichts- und Erziehungsfach be-
sonders habe vernehmen lassen, dass aber seihst aus
einer geringen Kenntnis der Methode hervorgehe, dass
sie das Ursprüngliche und Ewige, das in den Alten
ruhe, nicht nur nicht gleichgültig auf der Seite lassen
könne, sondern dass sie ihnen eine einflussreiche Stel-
lung auf die Menschenbildung im ganzen einräumen
werde. Zwar sei der Anspruch des Humanismus, dass

man die alten Quellen als die einzige wahre Quelle
menschlicher Bildung erkläre, ein Irrtum. Die Bildung
der Neueren müsse von der Natur, von den ursprüng-
liehen Kräften des Geistes, vom Leben selbst ausgehen.
Darum muss die Muffersprac/te, da sie die innerste
Offenbarung des Volkslebens ist, als Medium fremder
Erkenntnis dieser selbst vorausgehen. Dagegen steht
der Unterricht in den alten Sprachen als eigentliche
Kunstweihe, als Vollendungsmittel der geistigen Kraft
für jeden frei Weiterstrehenden einzig und unüber-
trefflich da.

Daher behandelt Roth in den drei folgenden Ka-
piteln eingehend das Wesen der Muttersprache, zeigt,
wie allen Worterkenntnissen lebendige Anschauung zu
Grunde liegen müsse, und lehrt, dass der Unterricht
in der Schule nicht in Regeln bestehen dürfe, sondern
in Beispielen, die zur Regel führen. Nachdem er vor
zu frühem Lernen fremder Sprachen, wie es im
18. Jahrhundert üblich gewesen war, gewarnt hat,
kommt er auf die alten Sprac/iere zu sprechen.

Dabei liegt ihm zunächst daran, die natürliche
Aufeinanderfolge der drei alten Sprachen, Hebräisch,
Griechisch und Lateinisch, zu empfehlen. Im vollen
Bewusstsein der praktischen Schwierigkeiten glaubt
er, wesentlich sei nicht die Brauchbarkeit und Nütz-
lichkeit, sondern die reine Entwicklung der mensch-
liehen Kräfte: der Entwicklungsgang des Geistes
müsse mit dem geistigen Entwicklungsgang der
Menschheit übereinstimmen.

In jeder der drei Sprachen ist eine vierfache Bahn
zu durchlaufen: 1. der Elementarkursus, 2. der phra-
seologische, 3. der statarische und 4. der kursorische
Kursus. Und Roth schlägt danach folgendes Schema
vor, wie die Erlernung der drei alten Sprachen nach-
einander erfolgen solle:

1. 2. 3. 4.
Hebräisch Elemente Phraseol. Statar. Kursor. — —

1. 2. 3. 4.
Griechisch 0 Elemente Phraseol. Statar- Kursor. —

I. 2. 3. 4.
Lateinisch 0 Ö Elemente Phraseol. Statar. Kursor.

Dieses Schema mag uns heute als reine Theorie
ohne praktischen Wert erscheinen. Aber tatsächlich

wurde auch in Deutschland zu Beginn des 19. J ahr-
hunderts das Griechische vor dem Lateinischen gelehrt
imd gelernt, und zwar begann man den Griechisch-
Unterricht mit Homer 5

Ein Hauptanliegen Roths, dem er das 9. Kapitel
«Anfang und Ende» widmet, ist seine Forderung eines
stufenweisen Ganges, des Fortschreitens vom Leichten
zum Schwereren. Wobei er doch, im Hinblick auf
gewisse pädagogische Spielereien seiner Zeit, betont,
dass dem Kind nicht jede Anstrengung erspart werden
solle: «nicht spielend, nicht tändelnd gelange es zur
ernsten Wissenschaft der Kunst.»

Erst mit dem 10. Kapitel «Formera/e/ire unci Syntax»
betritt Roth nach diesen langen allgemeinen Betrach-
tungen den eigentlichen Boden des lateinischen An-
fangsunterrichts. Und im Gegensatz zu bisher geübter
Methode stellt er fest, dass Formenlehre und Syntax
eigentlich in keiner Sprache wirklich abgesondert,
sondern nur zum Behufe des Unterrichts und vorzüg-
lieh des Lehrers getrennt worden sind. In der Verbin-
dung der grammatischen Sicherheit mit der leben-
digen Uebung, im Zusammenhang lückenloser Reihen-
folgen beruhe die Kraft und das Leben der Sprache.
Aus der lebendigen Durchdringung der Form mit der
Anwendung, die aber gleichzeitig und nicht hinten-
nach zu erfolgen habe, werde für die Sprachen ein
neuer Geist aufgehen.

Im Hauptkapitel «Memorie fGetJöc/imisJ und Fer-
stand» wendet sich Roth einleitend scharf gegen «un-
mittelbare Denkübungen», wie sie damals üblich
waren, aber auch gegen die weitverbreitete Auffas-
sung, dass Auswendiglernen (Katechismus!) die
Hauptsache sei. Daran schliesst sich eine Würdigimg
der Unterrichtsfächer. Die reinste Verstandesbildung
gewährt die Mathematik. Die Sprache aber ist wesent-
lieh an die Erde und ihre Anschauung geknüpft; sie
beruht auf Tatsachen, Erfahrungen und Anschau-
ungen. Bei der Sprache sind zu unterscheiden: 1. ein
Inneres, der Geist, 2. ein Aeusseres, der Ton, in den
jedes Wort sich kleidet. Das Innere kommt dem
Denken zu, das Aeussere dem Behalten. «Nur insoweit
sich aus innern und äussern Anschauungen neue Be-
griffe und Folgen entwickelt haben, nur insoweit hat
der Verstand bei der Spracherlernung Anteil. Jedoch
bleiben auch diese Worte der eigentlich durch den
Verstand errungenen Begriffe wieder nur durch das
Gedächtnis in unserem Sprachbewusstsein fest. Der
Anteil, den daher das Gedächtnis bei Erlernung von
Sprachen hat, ist bedeutend grösser, als er gewöhnlich
angesehen und angeschlagen wird.»

In diesem Zusammenhang kommt Roth auf die
Anschauung zu sprechen. Wie die Natur zu unserer
Muttersprache die Anschauung hergeben muss, so
müssen bei den alten Sprachen getreue A fehiZtfu/igere

5) Die in diesem Sinn geschriebene Schrift von L. G. Dissen,
Kurze Anleitung für Erzieher, die Odyssee mit Knaben zu lesen,
erschienen 1809 und von Roth zitiert, ist auch dadurch interes-
sant, dass sie der damals noch junge J. F. Herbart herausgab,
ihr eine Vorrede beigab und sie Johann von Müller widmete. —
Uebrigens war es mit den Griechisch-Kenntnissen Roths nicht
weit her. In seinem Brief vom 17. Mai 1820 aus Hofwyl, in wel-
chem er die Anstalt von Fellenbergs und im besondern seine
Gelehrtenschule rühmt, schreibt er: «Es macht mich so unzufrie-
den mit mir, wenn ich 9—10jährige Kinder den Homer lesen
sehe, da mir kaum ein Blick hinein erlaubt ist. Unser bischen
Latein entschädigt wie manchen anderen mich auch nicht. Das
schöne griechische Altertum liegt für mis grösstenteils verschlos-

sen; wir hatten darin im Anfange zu unwissende Lehrer. Gott
verzeihe es ihnen, dass ich mit nur zu wahrem Recht dies mein
Bekenntnis machen inuss.»

24



den Mangel ersetzen. Diese werden unserer Phantasie
zu Hilfe kommen und durch die Lebendigkeit, welche
ein Bild in der Vorstellung erzeugen kann, die Kennt-
nis der Antiquitäten sehr erleichtern. Dabei muss man
freilich nicht in den Fehler des gefeierten Comenius
verfallen, der in seinem Orbis pictus auch alle Gegen-
stände des damaligen modernen Lebens bildlich dar-
stellen zu müssen meinte. Abschliessend schreibt Roth :

«Würde das Latein oder Griechische aus lautern
Schriftstellern geschöpft und zur Erklärung der Anti-
quitäten Abbildungen verwendet, so wäre gewiss viel,
sehr viel durch die Belebung der Phantasie zur Sicher-
heit der Erkenntnis und zum leichteren Im-Sinn-
behalten getan und dieser Schritt wäre wichtig und
wohltätig für das ganze künftige Studium der Alten.
Wie schwierig ist es, durch blosse Erklärung eine so
entlegene Sache zu versinnlichen und welche sichere
Vorstellung könnte man durch Abbildungen von
einem gewissen Teil vom Leben, von Wort und Sache
abgestorbener Völker bekommen!»

Entsprechend der Bedeutung, welche Roth dem
Gedächtnis zuschreibt, behandelt er im 12. Kapitel
ausführlich die GccZäcbmzsmiftel Der Herausgeber
Folberth gibt hievon zwei Fassungen, wovon die erste,
noch ohne Zusammenhang mit dem «Sprachunter-
rieht», schon am 30. Dezember 1818 in Iferten ins
Reine gebracht worden war unter dem Titel «Ueber
die mnemonischen Kunstmittel bei Erlernung von
Sprachen». Nach Roth hat das Gedächtnis drei wesent-
liehe Eigenschaften: die Lebendigkeit ist die Kraft
des schnellen Behaltens, die Deutlichkeit die Kraft des
deutlichen Behaltens und die Dauer die Kraft, die-
jenigen Bilder, die die Seele schon längst in sich auf-
genommen, zu jeder beliebigen Zeit wieder hervor-
rufen zu können. Alle Mittel aber zur Entwicklung
und Entfaltung und Betätigung des Gedächtnisses sind
teils körperliche, teils geistige. Roth befasst sich nur
mit den geistigen und nur mit denjenigen, die zur
Spracherlernung notwendig sind. Und da stellt er drei
Hauptgesetze fest: 1. Gesetz der Verwandtschaft (Ho-
mogenität), 2. Gesetz des Ortes (Lokalität), 3. Gesetz
aus der lauten taktmässigen Aussprache.

Zum ersten Gesetz weist Roth hin auf die Aehnlich-
keit vieler lateinischer Wörter mit den entsprechenden
deutschen Wortern (pater Vater, fenestra Fenster usw.)
oder mit geläufigen, aus dem Französischen kommen-
den Fremdwörtern (protestieren, simulieren, repe-
tieren usw.). Am Beispiel von facio macht er auch
aufmerksam auf die zahlreichen Zusammensetzungen
und Ableitungen von diesem Wort. d. h. auf die Wort-
familien.

Beim wichtigen Gesetz des Ortes weist Roth unter
anderem hin auf ein «sich bewährendes Haupterleich-
terungsmittel des Auswendiglernens», das neulich im
Pestalozzischen Institut durch den Englischlehrer
Greaves seine Anwendung gefunden hatte. Das Ver-
fahren besteht darin, dass man an die Wandtafel eine
Figur zeichnet und auf die* Seiten die Worte herum-
schreibt. Der Lehrer zeigt auf das erste Wort und
spricht es aus und sagt die Bedeutung dazu. Die Kin-
der sprechen das Wort nach; nun zeigt der Lehrer
auf ein anderes W ort, spricht es aus und sagt die Be-
deutung. Die Kinder sprechen wieder nach. Nun
spricht der Lehrer beide Worte aus, die Kinder
sprechen beide Worte nach. So schreibt der Lehrer
ein drittes Wort an die Tafel, zeigt darauf, spricht es

aus, sagt die Bedeutung; die Kinder sprechen es nach.

Nun zeigt er auf alle drei W orte und die Kinder wie-
derholen alle drei.

Auf den lateinischen Sprachunterricht angewendet,
erweist sich nach Roth das Dreieck als die geeignetste
Figur. «Da nämlich in jedem Satz drei Grundbestand-
teile (Subjekt, Objekt und Copula ®) vorkommen
und enthalten sind, so korrespondiert dann jeder Seite
irgendein Grundbestandteil.»

Zur Erläuterung werden folgende einfache Sätze
um das Dreieck angeordnet:

mater / \ est

maritus femina

Kommt im Satz eine nähere Bestimmung der
Grundbestandteile vor, so wird die nähere Bestim-
mung zu seinem Grundbestandteil geschrieben, z. B. :

templum exstruxit

Aurelius

Zum dritten Gesetz der lauten taktmässigen Aus-
spräche äussert sich hier Roth mehr in allgemeinen
Betrachtungen. Er redet hier (1818) dem Latein-
sprechen das Wort, während er einige Jahre später
(1824), beim Diktieren der letzten Fassung, verschie-
dene Gründe zusammenstellt, die gegen das Latei-
nischsprechen angeführt werden können.

Eingehender befasste sich Roth in der zweiten
Fassung mit der Gedächtnislehre. Seine Weisungen
lauten: Uebung, öftere Wiederholung, Reihenfolge
vom Leichteren zum Schwereren: «Die Zusätze müss-
ten so klein sein, dass der Schritt vom einen zum
andern nicht einmal recht gemerkt würde. An das
Wohlbekannte und bis zur Fertigkeit Gebrachte kom-
men wieder neue hinzu, die sich an das vorige an-
schliessen und ebenso leicht überwunden würden
Da ein gewisser Sprachschatz und Wortreichtum
gleich von vorneherein zu Grunde gelegt werden soll
und hiemit der Anfang gemacht werden muss, so ist
es der Mühe wert, gleich von Anfang zur Erwerbung
eines nötigen Vorrats von disponiblen Worten sich
Mühe zu geben.» Um die Aufmerksamkeit wach zu

®) Es ist schwer fassbar, dass Roth sich des in dieser Be-
hauptung liegenden schweren Fehlers nicht hewusst geworden
ist, dass er das Wesen des nominalen Prädikats nicht erfasst hat.
In der damals sehr verbreiteten Kleinen lateinischen Grammatik
von Chr. G. Broder (7. Aufl. 1808), die Roth kannte und die er
zweimal erwähnt, hätte er die richtige Auffassung von der
Zweiteilung jedes Satzes in Subjekt und Prädikat (verbal oder
nominal) finden können. — Der Merkwürdigkeit halber sei hier
beigefügt, wie Bröder den lateinischen Akkusativ mit Infinitiv
erklärt: «Die Partikeln quod und ut, wenn sie dass heissen, wer-
den oft weggeworfen, und der Nominativ des Subjects in den
Accusativ, das Verbum aber in den Infinitiv verwandelt. Beym
Uebersetzen muss man thun, als ob die Partikel guod oder u£
da stünde, und sie übersetzen, und dann aus dem Accusativ
den Nominativ, und aus dem Infinitiv das gehörige, bestimmte
Tempus machen.»

25



halten, sind Neuheit, Wechsel, Kontrast und Steige-
rung vorzüglich geeignet. Die eigentlichen «mnemoni-
sehen Kunstmittel» hoffte Roth im, leider nicht ge-
druckten und nicht mehr vorhandenen, Elementar-
buch, soweit sie darstellbar sind, vereinigen und ver-
wenden zu können. Er verweist auch in dieser Fassung
wieder auf das Ortsgedächtnis unter Bezugnahme auf
die bei Cicero, De oratore II 86, überlieferte Anekdote
über Simonides von Keos. Im einzelnen empfiehlt er
tabellarische Uebersichten, Verwendung verschiedener
Farben für die Endungen, Figuren, Unterstreichen,
kurz «sinnliche Anschauung». Auch die Versus memo-
riales schätzt er. Daneben macht er aber bereits auf
sprachwissenschaftliche Erkenntnisse aufmerksam:
«Es erfordert nur eine genaue Beobachtung dieser Er-
scheinungen (Verwechslung und Verwandlung), um
wie mit einem Schlüssel aus einer Sprache in die an-
dere gehen zu können.»

Leicht erheiternd wirkt sein Vorschlag, durch eine
willkürliche, eingebildete Aehnliclikeit eine tatsäcli-
lieh nicht vorhandene zu ersetzen, um so das Behalten
eines Wortes zu erleichtern. Als Beispiel nimmt er
das Wort passer der Sperling und schreibt: «Diesen
Vogel heisse ich wegen dem Behalten lieber Spatz,
der auf den Frass passt. Dieses Wort passt verknüpft
sich mir mit passer und ich behalte es.» Aehnlich bei
radius der Strahl (die Speiche am Rade) ; tellus das
Erdreich (die Römer dachten sich die Tellus wie
einen Teller); rivus der Bach (der Bach rieselt);
vallis das Tal (das Wasser fällt im Tal); brachium der
Arm (mancher mutwillige Knabe zerbrach sich den
Brachius) usw.

Auf dem richtigen Wege war Roth, als er nach
Bröders kleiner lateinischer Grammatik (§§ 85—90)
auf die Wichtigkeit der Wortbildungslehre aufmerk-
sam machte: «Darum wäre es sehr zu wünschen, jedes
Wort, wenn es ein zusammengesetztes oder abgeleitetes
wäre, in seiner Zusammensetzung oder Ableitung mit
Zurückweisung auf seine Wurzel zu geben und diese
hinwieder mit Zurückweisung auf ihre Sprösslinge.»

Zum Schlüsse betont Roth seine Hauptabsicht, die
Erlernung der Sprachen auf alle mögliche Weise zu
befördern. Durch mnemonisclie Mittel gewinnt man
an Zeit. «Jede Erleichterung aber (die nicht
schwächt), wie gering sie sei, muss angewendet wer-
den, mit Fleiss und Eifer.»

Das Neue an dieser von Roth empfohlenen Pesta-
lozzischen Methode ist, dass bei der Erlernung des
Lateinischen nicht wie bisher der genetisch-philo-
sophische, sondern der dem Kinde angepasste synthe-
tisch-elementarische Weg eingeschlagen wurde. In die-
sem Sinne war Heinrich Pestalozzi auch der Bahn-
brecher für die heutige Methode des Lateinunterrichts.

PauZ Boescft.

For /lunderi /a/zren
Im Rechenschaftsbericht des aarg. Regierungsrates

über das Jahr 1843 lesen wir: «Da das Schulhaus in
Birr zu klein und baufällig ist, so wurde auch an die
Aufforderung zum Neubau ein schon seit längerer Zeit
gehegtes Projekt angeknüpft, dass nämlich der Staat
sich durch Leitung des Baues und angemessenen Ko-
stenbeitrag mitbeteilige, tun zugleich den auf dem
Gottesacker zu Birr tinter der Traufe des Schulhaus-
daches ruhenden Gelteinen von Fater Pestalozzi ein
würdiges Grabmal zu setzen und dadurch einen schwa-

chen Teil derjenigen Verpflichtungen abzutragen, die
der Staat Aargau dem Andenken dieses unsterblichen
Mannes schuldet.» — Wie der gleiche Rechenschafts-
bericlit meldet, wurden noch im Jahre 1843 die ersten
einleitenden Schritte zur Ausführung des Planes getan.
Der Kanton Aargau anerbot sich, die Hälfte der Bau-
kosten von Schulhaus und Grabmal zu übernehmen.
Die Verhandlungen kamen jedoch erst im Jahre 1845

zum Abschluss. Im selben Jahre wurde eine den Namen
Pestalozzis tragende schweizerische Armenerziehungs-
anstalt (Pestalozzi-Stiftung) ins Leben gerufen. Sie
wurde am 12. Januar 1846 unter der Leitung eines
aargauischen Gemeindeschullehrers eröffnet und zählte
anfänglich bloss 4 Zöglinge. Am Jahresende beher-
bergte sie schon 10 Knaben und 2 Mädchen. Sie
wurde vorerst auf der Schuldomäne Olsberg (Bezirk
Rheinfelden) untergebracht. Ebenfalls ins Jahr 1845
fällt die VoRendung von Schulhaus und Denkmal; die
bekannte Inschrift hat Seminardirektor Augustin Kel-
1er verfasst. Sie enthält die wichtigsten Daten des Le-
benslaufes. In den ersten Tagen des Jahres 1846 wurde
auch noch das Brustbild aus weissem carrarischem
Marmor fertiggeschaffen. Es ist ein Werk des damals
jungen, in Zürich wirkenden Einsiedler Künstlers Job.
Ehrler.

Ain 23. Dezember 1845 fasste die aargauische Re-
gierung den Beschluss, den 100. Geburtstag Heinrich
Pestalozzis in einfach-würdiger Weise öffentlich zu
feiern, an jenem Tage das Birrer Schulhaus einzuwei-
lien und zugleich die Ueberreste des grossen Men-
schenfreundes feierlich von neuem beizusetzen. In
einer Zeit ungewöhnlicher politisch-konfessioneller
Spannungen — wenige Jahre nach der Aufhebung der
aargauischen Klöster — setzte sich die Regierung des

Aargaus mutig für Pestalozzi ein, indem sie verkünden
liess, dass die auf den 12. Januar 1846 vorgesehene
Feier «als ein Akt der Dankbarkeit gegen den um die
Kultur der Menschheit und den Rulnn seines Vaterlan-
des verdienten Mitbürger zur Ehre seines Andenkens»
stattzufinden habe. Dieses betonte Einstehen für Pe-
stalozzi trug der Aargauer Regierung und ihren Gesin-
nungsfreunden aus verschiedenen Teilen des Schwei-
zerlandes schwere Angriffe ein.

Allein trotz aller Anfechtungen und Sticheleien
wurde der 12. Januar 1846 zu einer erhebenden Ehrung
für Pestalozzi. Der kalte Wintertag sah eine Menge
Volks im Birrfeld. Selbst aus dem Auslande waren
Pestalozzi-Verehrer eingetroffen. Im Chor der Kirche
von Birr war der blumenbedeckte Sarg aufgestellt. Das
kleine Gotteshaus vermochte lange nicht alle Leute
zu fassen. Den Vortritt hatten die Nachkommen und
Verwandten des Verewigten, die Mitglieder der Be-
hörden und die Sänger, welche die kirchliche Feier
mit einem Choral eröffneten. Dem Gebet des Geistli-
chen folgte ein Schülergesang, und dann begannen die
Glocken zu läuten. Dies war das Zeichen, dass die
Ueberreste Pestalozzis zu ihrer endgültigen Grabes-
Stätte gebracht werden sollten. Den Sarg trugen Lehrer;
die Ecken des Bahrtuches wurden vom Rektor der
Aarg. Kantonsschule, von Seminardirektor Augustin
Keller und von zwei Bezirksschullehrern gehalten.
Gleich hinter dem Sarge schritt der Armenlehrer mit
den 4 ersten Knaben der neuen Armenerziehungsan-
stalt einher. Hinter ihnen kamen die Schulkinder der
Kirchgemeinde, dann die Lehrer und Lehrerinnen,
welchen sich die offiziellen Gäste und die übrigen
Teilnehmer der Feier anschlössen. Während des Grab-
gesanges wurde der Sarg in die Erde hinabgelassen
und zugleich wurde das in die Schulhauswand einge-

26



lassene Denkmal enthüllt. Unter den Rednern, die nun
das Wort ergriffen, befand sich auch der damalige
aargauische Landammann Dr. Wieland. An einem ein-
fachen Mahle in Brugg errang sich, wie der «Schweizer-
bote» vom 15. Januar zu melden wusste, Pfr. Sprüngli
von Thalwil die Palme des Tages. Sein Trinkspruch
wurde mehrmals von stürmischem Beifall unterbro-
chen. Eine Bemerkung des «Schweizerboten» über den
«Spott der Ultramontanen und der reformierten Kon-
servativen» berechtigt zur Annahme, dass die geloble
Tischrede Pfr. Sprüngiis nicht frei von politischen
Anspielungen gewesen sein mochte

Eis darf noch beigefügt werden, dass auch im Januar
1896 in Brugg und Birr grosse Pestalozzi-Feiern abge-
halten wurden. Initiantin war die Bezirkskonferenz
Brugg. Als Redner hatten sich der wortgewandte, aus
dem Lehrerstande hervorgegangene Redaktor (der spä-
tere Nationalrat und Stadtammann) Jäger aus Baden
sowie der aargauische Erziehungsdirektor Dr. Käppeli
zur Verfügung gestellt.

PauZ Krismtmn.

Kantonale Schulnachrichten
Baselland.

dus den Ferhand/nngen des Forstandes (27. Dez.
1945). 1. Aufnahme in den LVB: Hans Erny, Binnin-
gen. Entlassung per 31. Dez. 1945: Frl. B. Bürgin,
Muttenz.

2. Alle aktiven Lehrkräfte haben nun den 3. Band
des «Baselbieter Heimatbuchs» erhalten, wofür ein
Dankschreiben an die Erziehungsdirektion gerichtet
wird.

3. Es werden einige Entschädigungen für vermehrte
Arbeit zweier Funktionäre im Vorstand wie auch das
Honorar für die Verfasser der Festschrift festgesetzt.

4. Am 4. Dez. haben wir zusammen mit dem Beam-
tenverband BL, dem VPOD BL und dem Polizeiange-
stelltenverband BL eine wohlbegründete Eingabe (8
Seiten Text, 2 Seiten graphische Darstellung) zur Er-
langung einer genügenden Teuerungszulage pro 1946

an den Regierungsrat gerichtet.
5. Es wird ein Unterstützungsfall besprochen.
6. Der Vorstand bereinigt die Liste der Gäste und

genehmigt folgendes Programm für die Zenfenar/eier
Samstag, den 12. Januar 1946, in Liestal:

I. Juhi/äums/eier in der reformierten Kirche, um
17 Uhr.

1. Allgemeiner Gesang: «0 mein Heimatland».
2. Begrüssung durch den Präsidenten Dr. 0. Reb-o ©

mann.
3. Menuett und Gavotte, J. K. F. Fischer.
4. Aus der Geschichte des LVB : Dr. P. Suter.
5. Lehrergesangverein: «Der Lichtschöpfer», H. G.

Nägeli.
6. Rückblick auf die Entwicklung der baselland-

schaftlichen Lehrerversicherungskassen, W. Schmidt.
7. Marcia alla francese (Aus Divert.Nr.il), W. A.

Mozart.
8. Ansprachen des Erziehungsdirektors D. L. Mann

und des Präsidenten des SLV.
9. Allgemeiner Gesang: «Vaterland, hoch und

schön».
II. Nachtessen, im Hotel Engel, um 19 Uhr. Recht-

zeitige Anmeldung beim Tafelpräsidium C. A. Ewald
unerlässlich.

III. Bunter /16end im Hotel Engel, um 20.30 Uhr.
Rezitationen, kleine Szenen, Sketsche, Gesang, Mu-
sikvorträge, Tanz u. a. m. nach besonderem Programm.
Liederheft des LVB mitbringen! C. ^(. EtcaZd.

Schweizerischer Lehrerverein
Sekretariat: Beckenhofstrasse 31, Zürich; Telephon 28 08 95

Schweiz. Lehrerkrankenkasse Telephon 26 1105
Postadresse: Postfach Unterstrass Zürich 15

Die Organe des Schweizerischen Lehrervereins
Amtsdauer 1946—1948

Z en tralvor stand
Leitender Ausschuss :

Hans Egg, Lehrer, Zürich (Präsident);
Jaho6 Binder, Sekundarlelirer, Winterthur:
Otto Peter, Sekundarlelirer, Zürich.

Weitere Mitglieder:
Heinrich Bäh/er, Sekundarlelirer, Hötzingen:
IFa/ter Debrnnner, Lehrer, Frauenfeld;
Eritz Fe/6er, Lehrer, Zuzgen;
Pau/ Fink, Lehrer, Bern;
/itti/io Petra///, Professor, Lugano;
Frl. E/sa Re6er, Sekundarlehrerin, St. Gallen;
Dr. Otto Rebmann, Bezirkslehrer, Liestal;
d/hert Sfeiraegger, Reallehrer, Nenliausen;
Dr. Ear/ JFyss, Sekr. des Bern. Lehrervereins, Bern.

Sekretariate: Beckenhofstrasse 31, Zürich 6.

SLV : Telephon 28 08 95; Postcheckkonto VHI 2623.
Lehrerkrankenkasse: Telephon 261105;

Postcheckkonto VIII 22 000.
Schweizerfibel Postcheckkonto VIII 20 462.
Sekretärinnen: Frl. Ferena Bereuter (SLV), Frl.

Rahe/ Schönenherger (SLV und Redaktion);
Lehrerkrankenkasse: Frl. Margrit Oherho/zer,
Frl. C/ara Specher, Frl. Hedy IFeihe/.

Schweizerische Lelirerzeitnng:
Redaktoren: Otto Peter, Sekuiidarlehrer, Zürich:
Dr. Martin Simmen, Seminarlehrer, Luzern.
Das Verzeichnis der Mitglieder der Rechnungsprüfungsstelle

und der ständigen Kommissionen folgt nach der Konstituierung
dieser Organe.

Präsidenten der Sektionen des SLV
Zürich: H.C.K/einer, Lehrer am Kant. Oberseminar

in Zürich, ZoRikon.
Bern: Dr. Pau/ P//ugshaupf, Gymnasiallehrer, Bern.

Zentralsekretär: Dr. Kar/ IFyss, Bern.
Luzern: dZ/red IFanuer, Sekundarlelirer, Gerliswil.
Gotthard: JFi/he/m Bee/er, Lehrer, Arth.
Glarus: TheophiZ Luther, Sekundarlelirer, Mollis.
Zug: Peter GZur, Lehrer, Baar.
Freiburg: Dr. E. FZüchiger, Sekundarlehrer, Murteil.
Solothurn: Hans IFyss, Bezirkslehrer, Solotliuru.
Baselstadt: fFi/he/m Ki/chherr, Lehrer, Basel.
Baselland: Dr. Otto Lehmann, Bezirkslehrer, Liestal.
Scliaffliausen: Hugo Meyer, Professor, Scliaffliausen.
AppenzeR A.-Rli.: Hans Frischhnecht, Lehrer, Ein-

fang/Herisau.
St. Gallen: Mar E6er/e, Lehrer, St. Gallen.
Graubünden: Christian Hätz, Alt-Lehrer, Chur.
Aargau: Hans Mü/Zer, Lehrer, Brugg.
Thurgau: Rcdter Debrunner, Lehrer, Frauenfeld.
Tessin: dtti/io Petra///, Professor, Lugano.

Schriftleitung: Otto Peter, Zürich 2; Dr. Martin Simmen, Luzern; Büro: Beckenhofstr. 31, Zürich 6; Postfach Unterstrass, Zürich 15

27



Mitarbeiter der Pestalozzinummer
Prof. Dr. Pgui/ Boesc/t, Gymnasiallehrer, Zürich.
Frl. Dr. EmiZie BossZiarf, Lehrerin, Winterthur.
PaaZ £rismaim, Lehrer, Aarau.
.4Ai// //«//er, Lehrer und Schriftsteller, Turgi.
Dr. CarZ Günf/ier, Seminardirektor, Basel.
Universitätsprof. i. R. Dr. theol. HemncE Ho//ifuiiiri, Bern.
Otto MüBer, Seminarlehrer, Wettingen.
Dr. Martin Scümüf, Seminartlirektor, Chur.
Dr. ü ifZi Sr/io/ians, Seminardirektor, Kreuzlingen.
Dr. Martin Simmezz, Seminarlehrer, Luzern.
Universitätsprof. Dr. Hans Stettbac/ier, Zürich.
Prof. Dr. Georg T/zwrer, Handelshochschule, St. Gallen u. Teufen.
Dr. Frzfz ïFartenuez'/er, Leiter des Volksbildungsheims, Herzberg.

Da zwei Autoren in ihren Ausführungen sachlich weitgehend
übereinstimmten, wurde der später eingelangte Beitrag, verfasst
von Herrn Seminarlehrer ff i/kelm ivi/c/i/ierr, Basel, entspre-
chend zum voraus festgelegtem Plan dem «Berner Sc/mZ&Zatf»
überwiesen.

Kurse
Heilpädagogisches Seminar Zürich

Das Heilpädagogische Seminar Zürich veranstaltet für das

Studienjahr 1946/47 wieder einen Ausbildungskurs für Lehrer
und Erzieher entwicklungsgehemmter Kinder (blinde, taube,
sprachgebrechliche, geistesschwache und schwererziehbare Kin-
der). Aufgenommen werden in erster Linie Inhaber eines Lehr-
patentes oder Kindergärtnerinnendiploms. — Anmeldungen mit
Lebenslauf, Zeugnisabschriften und einem ärztlichen Zeugnis
sind zu richten an die Leitung des Heilpädagogischen Seminars
Zürich, Kantonsschulstrasse 1.

Anmeldefrist bis 1. März 1946.

Bücherschau
Gamper, Esther: Frühe Schatten, Frühes Leuchten. 232 S. Ver-

lag : Huber & Co., Frauenfeld. Leinwand. Fr. 9.50.
«Maria Wasers Jugendjahre» (Untertitel) sind ganz im Sinn

und Willen der Dichterin verfasst von ihrer Schwiegertochter.
Diese strebt nach «sachlicher» Darstellung und bemüht sich um
die ganze Wahrheit in der Entwicklung und Ausbildung der
jungen Maria. Sie benützt hiefür den Briefwechsel und münd-
liehe Ueberlieferung in der Familie. Ueber die Kinderzeit er-
fahren wir wenig. Maria wird zunächst daheim durch die Mut-
ter, ehemals Lehrerin, geschult. Das lebhafte Kind verspricht
noch kaum Aussergewöhnliches, wohl aber fällt es frühzeitig
durch sein lebhaftes Wesen auf. Dieser starke Wille zeigt sich
später bei Marias ganz ungewöhnlichem Uebertritt aus dem Se-

minar ins Knabengymnasium und bewährt sich wieder beim Nie-
derkämpfen des Schmerzes, da die erste Liebschaft in die Brüche
geht. Ueber diese schwere Zeiten helfen ihr auch längere Auf-
enthalte bei bedeutenden Menschen in Italien hinweg. In ihrer
Unschlüssigkeit zwischen Lehrtätigkeit und Redaktionsarbeit ent-
scheidet sie sich schliesslich für letztere. Das Buch liest sich in
grossen Teilen angenehm wie ein Roman und wird naturgemäss
vor allem die Kenner von Maria Wasers Dichtungen interessie-

ren, andere aber ebenso sicher zu denselben hinführen. Etwas
unangenehm kamt man es empfinden, dass der familiäre Kose-

name «Runggeli» fast durchs ganze Buch verwendet wird. Auch
scheint mir, das Verhältnis des «Rektors» zu Maria, so gross
dessen Bestehen für die Bildung des jungen Mädchens gewesen
sein muss, sei doch etwas breit angelegt. R. S.

Jahresberichte
Schweizerische Winterhilfe, Clausiusstrasse 3, Zürich 6. 1. Juli

1944 bis 30. Juni 1945.

Anstalt Schloss Biberstein, Erziehungsheim für bildungsfähige,
schwachsinnige Kinder, gegründet 1889. Jahresbericht 1944.

Pro Juventute. Jahresbericht 1944/45.
Schweiz. Erziehungsanstalt Bächtelen b/Bern. 105. Jahresbe-

rieht, 1944.

Schulprogramme
Universität Bern. Vorlesungen im Sommersemester 1946.

Beginn: 23. April 1946, Schluss: 20. Juli 1946.

Mitteilung der Administration
Der heutigen Nummer liegt ein Prospekt des Verlages Birk-

häuser, Basel, bei, den wir der Beachtung unserer Leser
empfehlen.

Zürcher Verein für Handarbeit und Schulreform
1- Rechenbeispiele auf Grund des Arbeitsprinzipes, 4.—6. Klasse, von

0. Gremminger, Zurich 2. Preis Fr. 1.—.

2. Die Herstellung von Buntpapieren I. Teil, mit 14 Original-
müsterdien, von A. Hägi, Obervvinterthur. Preis Fr. 1.—.

3. Riesel- und Spritzpapiere II. Teil, mit 12 Origmalmüsterdien,
von A. Hägi, Oberwinterthur. Preis Fr. 1.50.

4. Zeichnungen für Hobelbankarbeiten far Lehrer und Scha-
1er, mit Anleitungen: 1. Kleiner Ha^aß; 2. Schneidbrett und Rockhalter;
3. Kartenständer und Brieföffner; 4. Konsole; 5. Bücherständer; 6. Be-
stecklade; 7. Blumentrog; 8. Heftschachtel. Maßstab 1:1; Format A3.
Preis: Zeichnungen per Stüde 25 Rp. Arbeitsgänge dazu per Stück 10 Rp.

5. Spielzeugaktion
HOBELN: 1. Spielzeugwagen ; 2. Puppenwiege; 3. Feldstuhl; 4. Schub-
karren. SCHNITZEN: 1. Lastkahn; 2. Fischerboot; 3. Seeräubersdiiff.
Preis: Hobelzeidinungen 25 Rp. per Stüde, Schnitzzeichnungen 15 Rp.

per Stück. Anleitungen 10 Rp. per Stück.

Zu beziehen bei Hans Guhl, Lehrer. Scheuchzerstraße 137.
Zürich 69 Telephon 26 10 58.

Knabeninstitut der Innersdiweiz sudit

1. katholischen Gymnasiallehrer sprachl. Riditung

2. katholischen Handelslehrer

Bildungs- und Gesundheitszeugnisse unter Chiffre L 436 Z an die
Administration der Schweiz. Lehrerzeitung, Stauffacherquai36, Zürich.

MAGGI*

KPF^OKT/G/7//T c/7//y7F7Z

+!
+!

1 DAA GUFF APLELZFUG
Jienf zur f/nferAa/tung', BeZeAru/ig

ujicZ .ErzieAung" ZArer ZTi/icZer

iSpeziaZAaus /«r Bpie/maren

Züridi Bern Basel Luzern Lugano Lausanne Genf

i*
s»

s»

r!»
!»
!»
h
hi
H-

h
h
H-

!»

28



^
^/£>£ÊVÎ2£/Ê> cZ7e>y^t<?t6-G^2^/

J^?^«e4/ta^<?72 ctzof c5ze ^e/zzye>72 J^cy/rnye z«4 ''Z^ezfetaasÄ/c^ara^?,

K72c/ c5tzze>^2cz72^ K725 <2/?^zz;<272t/e>72 vJ^s/z/w/<?72, ^^ör/Ä^a^72^5-

joZzz/e/j, £^7>2<2^t- czz2c/ ^ZezzeTzZezi^ezz.-

Oberländer Schnlheim for Mädchen, Blankenburg
bei Zweisimmen (Bern). Primär-, Sekundärschule, rrogymnasium auf evange-
Iisdier Grundlage. Individueller Unterricht. Ideale Höhenlage (10C0 m ü.M.).
Massige Preise. Telephon 91019. Dr. phil. W. Ninck

LE FRANÇAIS POUR MAÎTRES ET ÉLÈVES
ÉCOLE DUMUID GENÈVE ÄÄt

UNIVERSITÉ DE GENÈVE

55® COURS DE VACANCES
DE LANGEE FRANÇAISE 1946

»

1. Cours général
(4 séries de 3 semaines) 15 juillet — 4 octobre

2. Cours spécial réservé aux Maîtres et
Maîtresses de français 15 juillet — 10 août

3. Cours élémentaire
(2 séries de 3 semaines) 15 juillet — 24 août

Pour renseignements s'adresser au
SECRÉTARIAT DES COURS DE VACANCES, Université, Genève

Ecole Kybourg, Genève
4, Tour de l'Ile

• Spezialkurse der französischen Sprache für
Schüler deutscher Sprache.

• Vorbereitung zum Sekretär-Steno-Dactylo-
graph. Zeugnis oder Diplom.

KNABENINSTITUT DR. PFISTER
OBERAEGERI

820 m ü. M. — Sämtliche Schulstufen vom 6. bis 20. Altersjahre.
Vorbereitung auf kantonale und eidgenössische Maturität. Primär-,

Sekundär- und Handelsschule, Gymnasium.
Schweiz. Frauenfachschule
in Zürich (Gegründet 1889)

Die Schule umfasst folgende Abteilungen:

A. Berufslehre
Damensdineiderin, Lehrzeit 3 Jahre; Wäschesdineiderin,
Lehrzeit 2*/2 Jahre ; Martel- und Kostümsdmeiderin, Lehrzeit
3 Jahre; für alle besteht die obligat. Lehrabschlussprüfurg.
Neben der praktischen Tätigkeit erweiterter theoretischer
Unterricht. Anmeldungen sind bis 15. Febr. 1946 einzureichen.

B. Weiterbildungskurse
für Damen- u. Wäsdiesdineiderinnen ; Beginn Mitte Jan. 1946.

C. Vorbereitung auf den Kant.-zürch. Arbeits-
lehrerinnenkurs
in Sonderabteilung, Dauer 3 Jahre. Vollständige Berufslehre
als Wäschesdineiderin, 21/2 Jahre, anschliessend Kurs im
Kleidermadien, Stricken u. Flicken. Besuch von theoret. Unter-
ridit an der Töchterschule Zürich. Anmeldungen mit Sek.- u.
Arbeitssdiulzeugn., sowie Geburtsschein, bis 31. Jan. 1946.

D. Fachlehrerinnenausbildung
für Damen-, Wäsdie- und Knabensdineiderinnen.

E. Kurse für den Hausbedarf
Wäschenähen, Kleidermachen, Anfertigen von Knaben-
kleidern, Flicken, Stricken und Häkeln, Glätten.

F. Fortbildungsklasse
für Schulentlassene (Jahreskurs) zur hauswirtschaftlichen
Ertüchtigung und Absolvierung des obligatorischen haus-
wirtsdiaftl. Unterrichtes im Kanton Zürich, in Verbindung
mit der Haushaltungssdiule Zürich.

Prospekte und Anmeldeformulare sind durch die Schule erhältlich.

DIE DIREKTORIN: DR. HELEN DÜNNER
Zürich 8, Dezember 1945 - Kreuzstrasse 68 - Telephon 24 77 66.

P17150Z

Rigi-Kaltbad »Rig>sunne"
9 1400 m Telephon 160153

ist das mit Liebe und äusserster Fürsorge individuell geführte Kinderheim
für erholungsbedürftige und Ferienkinder vom Säuglingsalter bis 14 Jahre.
Kleinkinderabteilung. Windgeschützte Lage, Liegehalle, Eselgespann. Schule
(staatliche Kontrolle). Aerztliche Aufsicht. Dr. med. W. Jann.
Alle Krankenkassen. Besitzer: T. FORRER-AMMANN.

r N

Frauenarbeitsschule Bern
Kapellenstrasse 4 Telephon 234 61

Neue Berufsklassen
Frühjahr 1946 für Wäscheschneiderinnen, Damenschneiderinnen,

Knabenschneiderinnen, Sticken und Handweben.
Schluss der Anmeldung 9. Februar 1946
Aufnahmeprüfung 18. Februar 1946
Lehrbeginri 23. April 1946

SOMMERKURSE in den Fächern Wäschenähen, Kleidermachen,
Sticken, Stricken und Häkeln, Flicken u. Maschinenstopfen. Kochen,
Glätten, vom 23.April-31. August (Sommerferien 14. Juli—18. August).

Prospekte verlangen. Auskunft durch das Sekretariat. Bitte schritt-
liehen Anfragen Porto beilegen.

Die Vorsteherin: H. Mützenberg
V I

29



Sorgfältige Vorbereitung auf Matura, ETH, Mittelschulen,
PTT und SBB. Verlangen Sie unseren ausführlichen Prospekt.

A T H E X AE U M

B A S E Ii
St.-Albanvorstadt 10 Tel. 4 0120

Allgemeine- und <*ymiiasialabteiluiig :

für Knaben und Mädchen vom 10. Jahre an.

Haturitäts- und Handelsabteilung:
Eidg. und kant. Maturität (Typus A, B, C),
Handelsmaturität, ETH Zürich, Technikum,
Spezialexamina. Einzelkurse in allen Fächern

Tages- und Abendkurse

WIDEMANN

HANOEL - SPRACHEN - MATURITAT
SEKRETÄRINNEN-ARZTGEHILFINNEN

Trimesterkurse :

Januar—März 1946

Einführungskurse für alle
Abteilungen

Beginn : 16. Januar 1946 Telephon 4 17 01

GARTENBAUSCHULE BRIENZ (Brienzersee] Gegr. 1917

Berufsausbildung als Gärtnerin
mit staatlichem Lehrabschluss-Diplom

Kurse für GARTENFREUNDINNEN

Berufsausbildung als BETRIEBSLEITERIN (Diplom)

Beginn nach Ostern. Prospekte jeder Abtei lung durch die Direkt ion.

Schweiz. Schwerhörigen- Schule
unter dem Patronal des Bund Schweiz. Schwerhörigen Vereine

© LANDENHOF
bei Aarau • Telephon 211 48

Nr. Ö7

Für schwerhörige, normalbegabte Schulkinder

Auskunft durch den Vorsteher

Hochalpines Töchterinstitut

Fetan (Engadin 1712 m ü. M.)

Untere und obere Töchterschule bis zur Matura. Moderne
Sprachen, Handelsschule, Hauswirtschaftl. Kurse. Sommer-
und Wintersport. Sorgfältige Schulung und Erziehung.

Telephon Fetan 9 13 55 Leitung: Dr. M. Gschwind

NEUCHATEL
ÉCOLE SUPÉRIEURE

DE COMMERCE

Enseignement réputé
Formation commerciale moderne

Culture générale approfondie

Classes spéciales de français

Diplôme — Maturité

LE DIRECTEUR DR JEAN GRIZE

30

SC HWITTE R A.B.
ZURICH • Stauffacherstrasse 45 • TITANHAUS

Telephon 2 5 6 7 3 5



Freis Handelsschule Luzern
48. Schuljahr

Handelsschule, Maturitätsvorbe-
reitung, Arztgehilfinnenkurs,
Vorbereitung auf Post, Bahn usw.

26 Fachlehrer — Diplomabschluss — Prospekte

Knabeninstitut „Steinegg" Herisau
800 m über Meer

Primär- und Sekundärschule unter staatlicher Aufsicht
Sprachkurse Sport

Prospekte und Referenzen durch die Direktion
Karl Schmid Telephon 5 10 45

Haushaltungsschule
«Le Printemps» St-Imier

Staatlich anerkanntes Institut

vermittelt Ihrer Tochter hauswirtschaftliches Können
und Beherrschung der französischen Sprache in ge-

sunder Höhenlage.

Massige Preise Beste Referenzen Musik Sport

Kursbeginn : Anfang Mai

FRANZOSIS CHKURSE
FÜR DEUTSCHSCHWEIZER

INSTITUT AIEM l/CHEhL
NlA

LAUSANNE
MIN DE MORNEX 14

DIPLOME - ENGLISCH-
ITALIENiSCH- HANDEL-MATURÎTÂT

V\\v

Landerziehungsheim Hof Oberkirch
für Knaben Kaltbrunn (St. Gallen)
Primär- und Sekundarsdiule, Progymnasium. Vorbereitung auf Mittel-
sdiulen und das praktische Leben, Berufswahlklasse, Handelsschule bis
Diplom. Kleine Klassen, Arbeit in Garten und Werkstätte, Sportplatz,
Schwimmbad, gesunde, sonnige Lage. Erziehung zur Selbständigkeit
und Kameradschaft.
Telephon Kaltbrunn 362 35 Leiter: Dr. F. Schwarzenbach

Handels-Hochschule St. Gallen
Schweizerische Wirfsehafts- und Verwaltnngs-Hochschule

Diplomprüfung: nach 6 Seinestern.
Doktorprüfung: nach 2 weiteren Semestern.

I. Wirtschaftswissenschaften

Sechs Studienrichtungen: Industrie, Warenhandel,
Bank, Versicherung, Fremdenverkehr, Treuhandwesen
und Bücherrevision.

D. Verwaltungswissenschaften

Fünf Studienrichtungen: Allgemeine Verwaltung, Fi-
nanz- und Steuerverwaltung, Verkehrsverwaltung, So-
zialversicherung und Sozialfürsorge, Konsular- und
Aussenliandelsdienst.

III. Handelslehramt

(Vorbereitung auf das höhere Lehramt in den Handels-
fächern).

Eine eigene Sprachabteilung pflegt alle Hauptsprachen
der Weltwirtschaft im Zusammenhang mit der Kultur-
künde.

Wöchentlich 20—30 öffentliche Abendvorlesungen zu
allgemeiner Weiterbildung auf allen Kulturgebieten.

4 wissenschaftliche Institute. — Hebungen in der Eid-
genössischen Materialprüfungsanstalt C.

Untcrrldit in d*n Naturwl»»«n»di»ft«n O. Chodowiadd, 1736—1*01

Die .AjierXen/iung, .ErAa/tung une/

_Be/eZ>nng c/er inneren L^iirJe ist c/as einzige
Afitte/ c/er AlenscAenii/c/ung

HEINRICH PESTALOZZI

Wie erziehen wir? Nach lebendiger individueller Methode
mit bewährten Lehrkräften in kleinen Klassen und Gruppen!

Voralpines Knaben-Institut aufdem Rosenberg
St. Gallen

31



Französisch,
garantiert in 2 Monaten.

ngllsch od. Italienisch
HANDELSSEKRETÄR-DIPLOM in

4 Monaten in Tageskursen oder in 8 Monaten in Abendkursen.
Nach Wunsch prolongierbar ohne Preiserhöhung. Verlangen Sie
Prospekte und Referenzen von den

Ecoles Tarne, Neuchâtel *»7,LuzernHT
oder Zürich, Limmatqual 30

tfAf/S/ML 7XWGSSCHM.E S 7\ER J\MCR£R ST. G.4£££A'

Hauswirtschaftliche Berufskurse
1. ^4us6ï7dun^s/îurs /Ür Z/ausbeamZZnnen

Dauer 2 Vi Jahre. Beginn Ende Oktober
2. AusöiZcZungsfeurs /ïir //ausÄaZ/Z.'Zfer/nnen

Dauer 1 Jahr. Beginn Ende April
3. .dusbiZcfunffsfeurs /ïir ZfôcZiznn^n in PriuaZ-

Ziaus/raZt und Afeinere ßgfr/e&e
Dauer 1 Jahr. Beginn Ende April OFA 1214 St.

Prospekte durch die Vorsteherin, StemacfeersZrasse 7, Sf. GaZZen

Verkehrssehule St. Gallen
Kantonale, vom Bunde subventionierte Mittelschule. Vorbereitung
für öffentliche ßeamtungen (Post, Eisenbahn, Zoll) und Handel.
2 Jahreskurse. Halbjähriger Vorbereitungskurs für Welsche und
Tessiner. Anmeldetermin: 14. Februar 1946.

Konservatorium Zürich
Allgemeine Musikschule Berufsschule Staatliches Diplom

Direktor R. Wittelsbach
Alle Musikfächer — Verbilligte Anfängerkurse

Montana
Kantonale Gymnasial- und Handelsmatura.
Sämtliche Prüfungen in der Schule selbst.

Ferienkurse Juli/August
Primär- und Sekundärschule.
Moderne Fremdsprachen.
Wintersport. Moderne Sportanlagen.
Werkstätten

Zugerberg

Erfolgreiche, neuzeitliche

AUSBILDUNG

HANDELSSCHULE

mit Diplomabschluss für Handel,

Verwaltung und Banken, Bahn-und

Postprüfung, Hôtellerie.Alle Fremd-

sprachen. Spezialkurse fllr Sekre-

tärinnen, Arztgehilfinnen, VerkHu-

ferinnen. Getrennte Abteilungen für
Damen und Herren. Eigenes Schul-
haus. Stellenvermittlung. Man ver-
lange Auskunft ;und Prospekt von

GADEMANN ZÜRICH
Gessnerallee 32

Alpine Schule nnd Kinderheim

BELLARIA"
Znoz (I". ilgradin)

99-

Stärken Sie Ihre Kinder für den Lebenskampf in
der Engadinersonne. Längste Sonnenstrahlung
in der Schweiz. Liebevolle Betreuung von Buben
und Mädchen von 4 bis 12 Jahren und Töchter
bis zu 18 Jahren. — Dipl. Lehrkräfte im Hause.

' 1 JZ'tPoA J/e/ner

//öftere

Hohflti
Zör/cft-Aw-Jettfe/iAof- Uraonift:- Ge/öe/gj

4 Diplom-Abfeilungen
Tages- und Abendkurse. Unterricht in Kleinklassen
Praktisches Dbungskontor. Moderne Fremdsprachen.
Prüfungsexperten Stellenvermittlung

Schulprogramme durch das Sekretariat
Tel. 23 3325

KANTONALE
HANDELSSCHULE

LAUSANNE
MIT TÖCHTERABTEILUNG

Fun/ Ja/iresfc/assen

ZïancleZsdipZom

ZTaraZeZsma/uri/äZ

Spezialklassen

für deutschsprachige Schüler

32


	

