
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 83 (1938)

Heft: 30

Anhang: Heilpädagogik : Organ des Verbandes Heilpädagogisches Seminar
Zürich : Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung, Juli 1938, Nummer
3

Autor: Moser, Paul / O.Sch. / Glättli, L.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEILPÄDAGOGIK
ORGAN DES VERBANDES HEILPXDAGOGISCHES SEMINAR ZÜRICH
BEILAGE ZUR SCH W E I Z E RI S C H EN L E H R E RZ EIT U N G

JULI 1938 8. JAHRGANG • NUMMER 3

Inhalt: Unser Ziel Hör-Erziehung für Taube? — Bericht über die 17. Hauptversammlung des Heilpädagogischen Seminars —
Berichtigung.

Unser Ziel
Vortrag an der 17. Hauptversammlung des Verbandes
Heilpädagogisches Seminar Zürich, am 14. Mai 1938.

Von Dr. Paul Moor.

Vor wenigen Jahren wurde in einem unserer Nach-
barstaaten der Heilpädagogik das Daseinsrecht abge-
sprochen. Die Sorge um den Anormalen, den Minder-
wertigen könne nicht Aufgabe der Volksgemeinschaft
sein; er möge seinem Schicksal überlassen und so auf
natürliche Weise «ausgemerzt» werden. — Uns trafen
auf unserer beschützten schweizerischen Insel nur we-
nige schwache Ausläufer dieser Angriffe; es wurde
uns nur eben etwas unbequem zum Bewusstsein ge-
bracht, dass wir auf einer Insel sassen. — Heute sind
diese Angriffe abgeschlagen. Die Erfahrungen einiger
weniger Jahre haben genügt, um zu zeigen, dass man
den Anormalen nicht ausmerzt, wenn man ihn seinem
Schicksal überlässt, dass man ihn auf solche Weise viel-
mehr zu einer öffentlichen Gefahr werden lässt. Wollte
man dieser Gefahr entgehen, so blieb nichts anderes
übrig, als anzuerkennen, dass die Eingliederung des
Anormalen in der Gemeinschaft eine /Vofteemiigkeü
sei und nicht ein Problem, das eine Wahl offen lässt.

Heute droht uns eine ganz andersartige Gefahr.
Sie kommt gerade von der inzwischen im totalitären
Staat wieder erstandenen und mächtig sich regenden
Heilpädagogik. Sie nimmt ihren Ursprung gerade im
Gemeinsamen, in dem, was hüben und drüben aner-
kannt wird; und sie wird eben dadurch ganz besonders
bedrohlich, dass sie unvermerkt sich einschleichen kann,
weil über dem ersten Gemeinsamen all das folgende
Trennende leicht vergessen wird. Heute geht es nicht
mehr um die Existenz, dafür aber um den Geist ; heute
müssen wir uns nicht wehren gegen einen offenen An-
griff, sondern gegen eine verhüllte Bekehrungsabsicht,
die uns mit den Worten anspricht: wir wollen ja ei-
gentlich dasselbe; heute werden wir nicht erschreckt
durch das Schauspiel der Zerstörung einer hochent-
wickelten, heilpädagogischen Arbeit, sondern heute
versucht man uns zu imponieren mit einem einheit-
liehen Aufbau und einer dem Anschein nach fehlerlos
spielenden Organisation dieser selben Arbeit. — Die
Gefahr ist heute von vielen von uns noch nicht erkannt;
einige haben noch nicht einmal die Verlockung gehört.
Wir möchten im folgenden das Trennende aus seiner
Wurzel nachweisen, run dazu beizutragen, dass unsere
Entscheidung in der geistigen Auseinandersetzung,
die uns bevorsteht, eine klar sehende sein möge.

Ausgangspunkt der heilpädagogischen Arbeit ist
heute im totalitären Staat und bei uns derselbe: es be-
steht die einfache iVotieeretfigkeir, den Entwicklungs-
gehemmten in die Gemeinschaft einzitgZiedera, wenn
man vermeiden will, dass er zur öffentlichen Gefahr
werde. Man hat auch sehr bald eingesehen, dass euge-
nische Bestrehungen die Heilpädagogik nicht ersetzen

können, dass Bemühungen notwendig sind, um die-
jenigen Geistesschwachen und charakterlich Abwegi-
gen, die nun einmal geboren sind, in die Gemeinschaft
einzugliedern, d. h. eben heilpädagogische Bemühun-
gen. Hüben und drüben lieisst die Aufgabe: Einglie-
derung; und insofern man nur diese allgemeinste For-
mulierung der Aufgabe im Auge hat, wollen wir tat-
sächlich dasselbe.

Was aber heisst «Eingliederung»? — Zunächst kann darunter
zweierlei verstanden werden. Entweder man denkt an ein afc-

tires Sic/i-ei/ig/iedern-iro/ign des Entwicklungsgehemmten und
überbindet der Heilpädagogik die Aufgabe, ihm durch Erzie-
hung die Fähigkeit dazu zu vermitteln: oder man denkt an ein
passives EingegZiedert-tcerden, das nun seinerseits auch gewisse
Eigenschaften bei demjenigen voraussetzt, der eingegliedert
werden soll, und man stellt der Heilpädagogik die Aufgabe,
diese Voraussetzung des Eingegliedert-werdens durch ihre er-
zieherischen Bemühungen zu schaffen. — Die Fähigkeit, sich
selbsttätig aktiv einzugliedern, enthält selber wiederum zwei
Momente; es gehört dazu ein Wollen und ein Können, genauer
eine Gesinnung und eine Tüchtigkeit. Wir bezeichnen sie als die
soziale Gesinnung und die soziale Tüchtigkeit und fassen sie
zusammen unter dem Begriff der sozialen Brauchbarkeit. Wir
bezeichnen also einen Menschen als sozial brauchbar, insofern
und ebensoweit, als er sich in eine konkrete und von Fall zu
Fall wechselnde Gemeinschaft einordnen will und kann. Der
Ausdruck «soziale Brauchbarkeit» hat damit einen bestimmten
formalen Sinn erhalten; er empfängt seine inhaltliche Bestimmt-
heit aber jederzeit erst aus der Eigenart der Societas, in bezug
auf welche er angewendet wird. Der Ausdruck «brauchbar»
will sagen, dass dem betreffenden Menschen im Sinn der Ziele
dieser bestimmten Gemeinschaft Aufgaben übertragen werden
können zur selbständigen Erledigung.

Der sozialen Brauchbarkeit steht nun gegenüber diejenige
Beschaffenheit eines Menschen, die wenigstens sein passives
Eingegliedert-werden möglich macht; wir bezeichnen sie als
seine soziale Tragbarkeit. Auch sie ist nicht schlechthin vor-
handen oder nicht vorhanden, sondern immer nur in bezug auf
eine bestimmt geartete Gemeinschaft. Dabei ist noch zu be-

denken, dass jede Gemeinschaft ein Gefüge darstellt aus Teil-
gemeinschaften, und dass nicht jedes Gemeinschaftsglied sämt-
liehen Teilgemeinschaften angehört. Es besteht also zunächst
rein theoretisch die Möglichkeit, beispielsweise den Geistes-
schwachen oder charakterlich Abwegigen nur für die eine oder
andere dieser Teilgemeinschaften sozial tragbar zu machen und
ihm die übrigen einfach zu verschliessen.

Es kann nun der Fall eintreten, dass etwa der hochgradig
Geistesschwache für keine der bestehenden Teilgemeinschaften
sozial brauchbar ist, und mindestens theoretisch lässt sich der
Fall denken, dass nicht einmal die soziale Tragbarkeit für eine
der bestehenden Gemeinschaften erzielt werden könne. Praktisch
verhält es sich so, dass in jedem Falle soziale Brauchbarkeit und
soziale Tragbarkeit mindestens nach einzelnen Richtungen nie
erzielt werden können. Trotzdem aber besteht auch in diesen
Fällen die Notwendigkeit der Eingliederung. Wie kann bei
solcher Sachlage die Aufgabe der Eingliederung noch gelöst
werden? -— Diese Situation führt uns zu einer Wendung des
Blickes. Eingliederung ist ja nicht nur dadurch möglich, dass
das Individuum sich ändere oder geändert werde, sondern auch
dadurch, dass die Gemeinscha/t sich ändert. Nicht nur die Er-
zielung der sozialen Brauchbarkeit oder Tragbarkeit beim Ent-
wicklungsgehemmten, sondern auch eine Aenderung der Ge-
meinschaftsideale oder des Gemeinschaftsaufbaues macht Ein-
gliederung des Entwicklungsgehemmten möglich.

Verfolgen wir diese Möglichkeit etwas näher und wenden
wir unsern Blick von der sozialen Tragbarkeit des Entwick-
lungsgehemmten hinüber zur Trag/ähigkeit der Gsmeinscha/t,
die ihr entsprechen sollte, so können wir auch an ihr wieder

(9) 533



ein Tragen-wollen und ein Tragen-können, eine Gesinnung und
eine Tüchtigkeit unterscheiden. Nennen wir diese Eigenschaften
der Gemeinschaft karitative Eigenschaften, so besteht also die
A-arifatite Trag/ö/iigAeit der Geineinsehaft aus karitativer Gesin-
reung und karitativer Tiicktigkeit. — Eingliederung ist ein Vor-
gang zwischen Zweien; dem passiven Moment der blossen Trag-
barkeit auf der einen Seite muss ein aktives Moment, dasjenige
der Tragfähigkeit auf der andern entsprechen. Genau ebenso
aber muss dem aktiven Moment der sozialen Brauchbarkeit des
Anormalen nun auf der Seite der Gemeinschaft ein passives
Moment entsprechen, die Bereitschaft nämlich, dieser ja immer
beschränkten und eigenartigen sozialen Brauchbarkeit des Anor-
malen Raum zu gewähren. Wir sprechen von der /ürsorge-
rischen T repass« regsbereifscha/t der Gemeinschaft an die dem
Entwicklungsgehemmten möglichen Arbeitsziele und Arbeits-
methoden.

Wir stellen die gewonnenen Begriffe über den Vorgang der
Eingliederung zusammen:

Soziale
Brauchbarkeit

Soziale
Gesinnung

Soziale
Tüchtigkeit

Fürsorgerische
Anpassun gsbereitschaft

Soziale Tragbarkeit

Karitative
Karitative J Gesinnung
Tragfähigkeit | Karitative

I Tüchtigkeit
Damit ist Einblick gewonnen in die Teilaufgaben, welche die

als notwendig erkannte Aufgabe der Eingliederung enthält.
Solange die Aufgabe nur durch das eine Wort «Eingliederung»
zum Ausdruck gebracht wurde, konnte es scheinen, man wolle
in jeder heilpädagogischen Arbeit dasselbe. Hat man das dif-
ferenzierte System der Teilaufgaben vor Augen, so erkennt man
klar, dass die Aufgabe in sehr verschiedener Weise gelöst werden
kann. Wir stehen jetzt vor dem Problem: lEie verteilen tvir die
Akzente an/ die einzelnen Teihnt/gahere? Diese Akzentsetzung
aber ist die wichtigste und folgenschwerste Entscheidung, die
wir auf unserem Arbeitsgebiet überhaupt zu treffen haben; sie
enthält in jedem Falle eine grundsätzliche Stellungnahme, und
sie bestimmt die letzte Zielsetzung.

Wenden wir uns dem hier auftauchenden Problem etwas näher
zu. Es enthält, wiederum nur in grossen Zügen dargestellt, ein
Doppeltes. Es besteht zunächst immer eine Kluft zwischen der
sozialen Brauchbarkeit des Entwicklungsgehemmten und der
fürsorgerischen Anpassungsbereitschaft der Gemeinschaft und
ebenso zwischen der sozialen Tragbarkeit des Entwieklungsge-
hemmten und der karitativen Tragfähigkeit der Gemeinschaft.
Die Ueberbrückung dieser Kluft ist Aufgabe der heilpädago-
gischen Bemühungen. Wie gross diese Kluft ist und an welcher
Stelle sie liegt, das hängt ab von der besonderen Eigenart der
Gemeinschaft, von den in ihr geltenden Gemeinschaftsidealen
sowohl als auch vom Stande der Verwirklichung dieser Ideale.
Wir sehen daraus, dass die heilpädagogische x\ufgabe immer
schon in besonderer Form gestellt wird: ihre Zielsetzung ist ge-
bunden an die Ideale der betreffenden Gemeinschaft, innerhalb
derer sie zu geschehen hat. Wir nennen diesen Teil des Pro-
blems das EingZiederungspro6fem im engeren Sinn. Von ihm
hängt unter anderem auch die Stellung ab, welche die Heilpäd-
agogik unter den andern kulturellen Arbeiten einer Gemein-
Schaft einnehmen darf. Das Eingliederungsproblem betrifft
gleichsam die äusseren Angelegenheiten der Heilpädagogik, ihr
Ansehen, die Wichtigkeit, die ihr zugestanden wird, die An-
Sprüche, die sie an die Gemeinschaft stellen darf.

Erst auf dem Böden, der gegeben ist durch die Entscheidung
in der Eingliederungsproblematik, erhebt sich das zweite Pro-
blem. Es betrifft die Frage, wie weit nun die im Sinn der be-
stimmten Gemeinschaft zu vollziehende Eingliederung erreicht
werden solle durch eine Aenderung des entwicklungs gehemmten
Einzelnen, wie weit aber durch eine Aenderung der Gemein-
schaft? Und weiterhin, wie weit soll eine dabei als notwendig
anerkannte Aenderung der Gemeinschaft einer Erweiterung ihrer
karitativen Tragfähigkeit, wie weit einer solchen ihrer fürsor-
gerischen Anpassungsbereitschaft den Vorzug geben? Und wie
weit soll bei einer als notwendig anerkannten Aenderung des
Entwicklungsgehemmten auf eine Erzielung seiner sozialen
Brauchbarkeit, wie weit auf eine Erzielung seiner sozialen Trag-
barkeit hingearbeitet werden? — Wir nennen diesen Teil des
Problems das BilduregsprohZem. Denn hier geht es nun offen-
bar um die inneren Angelegenheiten der Heilpädagogik, um das
Ziel unserer erzieherischen Arbeit.

Diese beiden Probleme (das äussere, das die Stellungnahme
der Heilpädagogik zur Gemeinschaft betrifft, in welcher sie lebt,
und das innere, das die Stellungnahme der Heilpädagogik zu

ihrem Objekt, zum entwicklungsgehemmten Kinde betrifft),
wären nun zunächst in derselben Weise zu diskutieren, wie wir
das zu Beginn mit der Aufgabe der Eingliederung selbst getan
haben; erst der Einblick in ihre Problematik machte eine wis-
sende Entscheidung möglich. Wir müssen uns das hier versagen.
Wir können uns aber erlauben, uns auf einen einzigen und, wie
wir glauben, den wichtigsten Gegensatz der Lösungsraöglich-
keiten des ersten Teilproblems zu beschränken, weil er heute so
aktuell ist, dass ihn jedermann kennt: wir meinen den Gegen-
satz zwischen dem demokratischen und dem totalitären Gemein-
schaftsideal. Jeder weiss, dass es sich dabei nicht nur um zwei
Staatsformen, sondern um zwei Denkweisen, um zwei Lebens-
formen handelt. Wie gestaltet sich die Lösung des Eingliede-
rungsproblems, wie gestalten sich die äusseren Angelegenheiten
der Heilpädagogik unter diesen beiden Gesichtspunkten? Und
welche Konsequenzen erwachsen daraus für das eigentliche Bil-
dungs- und Erziehungsziel, für das Zentrum der inneren Ange-
legenheiten der Heilpädagogik?

Das Prinzip der totalitären Lehens/orm kann kurz ausge-
sprochen werden mit den Worten: Der Einzelne hat dem Ganzen
zu dienen; sein Tun und Lassen hat nur soweit Wert, ja wird nur
soweit geduldet, als es dem Ganzen dient. Wo der Einzelne
nicht imstande ist, dieser Anforderung zu genügen, wo sein Vor-
handensein gar eine Beeinträchtigung, Belastung oder Gefähr-
dung der Gemeinschaft mit sich bringt (wie das beim Geistes-
schwachen und charakterlich Abwegigen insbesondere dann der
Fall ist, wenn er sich selber überlassen bleibt), da ist kein Raum
für ihn in der Gemeinschaft. -—• Aufgabe der Heilpädagogik
kann auf diesem Boden nur sein, ausfindig zu machen, wie weit,
in welcher Hinsicht und auf welche Weise auch der Entwick-
lungsgehemmte noch tauglich gemacht werden kann, dem ober-
sten Staatszweck zu dienen, und in dieser Hinsicht das Erreich-
bare zu schaffen. Sie hat aber zugleich dafür zu sorgen, dass

er in all den Dingen, in denen er nicht dem Gemeinschaftsgan-
zen zu dienen vermag, sozial unschädlich gemacht wird, d. h.
dass er in Sonderorganisationen und Institutionen derart fest
eingespannt wird, dass ihm jede unerwünschte soziale Betätigung
jederzeit unmöglich gemacht werden kann. Damit geschieht ihm
im Grunde genommen nichts anderes, als was im totalitären
Staate auch dem Normalen geschieht, mit der Verschärfung al-
lerdings, dass er als der Minderwertige gilt und dies mit uner-
bittlicher Konsequenz zu fühlen bekommt. — Es ist ersichtlich,
dass als einziges Ziel die soziale Brauchbarkeit im Sinne der
herrschenden totalitären Gemeinschaftsideologie anerkannt wird.
Echte fürsorgerische Anpassungsbereitschaft gibt es nicht; für
karitative Gesinnung ist offiziell kein Raum. Selbstverständlich
gibt es beides auch im totalitären Staat; aber es darf sich nicht
offen zeigen, es kann sich auswirken nur unter einem Deck-
mantel, etwa dem der Erziehung zur Wehrhaftigkeit oder dem
der Vorsorge zur Verhütung erbkranken Nachwuchses.

Stellen wir dem das Prinzip der demokratischere Lebens/orm
gegenüber: das Ganze hat auch dem Einzelnen zu dienen; der
Einzelne und sein Tun und Lassen haben Sinn und Wert auch
als Besondere und unabhängig vom Dienst, den sie dem Gan-
zen leisten; ja, der Reichtum des Besonderen in der Einheit des
Ganzen gibt dem Ganzen erst seinen Gehalt. Auch die Indivi-
dualität des Geistesschwachen und des charakterlich Abwegigen
hat ihr Eigenrecht. — Für die heilpädagogische Arbeit gelten
auf diesem Boden alle gefundenen Ziele in gleicher Weise; der
Akzent wird wird nicht auf eines allein gelegt. Soziale Brauch-
barkeit des Entwicklungsgehemmten soll erstrebt werden; zu-
gleich aber ist vorhanden und soll gepflegt werden die für-
sorgerische Anpassungswilligkeit der Gemeinschaft. Die Erzie-
lung der sozialen Tragbarkeit soll das allzu schwer zu Tragende
vermeiden, soweit es vermeidbar ist; wir glauben aber zugleich
an das Ideal einer karitativen Gesinnung. Nicht alle zwar teilen
diese Gesinnung; aber auch die ihr Fernestehenden sind bereit,
sie zu achten und ihr Raum und Auswirkungsmöglichkeit zu
gewähren. Das wichtigste aber ist, dass im demokratischen Rah-
men auch schon die angestrebte soziale Brauchbarkeit einen an-
dern Sinn erhält; sie soll hier den Entwicklungsgehemmten
nicht nur dazu befähigen, dem Ganzen zu dienen, sondern sie soll
ihn zugleich in den Stand setzen, für sich selbst und sein Eigen-
leben Raum zu gewinnen. Die demokratische Gemeinschaft,
in der er brauchbar werden soll, bietet eine reiche Mannigfal-
tigkeit von Möglichkeiten, unter denen gewählt werden darf;
damit wird es möglich, die soziale Brauchbarkeit in einer Form
zu gewinnen, die zugleich den Entwicklungsgehemmten aus
einer indivniueüere Not befreit, ihm selber hiZ/t ire seinem Lei-
den. Die demofcratiscAe LeAen.s/orm sichert «fem. Hei/pödagogere
die AfögficAAeit, seinem Schützling tcirfcßch zu hel/en/ — Von
solchem Helfen ist gar nicht mehr die Rede im totalitären Staate.

Damit sind wir an den Punkt gelangt, an welchem
jeder einzelne von uns zu wählen hat. fiter liegt die

534 (10)



Entscheidung über das, was wir «eigentlich» wollen.
Eigentlich, d. h. wesentlich, handelt es sich durchaus
nicht um dasselbe. Wir wollen HeZ/e/i-Kö/me/i/ Und
diese Möglichkeit würde uns genommen durch die to-
talitäre Lebensform. Das ist es, was unsere Entschei-
dung in diesen äusseren Angelegenheiten der Heilpäd-
agogik bestimmen muss; das ist es, was unsere Stel-
lungnahme zur Staatsform bestimmt, innerhalb derer
wir unsere Arbeit leisten wollen. — Wir wissen, dass
wir damit nichts Neues sagen; wir meinen nur, es
müsse heute Zaiit gesagt werden, und jeder müsse es
laut wiederholen, wo er daraufhin angesprochen wird.
Das Wort von der «geistigen Landesverteidigung» darf
für keinen weniger als für den Heilpädagogen ein
leeres Schlagwort bleiben.

Die bisherigen Ausführungen konnten die notwendigen
Ueberlegungen nur andeuten. Man wird trotzdem den Appell
verstehen. Auch im folgenden woben wir nur einen Punkt
von dem, was nun auf diesem Boden zu sagen wäre, kurz her-
vorheben.

Die Notwendigkeit der geistigen Landesverteidigung für un-
sere Arbeit ergibt sich bei einem Blick auf das Bildungsproblem.
Es soll hier nicht aufgerollt werden. Wir erinnern nur daran,
dass der Sinn unserer heilpädagogischen Erziehungsarbeit damit
steht und fällt, dass wir in unserer Zielsetzung nicht gebunden
sind an einen für jeden Fall geltenden und durch den Staats-
zweck inhaltlich festgelegten Begriff der sozialen Brauchbarkeit,
sondern dass wir von Fall zu Fall, ja von Situation zu Situation
das Erziehungsziel für jeden einzelnen Zögling neu und frei
suchen dürfen und uns halten dürfen an das, was wir der Wirk-
lichkeit des Leidens abgelauscht haben und was den Leidenden
aus seiner Not befreit. Dass wir diese Freiheit besitzen, er-
möglicht uns — wir wiederholen es — wirklieh zu helfen.

In welcher Lage wir uns dabei aber befinden, das muss we-
nigstens nach einer Seite hin noch etwas näher ausgeführt
werden.

Eine reine und ausschliesslich nach totalitären Gesichts-
punkten geordnete Gemeinschaft gibt es in Wirklichkeit nicht.
Eindeutig sein kann nur das theoretische Prinzip und das po-
litisehe Dogma. Auch im totalitären Staat lebt nicht eine ein-
zige Familie, in der es nicht vorkäme, dass auch etwa einmal
das Ganze für den einzelnen da wäre; und in keinem Verein
gäbe es kollegialen oder gar freundschaftlichen Verkehr, wenn
der Vereinszweck allein das Vereinsleben bestimmte. — Aber
ebenso gibt es keine reine Demokratie. Auch bei uns gibt es
und muss es geben totalitäre Strömungen. Wir wollen ja die
Mannigfaltigkeit in der Einheit, und auch wir schätzen Autori-
tät neben Freiheit.

Es ist aber ein Gesetz des sozialen Lebens, dass

jede Gemeinschaft — heisse sie nun Familie oder
Staat, Verein oder Partei — die in ihrem Bestände
bedroht wird, und die sich für ihren Bestand wehren
muss, eben dadurch dazu gedrängt wird, sich selbst
als Ganzes wichtiger zu nehmen als ihre einzelnen
Glieder. Das bedeutet aber, dass dann die totalitären
Haltungen auch in einer Demokratie zunehmen; ja,
es können vorübergehend, wenn die Gefahr gross wird,
totalitäre Gesichtspunkte sogar das Uebergewicht be-
kommen. Heute aber befinden wir uns tatsächlich in
einer solchen Situation. Dieselbe Gefahr, die uns die
geistige Landesverteidigung zur Aufgabe macht, hat
auch zur Folge, dass eben das, was wir in unserem
Falle nach aussen hin abwehren, im eigenen Innern
erwacht und wächst. Dass dem so ist, zeigt ein Blick
in eine beliebige Tageszeitung.

Was aber geht uns Heilpädagogen das an? — Sehr
viel! Es heisst nichts anderes, als dass damit in un-
serem eigenen Lande und in unserer eigenen Seele
eben jene früher genannten Konsequenzen der totali-
tären Lebensform für unsere Arbeit auftauchen, jene
Geringschätzung der heilpädagogischen Arbeit, jenes
Verlorengehen des wirklichen Helfens, jenes Einstel-
len des heilpädagogischen Zieles auf die Brauchbarkeit
im Sinne eines dogmatisch werdenden Staatszweckes,

(il)

jene Verkümmerung der karitativen Gesinnung. In
unserm eigenen Innern wächst der selbe Gegner um so

mehr, je mehr wir gezwungen sind, ihn nach aussen
abzuwehren. In diesem unvermeidlichen Dilemma
liegt erst die tiefste Not unserer heilpädagogischen
Arbeit in dieser Stunde. Aus dieser Not flüchten viele
in die klare und kraftvollere Eindeutigkeit des Ex-
trems; andere verzagen ratlos und lassen sich durch
die unauflösbare Verwirrung des Gedankens auch das
Herz verwirren.

Was ist in dieser Situation unsere Aufgabe? —
Nichts anderes, als auszuharren auf unserem Posten
und den Kampf nicht aufzugeben, wenn für den Sieg
nicht von vornherein garantiert werden kann. Wer um
der Sache willen kämpft, ist nicht zu schade dafür,
W unden zu empfangen, und es ist ihm selbstverständ-
lieh, für die gute Sache auch einmal zu fallen. V i r
müssen wissen und verstehen, dass es die gegnerischen
Mächte gibt und geben muss. Wir müssen auf ihren
beständigen Widerspruch gefasst sein, ja müssen bereit
sein, auch ihm Gerechtigkeit widerfahren zu lassen,
den Widerspruch als ein Stück Wirklichkeit zu achten.
Bei vollem Bewusstsein, dass wir damit die schwächere
Position beziehen, dürfen wir uns doch nicht dazu ver-
leiten lassen, in das erfolgverheissende Extrem zu ver-
fallen und gegenüber dem ungerechten Gegner selbst
ungerecht zu werden, weil wir damit diejenige Ge-
sinnung in uns vernichteten, die allem den rechten Sinn
unserer Arbeit verbürgt. Wir müssen insbesondere
wissen, dass in Zeiten der Not, vor allem aber in Zeiten,
in welchen der Bestand unserer Gemeinschaft selbst
bedroht ist, die totalitären, autoritativen, Staats- und
nationalsozialistischen Tendenzen zwangsläufig wach-
sen und mächtiger werden; wir müssen bereit sein, in
solchen Zeiten die Einschränkung der Unterstützung
und Förderung unserer Arbeit durch die Gemeinschaft
hinzunehmen und den äusseren Rahmen unserer Ar-
bait einfacher und bescheidener zu spannen. Niemals
aber dürfen wir deswegen unsere ideellen Ansprüche
aufgeben, die das Recht der entwicklungsgehemmten
Individualität vertreten; niemals dürfen wir verzichten
auf das Ideal der karitativen Gesinnung, das wir viel-
mehr um so höher zu halten und um so offener zu
bekennen haben, je tiefer die karitative Tüchtigkeit
sinkt. Niemals dürfen wir aufhören zu arbeiten im
Sinn unserer Ueberzeugung, und wäre es auch unter
den dürftigsten Bedingungen.

Wir haben mit alldem von emem nicht gesprochen,
nicht von dem, was unseren persönlichen Einsatz in
unserer Arbeit trägt, nicht von unseren Idealen, nicht
von unserem Glauben. Wir haben lediglich versucht,
den Blick zu schärfen für die Realitäten, von denen
es abhängen wird, ob wir unserem Glauben leben und
unsere Ideale verwirklichen dürfen. Wir meinen, dass

wir heute vor allem real und nüchtern denken müssen,
damit unser Glaube Lebensraum behalte. Wir brauchen
klaren Blick. Nur dann wird uns die Ruhe nicht ver-
lassen, die davor bewahrt, desperat zu werden und
dem bequemeren Extrem zu verfallen. Nur dann wird
es uns möglich sein, unserem schweizerischen W ahl-
Spruch treu zu bleiben, der den rechten Sinn unserer
Arbeit garantiert: Einer für Alle — und — Alle für
Einen.

Hör-Erziehung für Taube
Vom 19. bis 21. April 1938 fand in der Zürcher Taubstummen-

anstalt ein Fortbildungskurs für Taubstummenlehrer statt. Un-
gefähr 130 Teilnehmer, darunter auch Gäste aus dem Ausland,
besuchten diese Veranstaltung.

535



Dr. Barczi, Taubstummenlehrer und Ohrenarzt aus Budapest,
erklärte und zeigte sein neues Unterrichtsverfahren «Hörerwecken
und Hörerziehen» bei Taubstummen. Die oft geringen Erfolge
der Unterrichtsarbeit und neue Einsichten beim Studium der
Ohrenheilkunde hatten Dr. Barczi veranlasst, andere Wege in
der Sprecherziehung zu suchen. Besonders die Resultate der
Ohrenuntersuchungen aller schulpflichtigen Gehörlosen in Un-
garn hatten ihn neue Unterrichtsmöglichkeiten ahnen lassen.
Es war Dr. B. aufgefallen, dass nur bei 15 % der Untersuchten
eine Schädigung des Mittel- oder Innenohrs festgestellt werden
konnte. Darum vermutete er, dass die Ursache des Gehörman-
gels im Gehirn, in der Kortex, liege (Surdomutitas corticalis).
Er glaubte, dass gewisse Hirnrindenteile unentwickelt seien und
durch entsprechende Hörübungen zum Arbeiten gebracht wer-
den könnten. Dr. B. begann nun, sein Hörerziehen bei Privat-
Schülern zu erproben. Sie spürten den Sprechrhythmus und die
Tonschwingungen und konnten durch diese taklilen Empfindun-
gen die Worte unterscheiden. Es gelang ihm nach und nach,
durchs Ohr mit seinen tauben Schülern Gespräche über allerlei
Tagesneuigkeiten zu führen.

Kamen seine Schüler zum Hören?, fragen wohl manche. Diese
Frage ist schwer zu beantworten. Es ist erwiesen, dass Gehör-
lose mit dem Tastsinn Worte und gar Sätze verstehen können.
Ob diese Tastempfindungen mit der Zeit zum Hören führen, ist
noch unabgeklärt.

Dr. B. demonstrierte an verschiedenen Schülern der Taub-
Stummenanstalt Zürich seine Lehrmethode. Erst prüfte er die
Kleinen, ob sie für das Hörerziehen fähig seien. Vermochten die
Kinder in die Handfläche gehauchte Laute von einem lang und
lautgesprochenen O zu unterscheiden (primär-dynamische Re-
aktion), so waren sie für seine Methode reif. — Fällt diese Prü-
fung negativ aus, so muss das Kind in einer Vorschule oder
im Elternhaus durch allerlei Aufmerksamkeitsübungen zur
«Tonreife» erzogen werden. — Dr. B. übte mit einigen Schülern
fünf bekannte Worte ein. Schon nach 2- bis 3maligem Ins-Ohr-
sprechen konnten die Kinder das Gehörte richtig wiedergeben.
Dann erklärte Dr. B., wie er durch systematischen Sprachaufbau
seine Schüler zum «Hören» bringe.

Das Hören Tauber wird nie zum Hören hörender Menschen.
Bestenfalls können Gehörlose dazu kommen, auf kurze Distanz
gesprochene Worte durchs Ohr aufzunehmen. Lohnt sich das
mühsame, zeitraubende Hörerziehen? Dr. B. bejaht die Frage.
Das Sprechen dieser Gehörlosen wird rhythmischer, fliessender
und wohlklingender. Die jahrelange Arbeit von Schüler und
Lehrer wird durch angenehmere Aussprache und bessere Ver-
kehrsmöglichkeit mit Hörenden belohnt. —

Der zweite Kursreferent war Herr Kunz, Taubstummenlehrer
in Zürich. Er berichtete von seinem halbjährigen Besuch in
amerikanischen Taubstummenanstalten und Fürsorgeinstilutio-
nen für Gehörlose.

In den vergangenen Jahren haben die Amerikaner die Er-
rungenschaften der Technik auch zum Wohle der Gehörlosen
verwertet. Sie haben feine, elektrische Hörmessapparate, die
Audiometer, geschaffen. Diese erlauben, die Hörreste der Taub-
stummen schnell und sicher festzustellen. Durch die Hörmessun-
gen hat man die Einsicht gewonnen, dass nur sehr wenige Ge-
hörlose ganz taub sind, etwa 3 %. Die übrigen 97 % weisen
kleinere und grössere Hörreste auf, die man mit den Hörappa-
raten noch auswerten kann. Diese Hörrestigen können mit
speziell gebauten Vielhörern — ähnlich den Höranlagen in un-
sern Kirchen — das Sprechen leichter und besser erlernen als
durch die bekannte Ablesemethode.

Durch die grossen amerikanischen Unterrichtserfolge mit den
Hörapparaten aufgemuntert, regte Herr Kunz an, man möchte
auch bei uns in der Schweiz solche Anlagen einrichten. Das
könne aber keine kleine Anstalt für sich tun, da zum Gelingen
erst Schülergruppen mit gleichen Begabungen und gleichem
Hörvermögen geschaffen werden müssten. Unsere schweizeri-
sehen Zwerganstalten sollen nicht, wie bisher, die örtlich nächst-
wohnenden Gehörlosen sammeln. Sie sollen zusammen arbeiten
und sich in verschiedene Aufgaben teilen: Erziehung Ganz-
tauber, Schwerhöriger, Schwachbegabter usw. Um diese Tren-
nung durchführen zu können sollen erst alle Gehörlosen der
deutschsprechenden Schweiz mit etwa 5 Jahren in einer Zentral-
anstalt gesammelt werden. Da erhalten sie Vorschulunterricht,
die erste Artikulation und werden auf Begabung und Hörver-
mögen hin geprüft. Nach 2 bis 3 Jahren werden die Kinder in
die ihnen entsprechende Anstalt eingewiesen. Die Anstalten für
Ganztaube unterrichten ihre Schüler wie bisher mit Ablesen.
In den übrigen Erziehungsheimen werden die Hörrestigen neben
dem Ablesen auch mit den Vielhöranlagen ausgebildet.

Diese Neugestaltung der deutschschweizerischen Taubstum-
menanstalten und die hieraus sich ergebenden Umstellungen

stossen da und dort auf Widerstand. Doch sollten Altgewohntes
und persönliche Gründe hintanstehen, wenn es um das Wohl der
Gehörlosen geht. In Amerika und Dänemark hat man die For-
derung der Neuzeit: «Zusammenarbeit zum Zwecke der Ar-
beitsteilung» schon verwirklicht. Ist solches wohl auch im
Lande Pestalozzis möglich? O. Sc/i.

Bericht über die 17. Hauptversammlung
des Heilpädagogischen Seminars
und über die Zusammenkunft ehemaliger Kandidaten

Nachdem der Verbandspräsident, Herr Regierungsrat Dr. Rob.
Briner, am 14. Mai 1938 die Gäste, den Erziehungssekretär des
Kantons Thurgau und die Abgeordneten der Zentralschulpflege
der Stadt Zürich, die Herren Dr. Marx und Dr. Lee, begrüsst
hatte, ging er über zur Behandlung der Geschäftsliste. Proto-
koll, Jahresbericht und Rechnung wurden von der Versammlung
genehmigt und der Quästor entlastet. Die durch die Rücktritte
von Dr. Lauener, Schularzt, Bern, und Dr. Brugger, Schularzt,
Basel, entstandenen Lücken im Ausschuss sollen so bald als
möglich ausgefüllt werden. In warmen Worten dankte Herr
Dr. Briner Herrn Prof. Hanselmann und seinen Mitarbeitern für
die trotz der Schwere der Zeit immer wieder geleistete Arbeit.

Herr Prof. Hanselmann berichtete von 14 Neuaufnahmen in
den diesjährigen Kurs des HPS, der durch eine Vermehrung
der Handarbeitsstunden eine kleine Abänderung des bisherigen
Programms bringe.

Die Durchführung des für die Zeit vom 17. bis 21. Juli 1939
in Zürich geplanten internationalen Kongresses für Heilpäd-
agogik sei noch nicht gesichert.

Das Referat von Herrn Dr. Moor über «Unser Ziel» erscheint
an anderer Stelle dieses Blattes.

Am 15. Mai 1938 sprach Herr Prof. Hanselmann im Kurhaus
Rigiblick vor seinen ehemaligen Schülern über «Religion und
Heilpädagogik». Er führte aus: Die Heilpädagogik ist nicht nur
ein Fach, sondern ein besonderer Fall des Menschlichen mit
Schwierigkeiten und Begrenzungen. Forschen und Helfen wird
erst wirkliche Leistung, wenn der Auftrag dazu von ausser-
menschlichen Kräften, von Gott kommt, um den alle sich grup-
pieren, die einen zu-, die andern abgekehrt. Das forschende und
behandelnde Tun am entwicklungsgehemmten Kinde stellt die
unausweichliche Frage: «In welchem Auftrag tust du das? Wo-
hin führst du, wo birgst du das Kind?» Das Kind sucht Ber-
gütig bei Eltern und Lehrern. Der Erwachsene kann sie im Ehe-
kameraden, in der Familie, dem Verein, heim Freund und
Freundeskreis, beim Staat und in der Idee der Menschheit
suchen. Sie alle aber können nicht letzte Bergung sein: Der
Ehekamerad kann sterben; die menschliche Gemeinschaft ist
nicht so, wie wir sie gerne hätten. Die letzte endgültige Bergung
ist Gott, Gott ist unvorstellbar, aber doch so nahe, dass wir die
letzte Geborgenheit immer wieder spüren. Sie ist aber nicht
ein für allemal da. Wir müssen immer wieder Bergungslosigkeit
erleben und Bergung suchen. Bergung bedeutet Glauben an
Gott. Menschlich gesehen, können wir nur suchen: Das Finden
ist nicht Menschen-, sondern Gottes Sache. Nicht ich habe die
Bergung, die Bergung hat mich. Die Voraussetzungen und
Grenzen der religiösen Erziehung liegen einerseits in uns selbst,
andererseits im entwicklungsgehemmten Kinde. Als selbst Su-

chende finden wir den mit dem Kinde zu gehenden Weg besser,
denn als Fertige. Religionsunterricht allein genügt nicht, er ist
zu anhörerisch, aber zu wenig anschaulich. Religiöse Erziehung
ist notwendig. Das Kind darf nicht nur vom lieben Gott er-
zählen hören, es muss ihn auch spüren. Es ist Gottes Auftrag
an uns, zum Spüren zu bringen. Wir müssen tun, dem Kinde vor-
tun, sonst kann es nicht nachmachen. Worte sind nötig, damit
das Kind begreife, Taten vor ihm und an ihm, damit es er-
griffen werde. Wie wir Gott anschaulich machen, ist eine be-
sondere Frage der Methodik. Es fällt Herrn Prof. Hanselmann
schwer, in einer Versammlung Bekenntnisse letzter Art abzu-
legen. Vor sich selber legt er sie täglich ab. Jeder Heilpädagoge
muss Selbstentscheidender sein und sich der Verantwortung für
die Entscheidung bewusst sein. L. GZöttli.

Berichtigung
Im Artikel «Ueber Unausgeglichenheiten in der Entwicklung

im Kindes- und Jugendalter» (Heilpädagogik Nr. 1, 8. Jahr-
gang) aus der verdienstvollen Feder M. Linders hat sich eine
zweifache Verwechslung eingeschlichen. Der aufmerksame Leser
wird bereits von sich aus die graphischen Darstellungen der bei-
den Fälle an den ihnen zukommenden Platz gesetzt und deren
Basis von oben nach unten gerückt haben.

«Heilpädagogik». Schriftleitung: Dr. Martha Sidler, Zürich 10.

536 (12)


	Heilpädagogik : Organ des Verbandes Heilpädagogisches Seminar Zürich : Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung, Juli 1938, Nummer 3

