Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 83 (1938)

Heft: 30

Anhang: Heilpadagogik : Organ des Verbandes Heilpddagogisches Seminar
Zirich : Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung, Juli 1938, Nummer
3

Autor: Moser, Paul / O.Sch. / Glattli, L.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEILPADAGOGIK

ORGAN DES VERBANDES

HEILPEDAGOGISCHES

SEMINAR ZURICH

BEILAGE ZUR SCHWEIZERISCHEN LEHRERZEITUNG

JULI 1938

8. JAHRGANG e NUMMER 3

Inhalt: Unser Ziel — Hér-Erziehung fiir Taube ? — Bericht iiber die 17. Hauptversammlung des Heilpidagogischen Seminars —

Berichtigung.

Unser Ziel

Vortrag an der 17. Hauptversammlung des Verbandes
Heilpidagogisches Seminar Ziirich, am 14. Mai 1938.
Von Dr. Paul Moor.

Vor wenigen Jahren wurde in einem unserer Nach-
barstaaten der Heilpidagogik das Daseinsrecht abge-
sprochen. Die Sorge um den Anormalen, den Minder-
wertigen konne nicht Aufgabe der Volksgemeinschaft
sein; er moge seinem Schicksal iiberlassen und so auf
natiirliche Weise «ausgemerzt» werden. — Uns trafen
auf unserer beschiitzten schweizerischen Insel nur we-
nige schwache Ausldufer dieser Angriffe; es wurde
uns nur eben etwas unbequem zum Bewusstsein ge-
bracht, dass wir auf einer Insel sassen. — Heute sind
diese Angriffe abgeschlagen. Die Erfahrungen einiger
weniger Jahre haben geniigt, um zu zeigen, dass man
den Anormalen nicht ausmerzt, wenn man ihn seinem
Schicksal iiberlisst, dass man ihn auf solche Weise viel-
mehr zu einer 6ffentlichen Gefahr werden ldsst. Wollte
man dieser Gefahr entgehen, so blieb nichts anderes
itbrig, als anzuerkennen, dass die Eingliederung des
Anormalen in der Gemeinschaft eine Notwendigkeit
sei und nicht ein Problem, das eine Wahl offen lisst.

Heute droht uns eine ganz andersartige Gefahr.
Sie kommt gerade von der inzwischen im totalitiren
Staat wieder erstandenen und michtig sich regenden
Heilpadagogik. Sie nimmt ihren Ursprung gerade im
Gemeinsamen, in dem, was hitben und driiben aner-
kannt wird; und sie wird eben dadurch ganz besonders
bedrohlich, dass sie unvermerkt sich einschleichen kann,
weil iiber dem ersten Gemeinsamen all das folgende
Trennende leicht vergessen wird. Heute geht es nicht
mehr um die Existenz, dafiir aber um den Geist; heute
miissen wir uns nicht wehren gegen einen offenen An-
oriff, sondern gegen eine verhiillte Bekehrungsabsicht,
die uns mit den Worten anspricht: wir wollen ja ei-
gentlich dasselbe; heute werden wir nicht erschreckt
durch das Schauspiel der Zerstorung einer hochent-
wickelten, heilpidagogischen Arbeit, sondern heute
versucht man uns zu imponieren mit einem einheit-
lichen Aufbau und einer dem Anschein nach fehlerlos
spielenden Organisation dieser selben Arbeit. — Die
Gefahr ist heute von vielen von uns noch nicht erkannt;
einige haben noch nicht einmal die Verlockung gehort.
Wir méchten im folgenden das Trennende aus seiner
Wurzel nachweisen, um dazu beizutragen, dass unsere
Entscheidung in der geistigen Auseinandersetzung,
die uns bevorsteht, eine klar sehende sein moge.

Ausgangspunkt der heilpidagogischen Arbeit ist
heute im totalitiren Staat und bei uns derselbe: es be-
steht die einfache Notwendigkeit, den Entwicklungs-
gehemmten in die Gemeinschaft einzugliedern, wenn
man vermeiden will, dass er zur offentlichen Gefahr
werde. Man hat auch sehr bald eingesehen, dass euge-
nische Bestrebungen die Heilpddagogik nicht ersetzen

9)

konnen, dass Bemiihungen notwendig sind, um die-
jenigen Geistesschwachen und charakterlich Abwegi-
gen, die nun einmal geboren sind, in die Gemeinschaft
einzugliedern, d. h. eben heilpddagogische Bemiihun-
gen. Hiiben und dritben heisst die Aufgabe: Einglie-

derung; und insofern man nur diese allgemeinste For-

mulierung der Aufgabe im Auge hat, wollen wir tat-

sichlich dasselbe.

Was aber heisst «Eingliederung»? — Zunichst kann darunter
zweierlei verstanden werden. Entweder man denkt an ein ak-
tives Sich-eingliedern-wollen des Entwicklungsgehemmten und
iiberbindet der Heilpadagogik die Aufgabe, ihm durch Erzie-
hung die Fihigkeit dazu zu vermitteln: oder man denkt an ein
passives Eingegliedert-werden, das nun seinerseits auch gewisse
Eigenschaften bei demjenigen vorausseizi, der eingegliedert
werden soll, und man stellt der Heilpddagogik die Aufgabe,
dies¢ Voraussetzung des Eingegliedert-werdens durch ihre er-
zieherischen Bemiithungen zu schaffen. — Die Fihigkeit, sich
selbsttiitig aktiv einzugliedern, enthdlt selber wiederum zwei
Momente; es gehort dazu ein Wollen und ein Kénnen, genauer
eine Gesinnung und eine Tiichtigkeit. Wir bezeichnen sie als die
soziale Gesinnung und die soziale Tiichtigkeit und fassen sie
zusammen unter dem Begriff der sozialen Brauchbarkeit. Wir
bezeichnen also einen Menschen als sozial brauchbar, insofern
und ebensoweit, als er sich in eine konkrete und von Fall zu
Fall wechselnde Gemeinschaft einordnen will und kann. Der
Ausdruck «soziale Brauchbarkeits hat damit einen bestimmten
formalen Sinn erhalten; er empfingt seine inhaltliche Bestimmt-
heit aber jederzeit erst aus der Eigenart der Societas, in bezug
auf welche er angewendet wird. Der Ausdruck <«brauchbar»
will sagen, dass dem betreffenden Menschen im Sinn der Ziele
dieser bestimmten Gemeinschaft Aufgaben iibertragen werden
kénnen zur selbstindigen Erledigung.

Der sozialen Brauchbarkeit steht nun gegeniiber diejenige
Beschaffenheit eines Menschen, die wenigstens sein passives
Eingegliedert-werden moglich macht; wir bezeichnen sie als
seine soziale Tragbarkeit. Auch sie ist nicht schlechthin vor-
handen oder nicht vorhanden, sondern immer nur in bezug auf
eine bestimmt geartete Gemeinschaft. Dabei ist noch zu be-
denken, dass jede Gemeinschaft ein Gefiige darstellt aus Teil-
gemeinschaften, und dass nicht jedes Gemeinschaftsglied sdmt-
lichen Teilgemeinschaften angehért. Es besteht also zunichst
rein theoretisch die Moglichkeit, beispielsweise den Geistes-
schwachen oder charakterlich Abwegigen nur fiir die eine oder
andere dieser Teilgemeinschaften sozial tragbar zu machen und
ihm die iibrigen einfach zu verschliessen.

Es kann nun der Fall eintreten, dass etwa der hochgradig
Geistesschwache fiir keine der bestehenden Teilgemeinschaften
sozial brauchbar ist, und mindestens theoretisch lidsst sich der
Fall denken, dass nicht einmal die soziale Tragbarkeit fiir eine
der bestehenden Gemeinschaften erzielt werden konne. Praktisch
verhilt es sich so, dass in jedem Falle soziale Brauchbarkeit und
soziale Tragbarkeit mindestens nach einzelnen Richtungen nie
erzielt werden kénnen. Trotzdem aber besteht auch in diesen
Fillen die Notwendigkeit der Eingliederung. Wie kann bei
solcher Sachlage die Aufgabe der Eingliederung noch gelast
werden? — Diese Situation fithrt uns zu einer Wendung des
Blickes. Eingliederung ist ja nicht nur dadurch méglich, dass
das Individuum sich indere oder geindert werde, sondern auch
dadurch, dass die Gemeinschaft sich indert. Nicht nur die Er-
zielung der sozialen Brauchbarkeit oder Tragbarkeit beim Ent-
wicklungsgehemmten, sondern auch eine Aenderung der Ge-
meinschaftsideale oder des Gemeinschaftsaufbaues macht Ein-
gliederung des Entwicklungsgehemmten méglich.

Verfolgen wir diese Moglichkeit etwas naher und wenden
wir unsern Blick von der sozialen Tragbarkeit des Entwick-
lungsgehemmten hiniiber zur Tragfihigkeit der Gemeinschaft,
die ihr entsprechen sollte, so kénnen wir auch an ihr wieder

533



ein Tragen-wollen und ein Tragen-kénnen, eine Gesinnung und
eine Tiichtigkeit unterscheiden. Nennen wir diese Eigenschaften
der Gemeinschaft karitative Eigenschaften, so besteht also die
karitative Tragfihigkeit der Gemeinschaft aus karitativer Gesin-
nung und karitativer Tiichtigkeit. — Eingliederung ist ein Vor-
gang zwischen Zweien; dem passiven Moment der blossen Trag-
barkeit auf der einen Seite muss ein aktives Moment, dasjenige
der Tragfihigkeit auf der andern entsprechen. Genau ebenso
aber muss dem aktiven Moment der sozialen Brauchbarkeit des
Anormalen nun auf der Seite der Gemeinschaft ein passives
Moment entsprechen, die Bereitschaft ndamlich, dieser ja immer
beschrinkten und eigenartigen sozialen Brauchbarkeit des Anor-
malen Raum zu gewihren. Wir sprechen von der fiirsorge-
rischen Anpassungsbereitschaft der Gemeinschaft an die dem
Entwicklungsgehemmten méglichen Arbeitsziele und Arbeits-
methoden.

Wir stellen die gewonnenen Begriffe iiber den Vorgang der
Eingliederung zusammen:

Soziale |
Soziale Gesinnung l Fiirsorgerische
Brauchbarkeit | Sgziale Anpassungsbereitschaft
Tichtigkeit |
[l l Kar'itative
Sosiale Tragharkeit Bs i
1 | Tiichtigkeit

Damit ist Einblick gewonnen in die Teilaufgaben, welche die
als notwendig erkannte Aufgabe der Eingliederung enthalt.
Solange die Aufgabe nur durch das eine Wort «Eingliederung»
zum Ausdruck gebracht wurde, konnte es scheinen, man wolle
in jeder heilpidagogischen Arbeit dasselbe. Hat man das dif-
ferenzierte System der Teilaufgaben vor Augen, so erkennt man
klar, dass die Aufgabe in sehr verschiedener Weise gelést werden
kann. Wir stehen jetzt vor dem Problem: Wie verteilen wir die
Akzente auf die einzelnen Teilaufgaben? Diese Akzentsetzung
aber ist die wichtigste und folgenschwerste Entscheidung, die
wir auf unserem Arbeitsgebiet iiberhaupt zu treffen haben; sie
enthilt in jedem Falle eine grundsitzliche Stellungnahme, und
sie bestimmt die letzte Zielsetzung. :

Wenden wir uns dem hier auftauchenden Problem etwas niher
zu. Es enthilt, wiederum nur in grossen Ziigen dargestellt, ein
Doppeltes. Es besteht zuniichst immer eine Kluft zwischen der
sozialen Brauchbarkeit des Entwicklungsgehemmten und der
fiirsorgerischen Anpassungsbereitschaft der Gemeinschaft und
ebenso zwischen der sozialen Tragbarkeit des Entwicklungsge-
hemmten und der karitativen Tragfihigkeit der Gemeinschaft.
Die Ueberbriickung dieser Kluft ist Aufgabe der heilpidago-
gischen Bemiihungen. Wie gross diese Kluft ist und an welcher
Stelle sie liegt, das hingt ab von der besonderen Eigenart der
Gemeinschaft, von den in ihr geltenden Gemeinschaftsidealen
sowohl als auch vom Stande der Verwirklichung dieser Ideale.
Wir sehen daraus, dass die heilpddagogische Aufgabe immer
schon in besonderer Form gestellt wird: ihre Zielsetzung ist ge-
bunden an die Ideale der betreffenden Gemeinschaft, innerhalb
derer sie zu geschehen hat. Wir nennen diesen Teil des Pro-
blems das Eingliederungsproblem im engeren Sinn. Von ihm
hiingt unter anderem auch die Stellung ab, welche die Heilpad-
agogik unter den andern kulturellen Arbeiten einer Gemein-
schaft einnehmen darf. Das Eingliederungsproblem betrifft
gleichsam die dusseren Angelegenheiten der Heilpadagogik, ihr
Ansehen, die Wichtigkeit, die ihr zugestanden wird, die An-
spriiche, die sie an die Gemeinschaft stellen darf.

Erst auf dem Boden, der gegeben ist durch die Entscheidung
in der Eingliederungsproblematik, erhebt sich das zweite Pro-
blem. Es betrifft die Frage, wie weit nun die im Sinn der be-
stimmten Gemeinschaft zu vollziehende Eingliederung erreicht
werden solle durch eine Aenderung des entwicklungsgehemmten
Einzelnen, wie weit aber durch eine Aenderung der Gemein-
schaft? Und weiterhin, wie weit soll eine dabei als notwendig
anerkannte Aenderung der Gemeinschaft einer Erweiterung ihrer
karitativen Tragfahigkeit, wie weit einer solchen ihrer fiirsor-
gerischen Anpassungsbereitschaft den Vorzug geben? Und wie
weit soll bei einer als notwendig anerkannten Aenderung des
Entwicklungsgehemmten auf eine Erzielung seiner sozialen
Brauchbarkeit, wie weit auf eine Erzielung seiner sozialen Trag-
barkeit hingearbeitet werden? — Wir nennen diesen Teil des
Problems das Bildungsproblem. Denn hier geht es nun offen-
bar um die inneren Angelegenheiten der Heilpddagogik, um das
Ziel unserer erzieherischen Arbeit.

Diese beiden Probleme (das #ussere, das die Stellungnahme
der Heilpiadagogik zur Gemeinschaft betrifft, in welcher sie lebt,
und das innere, das die Stellungnahme der Heilpidagogik zu

534

ihrem Objekt, zum entwicklungsgehemmten Kinde betrifft),
wiren nun zunichst in derselben Weise zu diskutieren, wie wir
das zu Beginn mit der Aufgabe der Eingliederung selbst getan
haben; erst der Einblick in ihre Problematik machte eine wis-
sende Entscheidung méglich. Wir miissen uns das hier versagen.
Wir kénnen uns aber erlauben, uns auf einen einzigen und, wie
wir glauben, den wichtigsten Gegensatz der Losungsmoglich-
keiten des ersten Teilproblems zu beschrinken, weil er heute so
aktuell ist, dass ihn jedermann kennt: wir meinen den Gegen-
satz zwischen dem demokratischen und dem totalitiren Gemein-
schaftsideal. Jeder weiss, dass es sich dabei nicht nur um zwei
Staatsformen, sondern um zwei Denkweisen, um zwei Lebens-
formen handelt. Wie gestaltet sich die Losung des Eingliede-
rungsproblems, wie gestalten sich die #usseren Angelegenheiten
der Heilpadagogik unter diesen beiden Gesichtspunkten? Und
welche Konsequenzen erwachsen daraus fiir das eigentliche Bil-
dungs- und Erziehungsziel, fiir das Zentrum der inneren Ange-
legenheiten der Heilpadagogik?

Das Prinzip der totalitiren Lebensform kann kurz ausge-
sprochen werden mit den Worten: Der Einzelne hat dem Ganzen
zu dienen; sein Tun und Lassen hat nur soweit Wert, ja wird nur
soweit geduldet, als es dem Ganzen dienat. Wo der Einzelne
nicht imstande ist, dieser Anforderung zu geniigen, wo sein Vor-
handensein gar eine Beeintrichtigung, Belastung oder Gefdhr-
dung der Gemeinschaft mit sich bringt (wie das beim Geistes-
schwachen und charakterlich Abwegigen insbesondere dann der
Fall ist, wenn er sich selber iiberlassen bleibt), da ist kein Raum
fir ihn in der Gemeinschaft. — Aufgabe der Heilpddagogik
kann auf diesem Boden nur sein, ausfindig zu machen, wie weit,
in welcher Hinsicht und auf welche Weise auch der Entwick-
lungsgehemmte noch tauglich gemacht werden kann, dem ober-
sten Staatszweck zu dienen, und in dieser Hinsicht das Erreich-
bare zu schaffen. Sie hat aber zugleich dafiir zu sorgen, dass
er in all den Dingen, in denen er nicht dem Gemeinschaftsgan-
zen zu dienen vermag, sozial unschddlich gemacht wird, d. h.
dass er in Sonderorganisationen und Institutionen derart fest
eingespannt wird, dass ihm jede unerwiinschte soziale Betitigung
jederzeit unmoglich gemacht werden kann. Damit geschieht ihm
im Grunde genommen nichts anderes, als was im totalitdren
Staate auch dem Normalen geschieht, mit der Verscharfung al-
lerdings, dass er als der Minderwertige gilt und dies mit uner-
bittlicher Konsequenz zu fithlen bekommt. — Es ist ersichtlich,
dass als einziges Ziel die soziale Brauchbarkeit im Sinne der
herrschenden totalitiren Gemeinschaftsideologie anerkannt wird.
Echte fiirsorgerische Anpassungsbereitschaft gibt es nicht; fiir
karitative Gesinnung ist offiziell kein Raum. Selbstverstindlich
gibt es beides auch im totalitiren Staat; aber es darf sich nicht
offen zeigen, es kann sich auswirken nur unter einem Deck-
mantel, etwa dem der Erziehung zur Wehrhaftigkeit oder dem
der Vorsorge zur Verhiitung erbkranken Nachwuchses.

Stellen wir dem das Prinzip der demokratischen Lebensform
gegeniiber: das Ganze hat auch dem Einzelnen zu dienen; der
Einzelne und sein Tun und Lassen haben Sinn und Wert auch
als Besondere und unabhingig vom Dienst, den sie dem Gan-
zen leisten; ja, der Reichtum des Besonderen in der Einheit des
Ganzen gibt dem Ganzen erst seinen Gehalt. Auch die Indivi-
dualitit des Geistesschwachen und des charakterlich Abwegigen
hat ihr Eigenrecht. — Fiir die heilpadagogische Arbeit gelten
auf diesem Boden alle gefundenen Ziele in gleicher Weise; der
Akzent wird wird nicht auf eines allein gelegt. Soziale Brauch-
barkeit des Entwicklungsgehemmten soll erstrebt werden; zu-
gleich aber ist vorhanden und soll gepflegt werden die fiir-
sorgerische Anpassungswilligkeit der Gemeinschaft. Die Erzie-
lung der sozialen Tragbarkeit soll das allzu schwer zu Tragende
vermeiden, soweit es vermeidbar ist; wir glauben aber zugleich
an das Ideal einer karitativen Gesinnung. Nicht alle zwar teilen
diese Gesinnung; aber auch die ihr Fernestehenden sind bereit,
sie zu achten und ihr Raum und Auswirkungsméglichkeit zu
gewidhren. Das wichtigste aber ist, dass im demokratischen Rah-
men auch schon die angestrebte soziale Brauchbarkeit einen an-
dern Sinn erhidlt; sie soll hier den Entwicklungsgehemmten
nicht nur dazu befihigen, dem Ganzen zu dienen, sondern sie soll
ihn zugleich in den Stand setzen, fiir sich selbst und sein Eigen-
leben Raum zu gewinnen. Die demokratische Gemeinschaft,
in der er brauchbar werden soll, bietet eine reiche Mannigfal-
tigkeit von Méoglichkeiten, unter denen gewahlt werden darf;
damit wird es moglich, die soziale Brauchbarkeit in einer Form
zu gewinnen, die zugleich den Entwicklungsgehemmten aus
einer individuellen Not befreit, ihm selber hilft in seinem Lei-
den. Die demokratische Lebensform. sichert dem Heilpidagogen
die Méglichkeit, seinem Schiitzling wirklich zu helfen! — Von
solchem Helfen ist gar nicht mehr die Rede im totalitiren Staate.

Damit sind wir an den Punkt gelangt, an welchem
jeder einzelne von uns zu wihlen hat. Hier liegt die

(10)



Entscheidung iiber das, was wir «eigentlich» wollen.
Eigentlich, d. h. wesentlich, handelt es sich durchaus
nicht um dasselbe. Wir wollen Helfen-Kénnen! Und
diese Moglichkeit wiirde uns genommen durch die to-
talitire Lebensform. Das ist es, was unsere Entschei-
dung in diesen dusseren Angelegenheiten der Heilpid-
agogik bestimmen muss; das ist es, was unsere Stel-
lungnahme zur Staatsform bestimmt, innerhalb derer
wir unsere Arbeit leisten wollen. — Wir wissen, dass
wir damit nichts Neues sagen; wir meinen nur, es
miisse heute laut gesagt werden, und jeder miisse es
laut wiederholen, wo er daraufhin angesprochen wird.
Das Wort von der «geistigen Landesverteidigungs darf
fiir keinen weniger als fiir den Heilpddagogen ein
leeres Schlagwort bleiben.

Die bisherigen Ausfithrungen konnten die notwendigen
Ueberlegungen nur andeuten. Man wird trotzdem den Appell
verstechen. Auch im folgenden wollen wir nur einen Punkt
von dem, was nun auf diesem Boden zu sagen wire, kurz her-
vorheben.

Die Notwendigkeit der geistigen Landesverteidigung fiir un-
sere Arbeit ergibt sich bei einem Blick auf das Bildungsproblem.
Es soll hier nicht aufgerollt werden. Wir erinnern nur daran,
dass der Sinn unserer heilpidagogischen Erziehungsarbeit damit
steht und fillt, dass wir in unserer Zielsetzung nicht gebunden
sind an einen fiir jeden Fall geltenden und durch den Staats-
zweck inhaltlich festgelegten Begriff der sozialen Brauchbarkeit,
sondern dass wir von Fall zu Fall, ja von Situation zu Situation
das Erziehungsziel fiir jeden einzelnen Zégling neu und frei
suchen diirfen und uns halten diirfen an das, was wir der Wirk-
lichkeit des Leidens abgelauscht haben und was den Leidenden
aus seiner Not befreit. Dass wir diese Freiheit besitzen, er-
moglicht uns — wir wiederholen es — wirklich zu helfen.

In welcher Lage wir uns dabei aber befinden, das muss we-
nigstens nach einer Seite hin noch etwas ndher ausgefiihrt
werden.

Eine reine und ausschliesslich nach totalitiren Gesichts-
punkten geordnete Gemeinschaft gibt es in Wirklichkeit nicht.
Eindeutig sein kann nur das theoretische Prinzip und das po-
litische Dogma. Auch im totalitiren Staat lebt nicht eine ein-
zige Familie, in der es nicht vorkdme, dass auch etwa einmal
das Ganze fiir den einzelnen da wire; und in keinem Verein
gibe es kollegialen oder gar freundschaftlichen Verkehr, wenn
der Vereinszweck allein das Vereinsleben bestimmte. — Aber
ebenso gibt es keine reine Demokratie. Auch bei uns gibt es
und muss es geben totalitire Stromungen. Wir wollen ja die
Mannigfaltigkeit in der Einheit, und auch wir schétzen Autori-
tait neben Freiheit. :

Es ist aber ein Gesetz des sozialen Lebens, dass
jede Gemeinschaft — heisse sie nun Familie oder
Staat, Verein oder Partei — die in ihrem Bestande
bedroht wird, und die sich fiir ihren Bestand wehren
muss, eben dadurch dazu gedringt wird, sich selbst
als Ganzes wichtiger zu nehmen als ihre einzelnen
Glieder. Das bedeutet aber, dass dann die totalitiren
Haltungen auch in einer Demokratie zunehmen; ja,
es konnen voriibergehend, wenn die Gefahr gross wird,
totalitire Gesichtspunkte sogar das Uebergewicht be-
kommen. Heute aber befinden wir uns tatséichlich in
einer solchen Situation. Dieselbe Gefahr, die uns die
geistige Landesverteidigung zur Aufgabe macht, hat
auch zur Folge, dass eben das, was wir in unserem
Falle nach aussen hin abwehren, im eigenen Innern
erwacht und wichst. Dass dem so ist, zeigt ein Blick
in eine beliebige Tageszeitung.

Was aber geht uns Heilpidagogen das an? — Sehr
viel! Es heisst nichts anderes, als dass damit in un-
serem eigenen Lande und in unserer eigenen Seele
eben jene frither genannten Konsequenzen der totali-
tiren Lebensform fiir unsere Arbeit auftauchen, jene
Geringschitzung der heilpddagogischen Arbeit, jenes
Verlorengehen des wirklichen Helfens, jenes Einstel-
len des heilpidagogischen Zieles auf die Brauchbarkeit
im Sinne eines dogmatisch werdenden Staatszweckes,

(11)

jene Verkiimmerung der karitativen Gesinnung. In
unserm eigenen Innern wichst der selbe Gegner um so
mehr, je mehr wir gezwungen sind, ihn nach aussen
abzuwehren. In diesem unvermeidlichen Dilemma
liegt erst die tiefste Not umserer heilpidagogischen
Arbeit in dieser Stunde. Aus dieser Not fliichten viele
in die klare und kraftvollere Eindeutigkeit des Ex-
trems; andere verzagen ratlos und lassen sich durch
die unaufléshare Verwirrung des Gedankens auch das
Herz verwirren.

Was ist in dieser Situation unsere Aufgabe? —
Nichts anderes, als auszuharren auf unserem Posten
und den Kampf nicht aufzugeben, wenn fiir den Sieg
nicht von vornherein garantiert werden kann. Wer um
der Sache willen kdmpft, ist nicht zu schade dafiir,
Wunden zu empfangen, und es ist ihm selbstverstind-
lich, fur die gute Sache auch einmal zu fallen. Wir
miissen ‘wissen und verstehen, dass es die gegnerischen
Michte gibt und geben muss. Wir miissen auf ihren
bestandigen Widerspruch gefasst sein, ja miissen bereit
sein, auch ihm Gerechtigkeit widerfahren zu lassen,
den Widerspruch als ein Stiick Wirklichkeit zu achten.
Bei vollem Bewusstsein, dass wir damit die schwiichere
Position beziehen, diirfen wir uns doch nicht dazu ver-
leiten lassen, in das erfolgverheissende Extrem zu ver-
fallen und gegeniiber dem ungerechten Gegner selbst
ungerecht zu werden, weil wir damit diejenige Ge-
sinnung in uns vernichteten, die allein den rechten Sinn
unserer Arbeit verbiirgt. Wir miissen inshesondere
wissen, dass in Zeiten der Not, vor allem aber in Zeiten,
in welchen der Bestand unserer Gemeinschaft selbst
bedroht ist, die totalitiren, autoritativen, staats- und
nationalsozialistischen Tendenzen zwangsldufig wach-
sen und michtiger werden; wir miissen bereit sein, in
solchen Zeiten die Einschrinkung der Unterstiitzung
und Forderung unserer Arbeit durch die Gemeinschaft
hinzunehmen und den #usseren Rahmen unserer Ar-
beit einfacher und bescheidener zu spannen. Niemals
aber diirfen wir deswegen unsere ideellen Anspriiche
aufgeben, die das Recht der entwicklungsgehemmten
Individualitit vertreten; niemals diirfen wir verzichten
auf das Ideal der karitativen Gesinnung, das wir viel-
mehr um so héher zu halten und um so offener zu
bekennen haben, je tiefer die karitative Tiichtigkeit
sinkt. Niemals diirfen wir aufhoren zu arbeiten im
Sinn unserer Ueberzeugung, und wire es auch unter
den diirftigsten Bedingungen.

Wir haben mit alldem von einem nicht gesprochen,
nicht von dem, was unseren personlichen Einsatz in
unserer Arbeit triigt, nicht von unseren Idealen, nicht
von unserem Glauben. Wir haben lediglich versucht,
den Blick zu schirfen fiir die Realititen, von denen
es abhiingen wird, ob wir unserem Glauben leben und
unsere Ideale verwirklichen diirfen. Wir meinen, dass
wir heute vor allem real und niichtern denken miissen,
damit unser Glaube Lebensraum behalte. Wir brauchen
klaren Blick. Nur dann wird uns die Ruhe nicht ver-
lassen, die davor bewahrt, desperat zu werden und
dem bequemeren Extrem zu verfallen. Nur dann wird
es uns moglich sein, unserem schweizerischen Wahl-
spruch treu zu bleiben, der den rechten Sinn unserer
Arbeit garantiert: Einer fiir Alle — und — Alle fiir
Einen.

Hor-Erziehung fiir Taube ?

Vom 19. bis 21. April 1938 fand in der Ziircher Taubstummen-
anstalt ein Fortbildungskurs fiir Taubstummenlehrer statt. Un-
gefdahr 130 Teilnehmer, darunter auch Gaste aus dem Ausland,
besuchten diese Veranstaltung.

535



Dr. Barezi, Taubstummenlehrer und Ohrenarzt aus Budapest,
erklirte und zeigte sein neues Unterrichtsverfahren «Hérerwecken
und Hérerziehen» bei Taubstummen. Die oft geringen Erfolge
der Unterrichtsarbeit und neue Einsichten beim Studium der
Ohrenheilkunde hatten Dr. Barczi veranlasst, andere Wege in
der Sprecherziehung zu suchen. Besonders die Resultate der
Ohrenuntersuchungen aller schulpflichtigen Gehérlosen in Un-
garn hatten ihn neue Unterrichtsméglichkeiten ahnen lassen.
Es war Dr. B. aufgefallen, dass nur bei 15% der Untersuchten
eine Schidigung des Mittel- oder Innenohrs festgestellt werden
konnte. Darum vermutete er, dass die Ursache des Gehérman-
gels im Gehirn, in der Kortex, liege (Surdomutitas corticalis).
Er glaubte, dass gewisse Hirnrindenteile unentwickelt seien und
durch entsprechende Hériibungen zum Arbeiten gebracht wer-
den konnten. Dr. B. begann nun, sein Hérerziehen bei Privat-
schiilern zu erproben. Sie spiirten den Sprechrhythmus und die
Tonschwingungen und konnten durch diese taktilen Empfindun-
gen die Worte unterscheiden. Es gelang ihm nach und nach,
durchs Ohr mit seinen tauben Schiilern Gespriche iiber allerlei
Tagesneuigkeiten zu fiihren.

Kamen seine Schiiler zum Héren?, fragen wohl manche. Diese
Frage ist schwer zu beantworten. Es ist erwiesen, dass Gehor-
lose mit dem Tastsinn Worte und gar Sitze verstehen kinnen.
Ob diese Tastempfindungen mit der Zeit zum Héren fithren, ist
noch unabgeklirt.

Dr. B.” demonstrierte an verschiedenen Schiilern der Taub-
stummenanstalt Ziirich seine Lehrmethode. Erst priifte er die
Kleinen, ob sie fiir das Horerziehen fihig seien. Vermochten die
Kinder in die Handfliche gehauchte Laute von einem lang und
lautgesprochenen O zu unterscheiden (primir-dynamische Re-
aktion), so waren sie fiir seine Methode reif. — Fillt diese Prii-
fung negativ aus, so muss das Kind in einer Vorschule oder
im Elternhaus durch allerlei Aufmerksamkeitsiibungen zur
«Tonreife» erzogen werden. — Dr. B. iibte mit einigen Schiilern
finf bekannte Worte ein. Schon nach 2- bis 3maligem Ins-Ohr-
sprechen konnten die Kinder das Gehérte richtig wiedergeben.
Dann erklirte Dr. B., wie er durch systematischen Sprachaufbau
seine Schiiler zum «Hé6ren» bringe.

Das Hoéren Tauber wird nie zum Héren hérender Menschen.
Bestenfalls konnen Gehorlose dazu kommen, auf kurze Distanz
gesprochene Worte durchs Ohr aufzunehmen. Lohnt sich das
miihsame, zeitraubende Hérerziehen? Dr. B. bejaht die Frage.
Das Sprechen dieser Gehorlosen wird rhythmischer, fliessender
und wohlklingender. Die jahrelange Arbeit von Schiiler und
Lehrer wird durch angenehmere Aussprache und bessere Ver-
kehrsmoglichkeit mit Horenden belohnt. —

Der zweite Kursreferent war Herr Kunz, Taubstummenlehrer
in Zirich. Er berichtete von seinem halbjihrigen Besuch in
amerikanischen Taubstummenanstalten und Fiirsorgeinstitutio-
nen fiir Gehorlose.

In den vergangenen Jahren haben die Amerikaner die Er-
rungenschaften der Technik auch zum Wohle der Gehérlosen
verwertet. Sie haben feine, elektrische Hormessapparate, die
Audiometer, geschaffen. Diese erlauben, die Horreste der Taub-
stummen schnell und sicher festzustellen. Durch die Hérmessun-
gen hat man die Einsicht gewonnen, dass nur sehr wenige Ge-
héorlose ganz taub sind, etwa 3 9. Die iibrigen 97 % weisen
kleinere und grossere Hérreste auf, die man mit den Hérappa-
raten noch auswerten kann. Diese Hérrestigen konnen mit
speziell gebauten Vielhorern — #hnlich den Héranlagen in un-
sern Kirchen — das Sprechen leichter und besser erlernen als
durch die bekannte Ablesemethode.

Durch die grossen amerikanischen Unterrichtserfolge mit den
Horapparaten aufgemuntert, regte Herr Kunz an, man méchte
auch bei uns in der Schweiz solche Anlagen einrichten. Das
konne aber keine kleine Anstalt fiir sich tun, da zum Gelingen
erst Schiilergruppen mit gleichen Begabungen und gleichem
Horvermogen geschaffen werden miissten. Unsere schweizeri-
schen Zwerganstalten sollen nicht, wie bisher, die &rtlich n#chst-
wohnenden Gehorlosen sammeln. Sie sollen zusammen arbeiten
und sich in verschiedene Aufgaben teilen: FErziehung Ganz-
tauber, Schwerhoriger, Schwachbegabter usw. Um diese Tren-
nung durchfithren zu kénnen sollen erst alle Gehérlosen der
deutschsprechenden Schweiz mit etwa 5 Jahren in einer Zentral-
anstalt gesammelt werden. Da erhalten sie Vorschulunterricht,
die erste Artikulation und werden auf Begabung und Hérver-
mégen hin gepriift. Nach 2 bis 3 Jahren werden die Kinder in
die ihnen entsprechende Anstalt eingewiesen. Die Anstalten fiir
Ganztaube unterrichten ihre Schiiler wie bisher mit Ablesen.
In den iibrigen Erziehungsheimen werden die Hérrestigen neben
dem Ablesen auch mit den Vielhoranlagen ausgebildet.

Diese Neugestaltung der deutschschweizerischen Taubstum-
menanstalten und die hieraus sich ergebenden Umstellungen

stossen da und dort auf Widerstand. Doch sollten Altgewohntes
und personliche Griinde hintanstehen, wenn es um das Wohl der
Gehorlosen geht. In Amerika und Dénemark hat man die For-
derung der Neuzeit: «Zusammenarbeit zum Zwecke der Ar-
beitsteilung» schon verwirklicht. Ist solches wohl auch im
Lande Pestalozzis méglich? 0. Sch.

Bericht iiber die 17. Hauptversammlung

des Heilpidagogischen Seminars
und iiber die Zusammenkunft ehemaliger Kandidaten

Nachdem der Verbandsprisident, Herr Regierungsrat Dr. Rob.
Briner, am 14. Mai 1938 die Giiste, den Erziehungssekretdr des
Kantons Thurgau und die Abgeordneten der Zentralschulpflege
der Stadt Ziirich, die Herren Dr. Marx und Dr. Lee, begriisst
hatte, ging er iiber zur Behandlung der Geschiftsliste. Proto-
koll, Jahresbericht und Rechnung wurden von der Versammlung
genehmigt und der Quistor entlastet. Die durch die Riicktritte
von Dr. Lauener, Schularzt, Bern, und Dr. Brugger, Schularzt,
Basel, entstandenen Liicken im Ausschuss sollen so bald als
moglich ausgefiillt werden. In warmen Worten dankte Herr
Dr. Briner Herrn Prof. Hanselmann und seinen Mitarbeitern fiir
die trotz der Schwere der Zeit immer wieder geleistete Arbeit.

Herr Prof. Hanselmann berichtete von 14 Neuaufnahmen in
den diesjihrigen Kurs des HPS, der durch eine Vermehrung
der Handarbeitsstunden eine kleine Abdnderung des bisherigen
Programms bringe.

Die Durchfithrung des fiir die Zeit vom 17. bis 21. Juli 1939
in Ziirich geplanten internationalen Kongresses fiir Heilpad-
agogik sei noch nicht gesichert.

Das Referat von Herrn Dr. Moor iiber «Unser Ziel» erscheint
an anderer Stelle dieses Blattes.

Am 15. Mai 1938 sprach Herr Prof. Hanselmann im Kurhaus
Rigiblick vor seinen ehemaligen Schiilern iiber «Religion und
Heilpidagogik». Er fiihrte aus: Die Heilpiddagogik ist nicht nur
ein Fach, sondern ein besonderer Fall des Menschlichen mit
Schwierigkeiten und Begrenzungen. Forschen und Helfen wird
erst wirkliche Leistung, wenn der Auftrag dazu von ausser-
menschlichen Kriften, von Gott kommt, um den alle sich grup-
pieren, die einen zu-, die andern abgekehrt. Das forschende und
behandelnde Tun am entwicklungsgehemmten Kinde stellt die
unausweichliche Frage: «In welchem Auftrag tust du das? Wo-
hin fithrst du, wo birgst du das Kind?» Das Kind sucht Ber-
gung bei Eltern und Lehrern. Der Erwachsene kann sie im Ehe-
kameraden, in der Familie, dem Verein, beim Freund und
Freundeskreis, beim Staat und in der Idee der Menschheit
suchen. Sie alle aber konnen nicht letzte Bergung sein: Der
Ehekamerad kann sterben; die menschliche Gemeinschaft ist
nicht so, wie wir sie gerne hiitten. Die letzte endgiiltige Bergung
ist Gott, Gott ist unvorstellbar, aber doch so nahe, dass wir die
letzte Geborgenheit immer wieder spiiren. Sie ist aber nicht
ein fiir allemal da. Wir miissen immer wieder Bergungslosigkeit
erleben und Bergung suchen. Bergung bedeutet Glauben an
Gott. Menschlich gesehen, konnen wir nur suchen: Das Finden
ist nicht Menschen-, sondern Gottes Sache. Nicht ich habe die
Bergung, die Bergung hat mich. Die Voraussetzungen und
Grenzen der religiosen Erziehung liegen einerseits in uns selbst,
andererseits im entwicklungsgehemmten Kinde. Als selbst Su-
chende {inden wir den mit dem Kinde zu gehenden Weg besser,
denn als Fertige. Religionsunterricht allein geniigt nicht, er ist
zu anhéorerisch, aber zu wenig anschaulich. Religiose Erziehung
ist notwendig. Das Kind darf nicht nur vem lieben Gott er-
zidhlen horen, es muss ihn auch spiiren. Es ist Gottes Auftrag
an uns, zum Spiiren zu bringen. Wir miissen tun, dem Kinde vor-
tun, sonst kann es nicht nachmachen. Worte sind nétig, damit
das Kind begreife, Taten ver ihm und an ihm, damit es er-
griffen werde. Wie wir Gott anschaulich machen, ist eine be-
sondere Frage der Methodik. Es fillt Herrn Prof. Hanselmann
schwer, in einer Versammlung Bekenntnisse letzter Art abzu-
legen. Vor sich selber legt er sie taglich ab. Jeder Heilpidagoge
muss Selbstentscheidender sein und sich der Verantwortung fiir
die Entscheidung bewusst sein. L. Gliittli.

Berichtigung

Im Artikel «Ueber Unausgeglichenheiten in der Entwicklung
im Kindes- und Jugendalter» (Heilpadagogik Nr. 1, 8. Jahr-
gang) aus der verdienstvollen Feder M. Linders hat sich eine
zweifache Verwechslung eingeschlichen. Der aufmerksame Leser
wird bereits von sich aus die graphischen Darstellungen der bei-
den Fille an den ihnen zukommenden Platz gesetzt und deren
Basis von oben nach unten geriickt haben.

«Heilpidagogiky. Schriftleitung: Dr. Martha Sidler, Ziirich 10.

536

(12)



	Heilpädagogik : Organ des Verbandes Heilpädagogisches Seminar Zürich : Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung, Juli 1938, Nummer 3

