
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 73 (1928)

Heft: 31

Anhang: Zur Praxis der Volksschule : Beilage zur Schweizerischen
Lehrerzeitung, August 1928, Nummer 5

Autor: Schmid, Werner

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR PRAXIS DER VOLKSSCHULE
BEILAGE ZUR SCHWEIZERISCHEN LEHRERZEITUNG AUGUST 1928 • N UMMERS

Schule und Friede
Was ist Frieden? Die Frage scheint sinnlos, ist es aber nicht.

Die Zahl der Friedensverträge, die die Weltgeschichte uns nennt,
ist Legion. Den Frieden aber hat die Menschheit in den Jahr-
lausenden ihres Daseins noch nicht gefunden. Es ist ganz offen-
sichtlich: der Friede, von Diplomaten geschlossen, der politische
Frieden, die Atempause zwischen zwei Kriegen, und mag sie ein
Jahrhundert und länger dauern, ist nicht der wahre Frieden.
Dieser Friede befriedigt uns nicht. Denn er wird abgelöst werden
durch einen neuen Krieg. Und leben etwa in diesen Atempausen
die Völker wirklich im Frieden? Nein, der politische Krieg wird
abgelöst durch den wirtschaftlichen und sozialen Krieg. Auch
heute flammt das Herz der ganzen Menschheit in der Gier nach
Besitz. Was Pestalozzi vor mehr denn hundert Jahren in seinen
„Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung
des Menschengeschlechts" sagte, ist heute bitterere Wahrheit
denn je: „Der gesellschaftliche Zustand ist in seinem Wesen eine
Fortsetzung des Krieges aller gegen alle." Und es ist zweifellos:
wir werden den wahren Frieden nicht finden, solange wir glauben,
ihn an die Materie binden zu können, solange wir vom rein Stoff-
liehen den Willen zum Frieden abhängig machen. Denn das
Materielle, losgelöst von allem geistigen Dasein, in sich selbst
ruhend und befriedigt, ist lebenerdrückende, ist unförmliche, ist
tote Masse. Erst der Geist birgt wahres Leben, erst in ihm er-
wachen wir zu wirklichem Dasein. Erst in ibm auch vermag das
lebendig zu werden, um das sich die Völker in irrer Sehnsucht seit
Jahrtausenden mühen : der Friede. Er ist eine geistige Kraft, eine
sittliche Kraft, eine Kraft, die in ihrer vollen und letzten Aus-
Wirkung den von Pestalozzi geforderten sittlichen Zustand
schafft. Das ist es: ein sittliches Dasein, ein Leben in reiner Form,
beherrscht von der sittlichen Idee.

Erkennen wir so, daß dieser sittliche Zustand die höchste
Daseinsform der menschlichen Gesellschaft darstellt, so wird uns
ohne weiteres klar, daß dieser sittliche Zustand zugleich auch
identisch ist mit dem Friedenszustand, den wir herbeiwünschen.
In diesem sittlichen Zustand ist jeder Krieg, jeder Unfriede zwi-
sehen den Völkern ausgeschlossen, in diesem sittlichen Zustand
ist aber auch jeder soziale Unfriede unmöglich. Denn dieser Zu-
stand ist zweifellos aufgebaut, nicht auf dem Prinzip der Gewalt,
des Forderns, der Selbstsucht, der Materie, sondern auf dem
Prinzip des Dienens, des bewußten und willigen Einordnens in die
Gemeinschaft. Da dieses dienende Einordnen in die Menschheits-
familie aber unsere höchsten innern Kräfte anspannt, ist damit
zugleich auch gesagt, daß dieser Friedenszustand nicht identisch
ist mit Muckertum und Verweichlichung, als was ihn so mancher
kraftstrotzende Kriegsfreund und erwerbstüchtige Realist dar-
stellen möchte. Diese innere Bereitschaft des einzelnen, dieser
bis zur Selbstverleugnung gesteigerte Wille zum Dienst an den
Mitmenschen ist die unerläßlichste Voraussetzung des wirklichen
Friedens. Es ist die Bereitschaft eines Christus, eines Pestalozzi,
eines Franz von Assisi. Zweifellos sind wir heute noch weit davon
entfernt. Darüber können auch tausend Pestalozzifeiern nicht
hinwegtäuschen. Aber wir haben unendlich viel gewonnen, wenn
wir einmal dieses Ziel klar erkennen und bereit sind, tätig danach
zu streben.

Aber hier erhebt sich nun die Frage : haben wir denn nicht die
Form der sich gegenseitig dienenden Gemeinschaft bereits ge-
fanden in Familie und Staat? Sicher wird der Geist sich immer
in der Materie auswirken, sicher werden Familie und Staat Aus-
druck unseres innern Zustandes sein. Aber was sich da offenbart,
ist zweifellos kein Zustand der Harmonie, sondern ein solcher
höchster Disharmonie. Unsere Wohnstuben sind in weitaus den
meisten Fällen weit davon entfernt, eine „Muttererde der Sittlich-
keit zu" sein, wie Pestalozzi es verlangte. Darum ist aber auch der
Staat, als menschliche Einrichtung, nicht sittlich, kann es auch
nicht sein, solange nicht die Individuen, als Träger des Staates,
sittlich sind. Denn der Staat ist keine übernatürliche Macht, alles,

was er an Macht besitzt, haben wir Menschen ihm verliehen. Zu-
nächst aus Zwang. Äußere Not, äußere Bedrängnis irgendwelcher
Art zwangen die Menschen zum Zusammenschluß. Solange die
Menschen gemeinsam, in ihrer Gesamtheit über das Wohl und
Wehe eben dieser Gesamtheit berieten, besaßen sie zweifellos
die Möglichkeit, bewußt oder unbewußt, dem Staat den Stempel
ihrer Sittlichkeit oder Nicht-Sittlichkeit aufzudrücken. Je mehr
aber die Gemeinschaft wuchs, um so rascher verschwand diese
Möglichkeit, um so rascher verschwand zum mindesten das Gefühl
einer solchen Möglichkeit. Der Begriff des Staates als Gemeinschaft
verschwand und ging über an diejenigen, die die Gesamtheit re-
gierten. Das klassische Beispiel des von der Gesamtheit gelösten
Staatsbegriffes, des Staatsbegriffes, der als selbständig wirkende
Kraft über ihr steht, stellt der Absolutismus dar, dessen einem
Vertreter man ja das bedeutsame und äußerst charakteristische
Wort in den Mund legt: L'état c'est moi!

Etwas von diesem Geist scheint heute noch lebendig zu sein.
Wir verbinden heute mit dem Begriffe Staat nicht in erster Linie
denjenigen der Gemeinschaft, sondern die Begriffe Bureaukratie,
Steuer zahlen, Aufsicht, Polizei, Schikane, Wahlkampf usw. Und
auch der Gemeinschaftsgedanke, der nach all diesen Dingen im
Hintergrunde auftaucht, ist nicht, was er sein sollte. Es ist in
neunzig von hundert Fällen eine Interessengemeinschaft, die der
Staat für uns darstellt. Eine Interessengemeinschaft die der
Einzelne mit dem Staat eingeht, die Gruppen mit dem Staat ein-
gehen, oder endlich kann es auch eine Interessengemeinschaft sein,
die die Gesamtheit der Staatsbürger mit ihm eingeht, wenn es gilt,
den Staat gegen einen sogenannten Feind zu verteidigen, wenn es

gilt, in den Krieg zu ziehen. Halten wir also fest, daß der Staat
für uns ein Abstraktum bedeutet, eine Macht, vor der wir uns
respektvoll zu verbeugen haben, wenn wir nicht mit ihr in Konflikt
kommen wollen. Und wenn dieser Staat auch so manchen Politiker
mit Wichtigkeit und Würde erfüllt, so ahnen wir doch, daß ihm
irgend etwas fehlt, ein Etwas, für das wir uns wahrhaft begeistern
könnten, ein Etwas, das uns den Weg in die Zukunft weisen würde.
Wo aber finden wir dieses Etwas?

Legen wir uns in diesem Zusammenhange zunächst die Frage
vor: In welchem Verhältnis steht nun dieser Staat zur Schule?
Vergessen wir nicht: der Staat ist der Schöpfer, der Erhalter der
Schule. Die Schule ist einer der wichtigsten, wenn nicht der
wichtigste Bestandteil des Staates. Unsere Volksschule, eine der
großartigsten Kulturerrungenschaften, wurde geschaffen zu einer
Zeit, da an der Spitze unseres Staatswesens Männer von bewun-
dernswertem Weitblick standen. Sie erkannten, daß ein Volks-
staat, eine wahre Demokratie nur möglich ist, wenn die Träger
der Demokratie befähigt werden, ihre schwere Aufgabe der Selbst-
regierung zu erfüllen. Sie erkannten, daß die Volksschule die
einzige Möglichkeit darstellte, dieses Ziel zu erreichen, daß der
Volksschule die Aufgabe zufiel, neue Ideen, neue Grundsätze im
Volk zu pflanzen, daß die Volksschule allein die Möglichkeit besaß,
die neue Staatsform in den breiten Massen zu verankern. Die
Zweckbestimmung, die diese Staatsmänner in unserem Kanton
z. B. der Schule gaben, spricht das klar und deutlich aus: „Die
Schule hat die Kinder zu bürgerlich brauchbaren Menschen zu
erziehen." Diese Männer anerkannten also ohne weiteres die
Macht der Schule. Sie schufen die Volksschule nicht nur für
den einzelnen, sondern ebensosehr für die Gesamtheit, für den
Staat.

Die Schule ihrerseits nahm diese Aufgabe zunächst freudig
auf sich. War sie auch schwer, so war sie doch auch sehr ver-
lockend. Und die zahlreichen Lehrer, die in der Stille, um einen
kärglichen Lohn in- uneigennütziger Weise an diese Arbeit gingen,
taten es zweifellos im Bewußtsein ihrer Kraft, ihrer Macht, ihrer
Notwendigkeit. Sie taten es nicht, weil sie den Staat brauchten,
weil sie z. B. versorgt sein wollten, sondern sie taten es umgekehrt
deshalb, weil der Staat sie brauchte, weil er ohne sie nicht be-
stehen konnte. Sie waren also bis zu einem gewissen Grade die
Schöpfer des neuen Staates. Sie formten das Bild unserer Demo-

17



kratie in der Seele der kommenden Generationen. Es ist wichtig,
das zu erkennen. Denn wenn wir diesen Gedanken zu Ende
denken, kommen wir zu einer sicherlich ungewohnten, oder sagen
wir ruhig zu einer revolutionären Einstellung zum ganzen Problem
Staat und Schule. Im Augenblick, da wir uns dieses Zusammen-
hangs klar werden, wächst die Schule, vom Staat geschaffen,
scheinbar unter seinem Zepter stehend, über diesen Staat empor,
wird zum Schöpfer, zum Träger dieses Staates. Nun erscheint uns
die Schule nicht mehr nur als die harmlose Einrichtung, wo man
den Kindern ein gewisses Quantum Wissen beibringt», sondern als
eine höchst aktive Macht, als eine positive Kraftzentrale aller-
ersten Ranges. Aber es muß auffallen, daß die lebendigen Kräfte,
die von der Schule ausströmten, nach und nach versiegten, daß
der ganze Schulapparat irgendwie leerlief. Wie kommt es, daß
die Schule überhaupt zu einem solchen Apparat wurde Um die
Antwort zu finden, wollen vir nun zunächst wieder zum Staat
zurückkehren.

Wir sind zur Erkenntnis gekommen, daß unserm Staat ein
gewisses Etwas fehlt, ein Etwas, an das man sich in Begeisterung
hingibt. Das muß," wenn vir die Geschichte unseres Landes im
letzten Jahrhundert aufmerksam verfolgen, zu Beginn desselben
wesentlich anders gewesen sein. Die Ereignisse der dreißiger und
vierziger Jahre sind ein beredtes Zeugnis für die lebendige An-
teilnähme der gesamten Bevölkerung am Werden unseres Staates.
Allein auf die Perioden des Sturms und Drangs folgte, vie es
durchaus natürlich ist, eine solche ruhigerer Entwicklung und
Beschaulichkeit. Und da man entdeckte, daß der Staatskarren
nun ganz ordentlich lief, ohne daß man sich persönlich groß darum
bemühte, ließ man ihn laufen. Man begnügte sich mit dem Stimm-
zettel, ließ sich durch einige Abstimmungs- und Wahlkämpfe noch
etwas gefangen nehmen, im übrigen sorgte ja der Staat für die
Allgemeinheit. Eben dieser Staat, den man selber hätte sein sollen.
Kurz, die Periode ruhiger Entwicklung degenerierte zu einer
Periode unfruchtbaren Stillstandes. Auch der Staat begann leer
zu laufen, auch er wurde zu einem Apparat. Indessen der Staats-
gaul gemächlich weitertrappte, fielen ihm aber diese und jene
Dinge vom Karren, ohne daß er es merkte. Die Macht verschob
sich ganz allmählich, Hand in Hand mit der Entwicklung der
Technik, auf die Wirtschaft. Eine neue Macht erhob sich, die
neben dem Staat zu regieren begann, die heute weit stärker ist
als der Staat, und die der Staat erst erkannte, als er ihr machtlos
gegenüberstand: das Kapital. Die Folgen dieser Entwicklung und
Verschiebung bekam der Staat alsbald zu spüren : die Zerklüftung
des Volkes durch die verschärften sozialen Gegensätze. Der soziale
Unfriede war eingezogen. Wie ihn bannen?

Eine zweite schwere Folge hatte diese Entwicklung. Wir
wollen diese und die folgenden Tatsachen mit aller Unvorein-
genommenheit feststellen, ohne irgendwelche parteipolitische
oder wirtschaftspolitische, ohne irgendwelche verletzende Ab-
sieht. Es soll nur eine Feststellung von Tatsachen sein, um die
wir nicht herumkommen, wenn wir zu neuen Gesichtspunkten
emporklimmen, wenn wir neue Wege finden wollen. Die stärkste
wirtschaftliche Macht im heutigen Staate, das Kapital, ging mit
dem Staate eine weitgehende Interessengemeinschaft ein. Der
moderne Staat wurde von dieser neuen Macht abhängig, an sie
gebunden. Er mußte ihren Interessen dienen, denn er war seiner-
seits auf ihre Unterstützung angewiesen. Und in dieser Tatsache
haben wir die Hauptursache des Krieges zu sehen. Staat und
Kapital haben sich gemeinsam in die Hauptschuld am Krieg zu
teilen, mit dem Unterschiede freilich, daß der Staat, oder besser
die Staaten, die Leittragenden geworden sind. Solange das Kapital
den Krieg will — in den Begriff Krieg sei von vorneherein auch
der Begriff des Wirtschaftskrieges mit einbezogen — solange muß
der Staat den Krieg ebenfalls wollen. Mit dem Begriff und Wesen
des heutigen Staates ist der Begriff des Krieges unweigerlich
verknüpft. Unsere europäischen Staaten, die die Gemeinschafts-
idee nur noch in ganz verkümmerter Form verkörpern, schweben
in einer ständigen Angst vor ihren Nachbarn. Darum ist die
größte Sorge das Militär. Die neun Milliarden, die alljährlich in
Europa für das Militär ausgegeben werden und die der Welt-
kriegsrüstungen darstellen, sprechen eine unmißverständliche
Sprache. Sie sprechen deutlich davon, daß die Staaten das Ver-
trauen in ihre und die benachbarten Gemeinschaften verloren

haben. Diese Tatsache ist um so betrübender, als sie auch für uns
gilt. Kehren wir damit zur Schule zurück.

So wie die Allgemeinheit sich dem Staate gegenüber im Laufe
der Zeit mehr und mehr gleichgültig verhielt, ihn als eine selb-
ständige Macht anerkannte, so tat es auch die Schule. Die Schule,
zunächst größte Stütze und Verkünderin des Staates, gewöhnte
sieh allzusehr an eine kritiklose Verherrlichung desselben. Anstatt
den wahren Staat als einen lebendigen, steter Verwandlung unter-
worfenen Organismus darzustellen, begnügte sich die Schule, den
bestehenden Staat, der längst aus einem lebenssprühenden in einen
bureaukratischen sich verwandelt hatte, zu loben und zu preisen.
Anstatt seine Schwächen, seine zahlreichen Unvollkommenheiten
aufzuzeigen, um den künftigen Staatsbürgern ihr kommendes
Arbeitsfeld anzuweisen, wurden die Vorzüge in selbstgefälliger
Weise in ein allzu helles Licht gerückt. Anderseits begann der
Staat in selbstverständlicher Weise diese Verherrlichung durch
die Schule zu verlangen. Er maßte sich der Schule gegenüber eine
Stellung an, die ihm nichtgebührte. Aus der Pflicht, die öffentlichen
Schulen zu unterhalten, leitete er fälschlich das Recht ab, diese
zu bevormunden. Es ist ausgeschlossen, daß ein Staat, der seine
schöpferische Periode überschritten hat, seinerseits auf die Schule
schöpferisch einwirkt. Das Umgekehrte muß der Fall sein. Das
große Verschulden der Schule aber liegt darin, daß sie sich diesen
nivellierenden, diesen bureaukratischen Tendenzen des Staates
widerspruchslos hingab. In diesem Verhalten liegt der Schlüssel
zum Problem Frieden und Schule. Wir sind beim Kernpunkt
unserer Betrachtungen angelangt.

Der-Staat, haben wir gesehen, oder besser die heutigen Staaten,
glauben, ohne militärische Macht nicht auskommen zu können.
Sie glauben also an den Krieg, nicht an den Frieden. Die Schule
begab sich in allzugroße Abhängigkeit des Staates und machte
diese seine Ansicht zu der ihrigen. Die Wechselwirkung zwischen
Staat und Schule wurde der letztern zum Verhängnis. Die Ver-
antwortung, die mit dieser Feststellung der Schule aufgeladen
wird, ist ungeheuer. Denn wenn wir Lehrer diese Feststellung als

richtig anerkennen, nehmen vir die Schuld am Weltkrieg auf
uns. Ich weiß, daß eine solche Feststellung etwas Entsetzliches ist.
Ich weiß auch, daß sie in dieser krassen Form nicht in vollem Um-
fange richtig ist, daß die ganze wirtschaftliche Entwicklung, die
rasenden technischen Fortschritte uns in atemraubender, be-

sinnungsloser Spannung mit dem Strom, anstatt gegen ihn schwim-
men ließen. Ich weiß, daß eine solche Behauptimg bis zu einem
gewissen Grade eine bittere Ungerechtigkeit darstellt; aber ich
fühle, daß in dieser schmerzlichen und vernichtenden Feststellung
wir doch irgendwie der letzten Wahrheit nahe kommen. Und ich
weiß, in vollkommener Gewißheit, wir werden nur dann unsere
wahre und unerhört schwere, aber auch unerhört große Aufgabe
erfüllen können, wenn wir, unsere eigenen Interessen völlig außer
acht lassend, in völliger Selbsthingabe, dieses Kreuz auf mis
nehmen. Wir, die Schule, die Lehrer aller Länder und aller Stufen
nehmen die Mitschuld am Kriege auf uns.

Wenn wir den Mut haben, dieses Geständnis zu machen, wirt
uns aus dem Schmerz dieser Demütigung sicher auch die Kraf
zu freudiger Arbeit an einer bessern Zukunft erwachsen, zur
Arbeit an einer Zukunft, mit der wir allein die Schuld der Ver-
gangenheit zu tilgen vermögen.

Man kömite hier vielleicht den Einwand erheben, daß sich
die Schule nicht in die Politik einzumischen habe. Man müßte
da wohl zunächst feststellen, was unter Politik zu verstehen ist.
Auf alle Fälle wollen wir die Parteipolitik aus der Schule ver-
bannen. Nicht verbannen aber dürfen wir die großen Menschheit«-
fragen, die Fragen der Menschheitspolitik. Wer wagt es, die Frage :

soll die Schule zum Frieden erziehen zu verneinen Sind wir mis
doch alle darin einig, daß wir die Kinder zu sittlichen Menschen
heranzubilden haben. Sittlichkeit ist das höchste Bildungsziei.
Mit einem wahrhaft sittlichen Zustand aber schaffen wir, so sahen

wir eingangs unserer Betrachtungen, auch den einzig wahren
Friedenszustand. Zur Sittlichkeit erziehen, heißt also ohne weiteres
auch zum Frieden erziehen. Sittlich sein heißt aber, die höchste
Stufe menschlicher Vollkommenheit erreicht haben. Sittlich sein
heißt gut sein. Sittlich sein heißt in vollkommener Harmonie
leben. Sittlich sein heißt, das Göttliche in uns zum Leben erweckt
haben. Zu dieser Sittlichkeit erziehen, ist unsere höchste Aufgabe :

18



sie ist es nicht durch ein Gesetz, nicht durch irgendeinen mensch-
liehen Machtspruch, sie ist es, weil sie das schöpferische Prinzip,
das in der Menschheit lebendig ist, darstellt. Diese Kraft ist in
uns allen lebendig.

„Ich besitze eine Kraft in mir selbst, alle Dinge dieser Welt mir
selbst, unabhängig von meiner tierischen Begehrlichkeit und von
meinen gesellschaftlichen Verhältnissen gänzlich nur im Gesichts-
punkt, was sie zu meiner innern Veredlung beitragen, vorzustellen
und dieselben nur in diesem Gesichtspunkte zu verlangen oder zu
verwerfen",
sagt Pestalozzi. Dies ist die einzige Kraft, der wir zu gehorchen
haben. Auch dann, wenn sie Einrichtungen der menschlichen Ge-
Seilschaft, die bisher allgemeine Anerkennung fanden, als ver-
werflieh betrachten muß.

Denn wiederum erkannte Pestalozzi,

„die Sittlichkeit ist individuell, sie besteht nicht unter zweien.
Kein Mensch kann für mich fühlen: Ich binn sittlich. Wir müssen
gesellschaftlich ganz ohne Glauben an gegenseitige Sittlichkeit unter
einander leben, aber mitten durch diesen Unglauben bildet sich ihr
Bedürfnis in meinem Innersten und erhebt mich zu dem Gefühl, daß
es in meiner Hand ist, mich selbst zu einem edleren Geschöpf zu
machen, als Natur und Geschlecht mich als bloß tierisches und gesell-
schaftliches Geschöpf zu machen imstande ist."

Wir haben uns damit zurückgefunden zum Element des Staates,
zum Element der Gesellschaft, zum Element der Gemeinschaft:
zum Individuum. Es gibt keine Organisation, kerne Institution,
auf die wir die Erziehung zur Sittlichkeit und damit die Erziehung
zum Frieden abwälzen können, jeder einzehie muß sie an sich selbst
vollbringen. Jeder einzelne, der im täglichen Leben nach seiner
in ihm selbst ruhenden sittlichen Kraft handelt, verwirklicht ein
Stück allgemeiner Sittlichkeit, verwirklicht ein Stück Utopie,
erschließt uns ein Stück Neuland, erweckt eine ewige Kraft zum
Leben. „Er lebe der Gegenwart, helfend der Ewigkeit; aber er
helfe der Ewigkeit, lebend der Gegenwart," verlangt Pestalozzi
vom Menschen.

Indem wir so auf das Element der Gemeinschaft zurückgreifen,
erschließt sich uns auch der Sinn dieser neuen Gemeinschaft.
Eine völlig neue Gemeinschaft wird es sein, eine Gemeinschaft, die
weit über alle Materie hinausragt, wenn sie in dieser auch sinnen-
fällig zum Ausdruck kommen soll. In einer neuen, höhern Einheit
der Kultur, die ihren Ursprung hat im rein Geistigen, das wir
nicht mit unsern Sinnen, sondern nur mit unserm Gefühl erfassen
können, müssen wir den Weg in die Zukunft suchen. Nur so
können wir den Sinn unseres Daseins, unserer Gemeinschaft er-
fassen und neu formulieren, wenn wir vorzudringen suchen nach
dem — lassen sie mich das Wort in seinem unbegrenztesten und
unfaßbarsten Sinne brauchen — göttlichen Ursprung unseres
Daseins. Die eben gewonnene Erkenntnis muß uns nun weg-
leitend sein für unsere künftige Arbeit in der Schule. Denn uns,
die wir am Kriege mitschuldig sind, fällt nun auch die Aufgabe zu,
am Frieden mitzubauen. Wiederum hat uns Pestalozzi das Ziel
dieser unserer Aufgabe gesteckt :

„Der Mensch soll zu vielem tüchtig, er soll in vielem gewandt,
er soll in allem kraftvoll erscheinen, er soll sich zu innerer Würde er-
heben und darf äußerlich alles ansprechen, was er in Harmonie mit
seiner Würde durch seine Kraft und sein Wohlwollen sich eigen
machen kann. Aber er soll auch in der größten Tiefe seines äußerlichen
Daseins die innere Würde seiner Natur nicht verlieren. Er ist durch
diese Würde allein Mensch, ohne sie hört er auf, es zu sein. Sie, diese
Würde, ist das einzige Ziel der Menschenbildung und zugleich das
erste Mittel für sie.

Ihre Anerkennimg in jedem Kinde, von welchem Stand und Beruf,
in welcher bürgerlichen Lage es auch immer sei, ist der erste, wesent-
liehe Anfangspunkt aller Menschenbildung. Ein Zeitalter, das sie nicht
anerkennt und in seinen Erziehungsgrundsätzen nicht auf sie baut, ist,
so wie der Erzieher, der in seinem Erziehungsverfahren nicht von ihr
ausgeht, ohne Fundament."

Dieses Werk der Erziehung zur Menschenwürde begonnen zu
haben, ist Pestalozzis unsterbliches Verdienst, es nicht vollbracht,
es vernachlässigt zu haben, unsere untilgbare Schuld. Wir kommen
hier nicht um die Feststellung herum, daß unsere Schule gerade
in dieser Hinsicht nicht leistet, was sie leisten könnte. Nicht, als ob
die Schule nichts leistete, im Gegenteil! Wenn an allen Arbeits-
statten ein so tätiger Geist herrscht wie in der Schule, dann wohl
uns! Aber die Schule hat, sich mit Vehemenz auf die ja gewiß
notwendige Kleinarbeit stürzend, den großen Zug verloren. Unsere
Schule hat, was Methodik der verschiedenen Unterrichtsfächer,

Vermittlung von Kenntnissen und Fertigkeiten anbetrifft, Großes
geleistet. Aber, ruft abermals Pestalozzi uns zu:

alle Gewandtheit, alle Fertigkeit, alle Kunst, alle Erkenntnis
und alle Wissenschaft deines Geschlechtes ist ohne diese innere Würde
eine bloß tierische Gewandtheit, eine bloß tierische Fertigkeit, eine
bloß tierische Kunst. So hoch du auch diese Kraft, diese Kunst und
dieses Wissen treibst, dein Kind wird durch sie nicht Mensch, es wird
durch sie nicht menschlich. Ihm fehlt die Weihe der Göttlichkeit
seiner Natur."

Unser vermaterialisiertes Zeitalter hat auch die Schule ver-
materialisiert. Ein neuer Geist aber muß Einzug halten.

Hier vermag kein Kurs zu helfen, hier kommt alles darauf an,
daß der Lehrer von diesem neuen Geist erfaßt wird und die Not-
wendigkeit einer Neuorientierung unseres geistigen Lebens erkennt
und im eigenen Wesen spürt. Die allererste und wichtigste Vor-
aussetzung zum Gelingen dieser Erziehung zum Frieden ist also
der unbedingte Glaube des Lehrers an die Notwendigkeit dieses
Unterrichtes und zugleich der Glaube an die Möglichkeit eines
wahren Völkerfriedens, eines sozialen Friedens, eines sittlichen Zu-
Standes. Hat der Lehrer diesen Glauben, so sind drei Viertel der
Arbeit bereits geleistet. Hat der Lehrer aber diesen Glauben nicht,
so kann sie überhaupt nicht geleistet werden und es wäre heller
Unsinn vom Lehrer zu verlangen, daß er es doch tun müsse.

Wird so der Lehrer zum Mittelpunkt des Geschehens, so ziemt
es sich wohl, daß wir uns noch einige Augenblicke ihm zuwenden.
Denn es erhebt sich nun die Frage, von der praktisch die Lösung
des ganzen Problems abhängt, die Frage: ist es möglich, daß die
Lehrerschaft zu der Überzeugung gelangt, daß die Erziehung zum
Frieden notwendig ist? Ist es denkbar, daß die Lehrerschaft,
unbekümmert um irgendwelche persönliche Vor- oder Nachteile,
die Mission, die ihrer harrt, auf sich nimmt? Und wie wird der
einzelne Lehrer zu dieser Überzeugung kommen?

Die Lehrerschaft der ehemaligen kriegführenden Länder
scheint bereits bewußt auf diesem Wege zu schreiten. Das 90,000
Mitglieder umfassende LehrerSyndikat Frankreichs hat es jüngst
bewiesen durch die energische Weigerung, Lesebücher mit chau-
vinistischen Lesestücken zu gebrauchen, die deutschen Lehrer
suchen in ihren Gemeinschaftsschulen neue Wege.

Aber auch ein Teil unserer Lehrerschaft wird aus der sozialen
Not heraus, aus dem Miterleben dieser Not heraus, zur bewußten
Erziehung zum Frieden gelangen.

Und der andere Teil, der von dieser sozialen Not nicht so stark
berührt wurde oder ihr nicht dieselbe Wichtigkeit beimißt? Wird
der nun unbeteiligt in der alten Bahn weiterfahren? Oder wird
vielleicht die seelische Not unserer Zeit auch ihre Not sein? Zur
Ehre unserer Lehrerschaft wollen wir es hoffen. Denn die geistige
Not unserer Zeit ist unsagbar groß. Sie lastet auf Tausenden und
Hunderttausenden wie ein schwerer Alp. Einer zahllosen Schar
unserer Mitmenschen geriet eine Welt ins Wanken, sank ein
scheinbar so fest und unerschütterliches Gebäude einer Welt-
anschauung in Schutt und Trümmer. Heimatlos irrt diese Schar
auf den Trümmern einer untergegangenen Epoche umher. Aber
schon beginnt sich eine Strömung abzuzeichnen, die dieses Chaos
wieder in geordnete Bahnen lenken möchte, neue religiöse Sehn-
sucht springt auf, Licht durchbricht das Dunkel verwirrter Ge-
fühle, irren Glaubens. Aber noch harrt die Masse der Führer.
Führer tun Not. Wem aber muß Führer sein Beruf sein, wenn nicht
uns Lehrern? Wohl uns, wenn der Glaube an unser Führertum
ein neuer Glaube an ein neues Führertum ist. In diesem Glauben
an unser Führertum wird eingeschlossen sein der Glaube an
eine Entwicklung, der Glaube an ein siegreiches Vorwärts der
Menschheit. Dieser Glaube muß die primitivste Voraussetzung all
unserer Erziehertätigkeit sein. Aus ihm müssen uns Kraft und
Begeisterung fließen. Und eine Welle der Begeisterung muß w ieder
einmal durch unsere Seelen fluten, muß uns wieder einmal rein-
waschen von allem Staub kleinlichen und pedantischen Philister-
turns! Aus der religiösen Sehnsucht und Wirrnis unserer Zeit wird
dieser neue Lehrerstand hervorgehen, durch die Überwindung
belastender Egoismen werden wir zu diesem Führertum reiner
Selbstlosigkeit und Selbsthingabe gelangen. Nirgends ist das
Pestalozziwort wahrer als hier, wo es um das Letzte geht: „Die
Anschauung ist das wahre Fundament des menschlichen Unter-
richtes." Wir wollen es nie vergessen: dies Wort verpflichtet zum
Größten und Letzten.

19



Wir wollen es hier aber deutlich feststellen, daß wir Lehrer
nach wesentlich andern Dingen streben müssen, als wir es bis an-
hin zu tun gewohnt waren. Wir müssen uns von dem entgeistigen-
den Einfluß, den unser Existenzkampf auf all unser Tun ausübt,
der all unser Handeln in und außerhalb der Schule nur als Brot-
erwerb, als Mammonsdienst erscheinen läßt, zu befreien suchen.
Die Stunde der Selbstbesinnung ist da.

Und wenn wir nun mit diesem Glauben an eine endliche Er-
lösung, an eine Entwicklung, unsere Erzieherarbeit beginnen,
wird uns ein Strom wärmsten Verständnisses aus den Herzen
unserer Jugend entgegenstrômèn. Denn — es ist keine rührselige
Sentimentalität, sondern ein befreiendes Wunder — nirgends
ist der Glaube an diese Entwicklung stärker verwurzelt als in der
Seele des Kindes. Wann waren 'wir selbst begeisterungsfähiger
und zukunftsgläubiger als in den Tagen unserer Kindheit, da wir
die Kraft in uns fühlten, die Welt aus den Angeln zu heben Diese
Kraft zu fördern, zur Höchstleistung zu steigern, ist unsere Auf-
gäbe, dieser Kraft aber auch das Arbeitsfeld zu weisen unsere
zweite, nicht minder schwere Mission.

Ehrfurcht vor der Gemeinschaft aber ist es, die uns fehlt, zu
der aber die kommenden Generationen wieder kommen müssen,
wenn sie nicht in den Abgrund seelischer Verödung taumeln
wollen. Ehrfurcht vor der Gemeinschaft ist aber Ehrfurcht vor
aller Kreatur, Liebe zu allem Lebenden. Es ist etwas Köstliches
um diese Liebe und Ehrfurcht, wohl wert, sich darum zu mühen :

es ist der letzte Sinn und Zweck unserer Arbeit. Als bewegende
Kraft müssen sie beide in uns wirken, als Leitmotiv unserer Ar-
beit durch sie lebendig werden.

Es ist nicht leicht, die schwere Frage zu beantworten, die sich
nun auftürmt: wie bringen wir in der praktischen Schularbeit
die Gedanken zum Ausdruck, wie veranschaulichen wir sie? Es
ist selbstverständlich : wir dürfen kein neues Fach in den Stunden-
plan einfügen, denn es handelt sich nicht um die Aneignung
irgendeines Wissens, das man am Montag von 10—11 erwirbt.
So wie Prof. Ragaz in dem prachtvoll erschöpfenden Buch über die
heutige religiöse Lage und die Volksschule zu der Forderung ge-
langt: „Aller Unterricht sei Religionsunterricht," so müssen wir
unserseits verlangen: „Aller Unterricht sei Erziehimg zum Frie-
den," mit andern Worten: alle Fächer müssen sich irgendwie in
den Dienst dieser Idee stellen lassen. In allen Fächern muß der
Entwicklungsgedanke zum Ausdruck kommen, in allen Fächern
muß er der Kern des Unterrichtes sein. Eine wichtige Voraus-
Setzung dieses Unterrichtes ist, daß wir einmal von vorneherein
in radikaler Weise alles und jedes aus der Schule verbannen, was
dazu angetan ist, die Begeisterung für den Krieg zu wecken, Ge-
fühle des Hasses und der Selbstüberhebung in der Jugend wachzu-
rufen. Wir werden freilich den Krieg keineswegs ignorieren dürfen,
im Gegenteil. Wir werden ihn vielmehr in seiner wahren Gestalt,
mit all seinen Schrecken und Greueln darstellen. Wir werden aber
nicht davor zurückschrecken dürfen, die Kinder an all die schweren
Probleme unserer Zeit heranzuführen und ihnen klarzumachen,
daß da Fragen der Lösung harren, die das Schicksal der Mensch-
heit in sich schließen. Wir werden das aber nicht tun können, ohne
selber klare Stellung zu beziehen: sind wir für den Krieg oder
sind wir gegen ihn, sind wir für den sozialen Krieg oder sind wir
gegen ihn. Damit tritt aber die Frage an uns heran: sind wir für
Abrüstung oder sind wir gegen die Abrüstung, sind wir für das

Großkapital oder sind wir gegen es. Wir kommen heute, nach dem
Erlebnis eines vierjährigen Völkermordes, nicht um diese Ent-
Scheidung herum. Und sie tut bitter not, diese Entscheidung.
Hur sie kann den Bann der Unfruchtbarkeit lösen, der heute auf
unserer Arbeit lastet. In selbstüberheblicher Weise glauben heute
Militarismus und Kapitalismus, die Vaterlandsliebe gepachtet zu
haben. Es tut not, dafür zu sorgen, daß unsere Nachkommen nicht
in dasselbe Fahrwasser geraten.

Nie darf aber auch in uns Lehrern Selbstüberhebung sich
einnisten. Nichts könnte uns und unserer Arbeit verderblicher
werden als das. Wie ein eiskalter Reif legt es sich auf die Herzen
unserer Kinder, wenn sie fühlen, der Lehrer ist hoch über uns er-
haben, thront in unerreichbarer Höhe als unverstandene, sich un-
nahbar gebärdende Gottheit. Und nichts gewinnt uns die Herzen
der Kinder schneller und sicherer und führt sie rascher zu sittlichem
Wollen und Tun, als wenn wir in menschlicher Einfachheit und

menschlichem Verständnis uns ihrer mannigfachen Nöte und
Sorgen (ach, wie zahlreich sind sie schon!) annehmen. Dazu aber
ist nötig, daß wir uns von vorneherein eines Teils unserer Autorität
begeben müssen. Denn, in den Purpurmantel der sklavischen
Gehorsam fordernden Autorität gehüllt, werden wir nie in die
geheimnisvollen Tiefen menschlicher Seelen vordringen können.
Weit davon entfernt, Disziplinlosigkeit zu fördern oder gar zu
fordern, müssen wir doch darnach trachten, die Macht, die wir
mittels unserer Autorität auszuüben uns "gewohnt sind, durch eine
positivere Kraft zu ersetzen : durch die Selbstregierung der Schüler.
Gewiß wird diese sich auf den verschiedenen Stufen verschidene
äußern, unten weniger und oben mehr zur Anwendung kommen
können. Aus dem Vertrauen zum Lehrer und demjenigen des
Lehrers zum Schüler keimt das Vertrauen zu sich selbst und zu
den Mitschülern, entspringt aber auch das Gefühl der Mitver-
antwortung sieh selbst und den Mitschülern gegenüber. Wenn
wir das erreichen, dieses Gefühl der Verantwortung den Mit-
menschen gegenüber, dann haben wir Größtes geleistet, wir haben
den Krieg überwunden.

Ich bin am Schlüsse. Ich weiß : das Problem Friede und Schule
erschöpfend zu behandeln, fehlte mir die Zeit, fehlten mir vor allem
aber auch Kraft imdWissen. Denn die Aufgabe ist unsagbar schwer.
Wenn ich mich dennoch getraute, sie anzupacken, so aus dem
beängstigenden Gefühl heraus : wir müssen einmal darüber reden.
Nicht deshalb, daß darüber geredet worden ist, sondern um ge-
meinsam neue Wege zu finden, wenn wir sie am Anfang auch nur
tastend zu beschreiten vermögen, wenn wir auch, an die Dunkel-
heit unserer Zeit gewöhnt, das Licht einer neuen Zeit, das uns ent-
gegenströmt, noch nicht recht zu ertragen vermögen. Denn die
ganze Frage rührt an den letzten Wesensgrund der Menschheit
und damit auch an den tiefsten Grund alles Lebens. Der Friede
kann uns nur von jener Macht geschenkt werden, die jedes Volk
wieder anders nennt, ja, die jedem einzelnen etwas anderes bedeutet
und die doch ein und dieselbe Macht ist, vor der alle Menschen
irgendwann in ihrem Leben einmal voll tiefen Schauers andachts-
voll erbeben. Nur wenn wir an dieses, alle Menschen irgendwie
verbindende Grunderlebnis zu rühren, aus ihm heraus zu wirken
vermögen, kann unsere Arbeit erfolgreich sein. Denn in diesem
Grunderlebnis ruht die Liebe, ruht das Gute. Gut sein ist alles.
Vor diesem Gutsein fallen alle trennenden Schranken als sinnlose
Auswirkungen menschlicher Kurzsichtigkeit. In diesem Gutsein
öffnet sich uns der Blick, in ihm erfassen wir den Sinn alles Lebens,
in ihm verschmilzt sich das Leben mit dem Ewigen. „Das Ewige
heiligt das Zeitliche, das Zeitliche verwirklicht das Ewige," sagt
Anker Larsen. — Wenn wir in diesem Sinne unsere Aufgabe als
Erzieher erfassen, dann kann die Spur auch unserer Erdentage
nicht in Äonen untergehen. HWr S'cÄmM.

Bücherschau
Meyenburg, v. M., : Die sozialen Frauenberufe (Schweizer

Berufsführer). Rascher & Cie., Verlag, Zürich. Geh. 90 Rp.
Schule und Erziehung. Vierteljahrsschrift für die wissenschaftliche

Grundlegung der katholischen Sehulbewegung. 2. Heft, 1928.
16. Jahrgang, herausgegeben von der Zentralstelle der katholischen
Schulorganisation, Düsseldorf, Reichsstr. 20.

Sganzini, Prof. Dr. C. : Pestalozzis Stellung zur Schule und
ihre Wandlungen. Verlag Sauerländer & Cie., Aarau, 1927. Geh.
Fr. 1.—.
Vortrag, gehalten im Schöße des Schweizerischen Gymnasialvereins
am Schweizerischen Lehrertag in Zürich, 11. Juli 1927.

Die Volksschule. Halbmonatsschrift für Erziehungswissenschaft,
Lehrerfortbüdung, Schulpolitik und pädagogische Kritik. 7. Heft,
Juli 1928. Verlag von J. Beltz in Langensalza.

Verlag Orell Füssli: (Elementarbuch) A. Baumgartner. Lehrgang
der Englischen Sprache. Preis Fr. 3.50, Rm. 2.80. —Eschmann, E.:
In der Ferienkolonie. Eine musikalische Szene für Kinder. Preis
Fr. 1.20, IRm. — Baumgartner, A. : Übungsheft zur englischen
Grammatik. Preis Fr. 1.50, Rm. 1.20. — Plan und Führer Zürich.
Stadtpläne. Preis Fr. 1.25, 1 Rm. — Platzhoff-Lejeune: Bellin-
zona und seine Täler. Preis 3 Fr., Rm. 2.40. — Sanggallerland—
Sanggallerbruch. Lieder, Gedichte, Prosa. Herausgegeben von
Dr. H. Hilty. Fr. 2.50. — Kaspar Freuler: Landammann Eduard
Blumer. 10. H. 1848—7. X. 1925. Schweizerköpfe Heft 3. 5 Abb.
32 S. Fr. 1.50, Rm. 1.20. — Edouard Chapuisat: Gustave Ador.
Ancien Président de la Confédération Suisse. Président du Comité
de la Croix Rouge. 1845—1928. Schweizerköpfe Heft 2. Preis
Fr. 1.50, Rm. 1.20.

20


	Zur Praxis der Volksschule : Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung, August 1928, Nummer 5

