Zeitschrift: Schweizerische Lehrerzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerverein

Band: 73 (1928)

Heft: 31

Anhang: Zur Praxis der Volksschule : Beilage zur Schweizerischen
Lehrerzeitung, August 1928, Nummer 5

Autor: Schmid, Werner

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR PRAXIS DER VOLKSSCHULE

BEILAGE ZUR SCHWEIZERISCHEN LEHRERZEITUNG

AUGUST 1928 NUMMERS

Schule und Friede

Was ist Frieden? Die Frage scheint sinnlos, ist es aber nicht.
Die Zahl der Friedensvertrage, die die Weltgeschichte uns nennt,
ist Legion. Den Frieden aber hat die Menschheit in den Jahr-
tausenden ihres Daseins noch nicht gefunden. Es ist ganz offen-
ichtlich: der Friede, von Diplomaten geschlossen, der politische

‘Frieden, die Atempause zwischen zwei Kriegen, und mag sie ein

Jahrhundert und linger dauern, ist nicht der wahre Frieden.
Dieser Friede befriedigt uns nicht. Denn er wird abgelost werden
durch einen neuen Krieg. Und leben etwa in diesen Atempausen
die Volker wirklich im Frieden? Nein, der politische Krieg wird
abgelost durch den wirtschaftlichen und sozialen Krieg. Auch
heute flammt das Herz der ganzen Menschheit in der Gier nach
Besitz. Was Pestalozzi vor mehr denn hundert Jahren in seinen
,,Nachforschungen iiber den Gang der Natur in der Entwicklung
des Menschengeschlechts™ sagte, ist heute bitterere Wahrheit
denn je: ,,Der gesellschaftliche Zustand ist in seinem Wesen eine
Fortsetzung des Krieges aller gegen alle.” Und es ist zweifellos:
wir werden den wahren Frieden nicht finden, solange wir glauben,
ihn an die Materie binden zu kénnen, solange wir vom rein Stoff-
lichen den Willen zum Frieden abhingig machen. Denn das
Materielle, losgelost von allem geistigen Dasein, in sich selbst
ruhend und befriedigt, ist lebenerdriickende, ist unférmliche, ist
tote Masse. Erst der Geist birgt wahres Leben, erst in ihm er-
wachen wir zu wirklichem Dasein. Erst in ihm auch vermag das
lebendig zu werden, um das sich die Volker in irrer Sehnsucht seit
Jahrtausenden miihen: der Friede. Er ist eine geistige Kraft, eine
sittliche Kraft, eine Kraft, die in ihrer vollen und letzten Aus-
wirkung den von Pestalozzi geforderten sittlichen Zustand
schafft. Das ist es: ein sittliches Dasein, ein Leben in reiner Form,
beherrscht von der sittlichen Idee.

Erkennen wir so, daB dieser sittliche Zustand die héchste
Daseinsform der menschlichen Gesellschaft darstellt, so wird uns
ohne weiteres klar, daB8 dieser sittliche Zustand zugleich auch
identisch ist mit dem Friedenszustand, den wir herbeiwiinschen.
In diesem sittlichen Zustand ist jeder Krieg, jeder Unfriede zwi-
schen den Volkern ausgeschlossen, in diesem sittlichen Zustand
ist aber auch jeder soziale Unfriede unmdoglich. Denn dieser Zu-
stand ist zweifellos aufgebaut, nicht auf dem Prinzip der Gewalt,
des Forderns, der Selbstsucht, der Materie, sondern auf dem
Prinzip des Dienens, des bewuBten und willigen Einordnens in die
Gemeinschaft. Da dieses dienende Einordnen in die Menschheits-
familie aber unsere héchsten innern Kréfte anspannt, ist damit
zugleich auch gesagt, dalB dieser Friedenszustand nicht identisch
ist mit Muckertum und Verweichlichung, als was ihn so mancher
lkraftstrotzende Kriegsfreund und erwerbstiichtige Realist dar-
stellen méchte. Diese innere Bereitschaft des einzelnen, dieser
bis zur Selbstverleugnung gesteigerte Wille zum Dienst an den
Mitmenschen ist die unerlaBlichste Voraussetzung des wirklichen
Hriedens. Es ist die Bereitschaft eines Christus, eines Pestalozzi,
cines Franz von Assisi. Zweifellos sind wir heute noch weit davon
entfernt. Dariiber koénnen auch tausend Pestalozzifeiern nicht
hinwegtéduschen. Aber wir haben unendlich viel gewonnen, wenn
wir einmal dieses Ziel klar erkennen und bereit sind, titig danach
zu streben.

Aber hier erhebt sich nun die Frage: haben wir denn nicht die
Form der sich gegenseitig dienenden Gemeinschaft bereits ge-
funden in Familie und Staat? Sicher wird der Geist sich immer
in der Materie auswirken, sicher werden Familie und Staat Aus-
druck unseres innern Zustandes sein. Aber was sich da offenbart,
ist zweifellos kein Zustand der Harmonie, sondern ein solcher
héchster Disharmonie. Unsere Wohnstuben sind in weitaus den
meisten Fallen weit davon entfernt, eine ,,Muttererde der Sittlich-
keit zu‘ sein, wie Pestalozzi es verlangte. Darum ist aber auch der
Staat, als menschliche Einrichtung, nicht sittlich, kann es auch
nicht sein, solange nicht die Individuen, als Triger des Staates,
sittlich sind. Denn der Staat ist keine iibernatiirliche Macht, alles,

was er an Macht besitzt, haben wir Menschen ihm verliehen. Zu-
niichst aus Zwang. AuBere Not, duBere Bedriingnis irgendwelcher
Art zwangen die Menschen zum Zusammenschlufl. Solange die
Menschen gemeinsam, in ihrer Gesamtheit iitber das Wohl und
Wehe eben dieser Gesamtheit berieten, besaBen sie zweifellos
die Moglichkeit, bewuBt oder unbewullt, dem Staat den Stempel
ihrer Sittlichkeit oder Nicht-Sittlichkeit aufzudriicken. Je mehr
aber die Gemeinschaft wuchs, um so rascher verschwand diese
Moglichkeit, um so rascher verschwand zum mindesten das Gefiihl
einer solchen Méglichkeit. Der Begriff des Staates als Gemeinschaft
verschwand und ging iiber an diejenigen, die die Gesamtheit re-
gierten. Das klassische Beispiel des von der Gesamtheit gelosten
Staatsbegriffes, des Staatsbegriffes, der als selbstindig wirkende
Kraft iiber ihr steht, stellt der Absolutismus dar, dessen einem
Vertreter man ja das bedeutsame und duBerst charakteristische -
Wort in den Mund legt: L’état c’est moi!

Etwas von diesem Geist scheint heute noch lebendig zu sein.
Wir verbinden heute mit dem Begriffe Staat nicht in erster Linie
denjenigen der Gemeinschaft, sondern die Begriffe Bureaukratie,
Steuer zahlen, Aufsicht, Polizei, Schikane, Wahlkampf usw. Und_
auch der Gemeinschaftsgedanke, der nach all diesen Dingen im
Hintergrunde auftaucht, ist nicht, was er sein sollte. Es ist in
neunzig von hundert Féllen eine Interessengemeinschaft, die der
Staat fir uns darstellt. Eine Interessengemeinschaft die der
Einzelne mit dem Staat eingeht, die Gruppen mit dem Staat ein-
gehen, oder endlich kann es auch eine Interessengemeinschaft sein,
die die Gesamtheit der Staatsbiirger mit ihm eingeht, wenn es gilt,
den Staat gegen einen sogenannten Feind zu verteidigen, wenn es
gilt, in den Krieg zu ziehen. Halten wir also fest, daBl der Staat
fir uns ein Abstraktum bedeutet, eine Macht, vor der wir uns
respektvoll zu verbeugen haben, wenn wir nicht mit ihr in Konflikt
kommen wollen. Und wenn dieser Staat auch so manchen Politiker
mit Wichtigkeit und Wiirde erfiillt, so ahnen wir doch, daBl ihm
irgend etwas fehlt, ein Etwas, fiir das wir uns wahrhaft begeistern
kénnten, ein Etwas, das uns den Weg in die Zukunft weisen wiirde.
Wo aber finden wir dieses Etwas?

Legen wir uns in diesem Zusammenhange zunichst die Frage
vor: In welchem Verhaltnis steht nun dieser Staat zur Schule?
Vergessen wir nicht: der Staat ist der Schopfer, der Erhalter der
Schule. Die Schule ist einer der wichtigsten, wenn nicht der
wichtigste Bestandteil des Staates. Unsere Volksschule, eine der
groBartigsten Kulturerrungenschaften, wurde geschaffen zu einer
Zeit, da an der Spitze unseres Staatswesens Ménner von bewun-
dernswertem Weitblick standen. Sie erkannten, daB ein Volks-
staat, eine wahre Demokratie nur moglich ist, wenn die Triger
der Demokratie befahigt werden, ihre schwere Aufgabe der Selbst-
regierung zu erfiilllen. Sie erkannten, daB die Volksschule die
einzige Moglichkeit darstellte, dieses Ziel zu erreichen, daB der
Volksschule die Aufgabe zufiel, neue Ideen, neue Grundsitze im
Volk zu pflanzen, dal die Volksschule allein die Moglichkeit besa,
die neue Staatsform in den breiten Massen zu verankern. Die
Zweckbestimmung, die diese Staatsminner in unserem Kanton
z. B. der Schule gaben, spricht das klar und deutlich aus: ,,Die
Schule hat die Kinder zu biirgerlich brauchbaren Menschen zu
erziehen.” Diese Minner anerkannten also ohne weiteres die
Macht der Schule. Sie schufen die Volksschule nicht nur fiir
den einzelnen, sondern ebensosehr fiir die Gesamtheit, fiir den
Staat.

Die Schule ihrerseits nahm diese Aufgabe zunéchst freudig
auf sich. War sie auch schwer, so war sie doch auch sehr ver-
lockend. Und die zahlreichen Lehrer, die in der Stille, um einen
kirglichen Lohn in- uneigenniitziger Weise an diese Arbeit gingen,
taten es zweifellos im BewuBtsein ihrer Kraft, ihrer Macht, ihrer
Notwendigkeit. Sie taten es nicht, weil sie den Staat brauchten,
weil sie z. B. versorgt sein wollten, sondern sie taten es umgekehrt
deshalb, weil der Staat sie brauchte, weil er ohne sie nicht be-
stehen konnte. Sie waren also bis zu einem gewissen Grade die
Schopfer des neuen Staates. Sie formten das Bild unserer Demo-

17



~ kratie in der Seele der kommenden Generationen. Es ist wichtig,
das zu erkennen. Denn wenn wir diesen Gedanken zu Ende
denken, kommen wir zu einer sicherlich ungewohnten, oder sagen
wir ruhig zu einer revolutioniren Einstellung zum ganzen Problem
Staat und Schule. Tm Augenblick, da wir uns dieses Zusammen-
hangs klar werden, wichst die Schule, vom Staat geschaffen,
scheinbar unter seinem Zepter stehend, itber diesen Staat empor,
wird zum Schopfer, zum Triger dieses Staates. Nun erscheint uns
die Schule nicht mehr nur als die harmlose Einrichtung, wo man
den Kindern ein gewisses Quantum Wissen beibringt, sondern als
eine hochst aktive Macht, als eine positive Kraftzentrale aller-
ersten Ranges. Aber es mul} auffallen, daf} die lebendigen Krifte,
die von der Schule ausstromten, nach und nach versiegten, daf3
der ganze Schulapparat irgendwie leerlief. Wie kommt es, daf}
die Schule tiberhaupt zu einem solchen Apparat wurde? Um die
Antwort zu finden, wollen wir nun zunichst wieder zum Staat
zuriickkehren.

Wir sind zur Erkenntnis gekommen, dafl unserm Staat ein
gewisses Etwas fehlt, ein Etwas, an das man sich in Begeisterung
hingibt. Das muBl; wenn wir die Geschichte unseres Landes im
letzten Jahrhundert aufmerksam verfolgen, zu Beginn desselben
wesentlich anders gewesen sein. Die Ereignisse der dreifliger und
vierziger Jahre sind ein beredtes Zeugnis fiir die lebendige An-
teilnahme der gesamten Bevolkerung am Werden unseres Staates.
Allein auf die Perioden des Sturms und Drangs folgte, wie es
durchaus natirlich ist, eine solche ruhigerer Entwicklung und
Beschaulichkeit. Und da man entdeckte, dal der Staatskarren
nun ganz ordentlich lief, ohne dafl man sich personlich gro3 darum
bemiihte, lie man ihn laufen. Man begniigte sich mit dem Stimm-
zettel, lieB sich durch einige Abstimmungs- und Wahlkdmpfe noch
etwas gefangen nehmen, im iibrigen sorgte ja der Staat fiir die
Allgemeinheit. Eben dieser Staat, den man selber hétte sein sollen.
Kurz, die Periode ruhiger Entwicklung degenerierte zu einer
Periode unfruchtbaren Stillstandes. Auch der Staat begann leer
zu laufen, auch er wurde zu einem Apparat. Indessen der Staats-
gaul gemichlich weitertrappte, fielen ihm aber diese und jene
Dinge vom Karren, ohne dall er es merkte. Die Macht verschob
sich ganz allméhlich, Hand in Hand mit der Entwicklung der
Technik, auf die Wirtschaft. Eine neue Macht erhob sich, die
neben dem Staat zu regieren begann, die heute weit starker ist
als der Staat, und die der Staat erst erkannte, als er ihr machtlos
gegeniiberstand : das Kapital. Die Folgen dieser Entwicklung und
Verschiebung bekam der Staat alsbald zu spiiren: die Zerkliftung
des Volkes durch die verschérften sozialen Gegensitze. Der soziale
Unfriede war eingezogen. Wie ihn bannen?

Eine zweite schwere Folge hatte diese Entwicklung. Wir
wollen diese und die folgenden Tatsachen mit aller Unvorein-
genommenheit feststellen, ohne irgendwelche parteipolitische
oder wirtschaftspolitische, ohne irgendwelche verletzende Ab-
sicht. Es soll nur eine Feststellung von Tatsachen sein, um die
wir nicht herumkommen, wenn wir zu neuen Gesichtspunkten
emporklimmen, wenn wir neue Wege finden wollen. Die stirkste
wirtschaftliche Macht im heutigen Staate, das Kapital, ging mit
dem Staate eine weitgehende Interessengemeinschaft ein. Der
moderne Staat wurde von dieser neuen Macht abhingig, an sie
gebunden. Er muBlte ihren Interessen dienen, denn er war seiner-
seits auf ihre Unterstiitzung angewiesen. Und in dieser Tatsache
haben wir die Hauptursache des Krieges zu sehen. Staat und
Kapital haben sich gemeinsam in die Hauptschuld am Krieg zu
teilen, mit dem Unterschiede freilich, dafl der Staat, oder besser
die Staaten, die Leittragenden geworden sind. Solange das Kapital
den Krieg will — in den Begriff Krieg sei von vorneherein auch
der Begriff des Wirtschaftskrieges mit einbezogen — solange muf3
der Staat den Krieg ebenfalls wollen. Mit dem Begriff und Wesen
des heutigen Staates ist der Begriff des Krieges unweigerlich
verkniipft. Unsere europiischen Staaten, die die Gemeinschafts-
idee nur noch in ganz verkiimmerter Form verkorpern, schweben
in einer stindigen Angst vor ihren Nachbarn. Darum ist die
grofite Sorge das Militdr. Die neun Milliarden, die alljahrlich in
Europa fiir das Militdr ausgegeben werden und die 3/5 der Welt-
kriegsriistungen darstellen, sprechen eine unmiBverstindliche
Sprache. Sie sprechen deutlich davon, daf die Staaten das Ver-
trauen in ihre und die benachbarten Gemeinschaften verloren

18

haben. Diese Tatsache ist um so betriibender, als sie auch fiir uns
gilt. Kehren wir damit zur Schule zuriick.

So wie die Allgemeinheit sich dem Staate gegeniiber im Laufe
der Zeit mehr und mehr gleichgiiltig verhielt, ihn als eine selb-
stindige Macht anerkannte, so tat es auch die Schule. Die Schule,
zunéchst grofite Stiitze und Verkiinderin des Staates, gewdhnte
sich allzusehr an eine kritiklose Verherrlichung desselben. Anstatt
den wahren Staat als einen lebendigen, steter Verwandlung unter-
worfenen Organismus darzustellen, begniigte sich die Schule, den
bestehenden Staat, der langst aus einem lebensspriithenden in einen
bureaukratischen sich verwandelt hatte, zu loben und zu preisen.
Anstatt seine Schwichen, seine zahlreichen Unvollkommenheiten
aufzuzeigen, um den kinftigen Staatsbiirgern ihr kommendes
Arbeitsfeld anzuweisen, wurden die Vorziige in selbstgefalliger
Weise in ein allzu helles Licht geriickt. Anderseits begann der
Staat in selbstverstindlicher Weise diese Verherrlichung durch
die Schule zu verlangen. Er mafSite sich der Schule gegeniiber eine
Stellung an, die ihm nichtgebiihrte. Aus der Pflicht, die 6ffentlichen
Schulen zu unterhalten, leitete er filschlich das Recht ab, diese
zu bevormunden. Es ist ausgeschlossen, dafl ein Staat, der seine
schopferische Periode iiberschritten hat, seinerseits auf die Schule
schopferisch einwirkt. Das Umgekehrte mul der Fall sein. Das
grofle Verschulden der Schule aber liegt darin, daB sie sich diesen
nivellierenden, diesen bureaukratischen Tendenzen des Staates
widerspruchslos hingab. In diesem Verhalten liegt der Schliisse!
zum Problem Frieden und Schule. Wir sind beim Kernpunkt
unserer Betrachtungen angelangt.

Der -Staat, haben wir gesehen, oder besser die heutigen Staaten,
glauben, ohne militdrische Macht nicht auskommen zu kénnen.
Sie glauben also an den Krieg, nicht an den Frieden. Die Schule
begab sich in allzugroBe Abhéngigkeit des Staates und machte
diese seine Ansicht zu der ihrigen. Die Wechselwirkung zwischen
Staat und Schule wurde der letztern zum Verhidngnis. Die Ver-
antwortung, die mit dieser Feststellung der Schule aufgeladen
wird, ist ungeheuer. Denn wenn wir Lehrer diese Feststellung als
richtig anerkennen, nehmen wir die Schuld am Weltkrieg auf
uns. Ich wei}, daB eine solche Feststellung etwas Entsetzliches ist.
Ich weill auch, daB sie in dieser krassen Form nicht in vollem Um-
fange richtig ist, daB die ganze wirtschaftliche Entwicklung, die
rasenden technischen Fortschritte uns in atemraubender, be-
sinnungsloser Spannung mit dem Strom, anstatt gegen ihn schwim-
men lieBen. Ich wei}, daB eine solche Behauptung bis zu einem
gewissen Grade eine bittere Ungerechtigkeit darstellt; aber ich
fithle, daB in dieser schmerzlichen und vernichtenden Feststellung
wir doch irgendwie der letzten Wahrheit nahe kommen. Und ich
weil}, in vollkommener GewiBheit, wir werden nur dann unsere
wahre und unerhért schwere, aber auch unerhért grole Aufgabe
erfiillen kénnen, wenn wir, unsere eigenen Interessen voéllig aufler
acht lassend, in volliger Selbsthingabe, dieses Kreuz auf uns
nehmen. Wir, die Schule, die Lehrer aller Lander und aller Stufen:
nehmen die Mitschuld am Kriege auf uns.

Wenn wir den Mut haben, dieses Gestandnis zu machen, wirc
uns aus dem Schmerz dieser Demiitigung sicher auch die Kraf:
zu freudiger Arbeit an einer bessern Zukunft erwachsen, zur
Arbeit an einer Zukunft, mit der wir allein die Schuld der Ver-
gangenheit zu tilgen vermdgen.

Man konnte hier vielleicht den Einwand erheben, dal3 sich
die Schule nicht in die Politik einzumischen habe. Man miifite
da wohl zunichst feststellen, was unter Politik zu verstehen ist.
Auf alle Fille wollen wir die Parteipolitik aus der Schule ver-
bannen. Nicht verbannen aber diirfen wir die groen Menschheits-
fragen, die Fragen der Menschheitspolitik. Wer wagt es, die Frage:
soll die Schule zum Frieden erziehen? zu verneinen? Sind wir uns
doch alle darin einig, dal wir die Kinder zu sittlichen Menschen
heranzubilden haben. Sittlichkeit ist das hochste Bildungszie!.
Mit einem wahrhaft sittlichen Zustand aber schaffen wir, so sahen
wir eingangs unserer Betrachtungen, auch den einzig wahren
Friedenszustand. Zur Sittlichkeit erziehen, heilt also ohne weiteres
auch zum Frieden erziehen. Sittlich sein heilt aber, die hochste
Stufe menschlicher Vollkommenheit erreicht haben. Sittlich sein
heiBlt gut sein. Sittlich sein heiit in vollkommener Harmonic
leben. Sittlich sein heiBt, das Géttliche in uns zum Leben erweck!
haben. Zu dieser Sittlichkeit erziehen, ist unsere hochste Aufgabe:




sie ist es nicht durch ein Gesetz, nicht durch irgendeinen mensch-
lichen Machtspruch, sie ist es, weil sie das schopferische Prinzip,
das in der Menschheit lebendig ist, darstellt. Diese Kraft ist in
uns allen lebendig.

..Ich besitze eine Kraft in mir selbst, alle Dinge dieser Welt mir
selbst, unabhéngig von meiner tierischen Begehrlichkeit und von
meinen gesellschaftlichen Verhéltnissen ganzlich nur im Gesichts-
punkt, was sie zu meiner innern Veredlung beitragen, vorzustellen
und dieselben nur in diesem Gesichtspunkte zu verlangen oder zu
verwerfen ,
sagt Pestalozzi. Dies ist die einzige Kraft, der wir zu gehorchen
haben. Auch dann, wenn sie Einrichtungen der menschlichen Ge-
sellschaft, die bisher allgemeine Anerkennung fanden, als ver-
werflich betrachten muB.

Denn wiederum erkannte Pestalozzi,

,,die Sittlichkeit ist individuell, sie besteht nicht unter zweien.
Kein Mensch kann fiir mich fiuhlen: Ich binn sittlich. Wir miissen
gesellschaftlich ganz ohne Glauben an gegenseitige Sittlichkeit unter
einander leben, aber mitten durch diesen Unglauben bildet sich ihr
Bediirfnis in meinem Innersten und erhebt mich zu dem Gefiihl, daf
es in meiner Hand ist, mich selbst zu einem edleren Geschopf zu
machen, als Natur und Geschlecht mich als blo8 tierisches und gesell-
schaftliches Geschépf zu machen imstande ist.*

Wirhaben uns damit zuriickgefunden zum Element des Staates,
zum Element der Gesellschaft, zum Element der Gemeinschaft:
zum Individuum. Es gibt keine Organisation, keine Institution,
auf die wir die Erziehung zur Sittlichkeit und damit die Erziehung
zum Frieden abwélzen kénnen, jeder einzelne muf sie an sich selbst
vollbringen. Jeder einzelne, der im tédglichen Leben nach seiner
in ihm selbst ruhenden sittlichen Kraft handelt, verwirklicht ein
Stiick allgemeiner Sittlichkeit, verwirklicht ein Stiick Utopie,
erschlieft uns ein Stiick Neuland, erweckt eine ewige Kraft zum
Leben. ,,Er lebe der Gegenwart, helfend der Ewigkeit; aber er
helfe der Ewigkeit, lebend der Gegenwart,”” verlangt Pestalozzi
vom Menschen.

Indem wir so auf das Element der Gemeinschaft zuriickgreifen,
erschliet sich uns auch der Sinn dieser neuen Gemeinschaft.
Eine vollig neue Gemeinschaft wird es sein, eine Gemeinschaft, die
weit iiber alle Materie hinausragt, wenn sie in dieser auch sinnen-
fallig zum Ausdruck kommen soll. In einer neuen, hohern Einheit
der Kultur, die ihren Ursprung hat im rein Geistigen, das wir
nicht mit unsern Sinnen, sondern nur mit unserm Gefiihl erfassen
konnen, miissen wir den Weg in die Zukunft suchen. Nur so
konnen wir den Sinn unseres Daseins, unserer Gemeinschaft er-
fassen und neu formulieren, wenn wir vorzudringen suchen nach
dem — lassen sie mich das Wort in seinem unbegrenztesten und
unfaflbarsten Sinne brauchen — géttlichen Ursprung unseres
Daseins. Die eben gewonnene Erkenntnis mufl uns nun weg-
leitend sein fiir unsere kiinftige Arbeit in der Schule. Denn uns,
die wir am Kriege mitschuldig sind, fallt nun auch die Aufgabe zu,
am Frieden mitzubauen. Wiederum hat uns Pestalozzi das Ziel
dieser unserer Aufgabe gesteckt:

,,Der Mensch soll zu vielem tiichtig, er soll in vielem gewandt,
er soll in allem kraftvoll erscheinen, er soll sich zu innerer Wiirde er-
heben und darf &uBerlich alles ansprechen, was er in Harmonie mit
seiner Wiirde durch seine Kraft und sein Wohlwollen sich eigen
machen kann. Aber er soll auch in der gro8ten Tiefe seines d&ullerlichen
Daseins die innere Wiirde seiner Natur nicht verlieren. Er ist durch
diese Wiirde allein Mensch, ohne sie hort er auf, es zu sein. Sie, diese
Wiirde, ist das einzige Ziel der Menschenbildung und zugleich das
erste Mittel fiir sie.

Thre Anerkennung in jedem Kinde, von welchem Stand und Beruf,
in welcher biirgerlichen Lage es auch immer sei, ist der erste, wesent-
liche Anfangspunkt aller Menschenbildung. Ein Zeitalter, das sie nicht
anerkennt und in seinen Erziehungsgrundsétzen nicht auf sie baut, ist,
so wie der Erzieher, der in seinem Erziehungsverfahren nicht von ihr
ausgeht, ohne Fundament.*

Dieses Werk der Erziehung zur Menschenwiirde begonnen zu
haben, ist Pestalozzis unsterbliches Verdienst, es nicht vollbracht,
es vernachléssigt zu haben, unsere untilgbare Schuld. Wir kommen
hier nicht um die Feststellung herum, dafl unsere Schule gerade
in dieser Hinsicht nicht leistet, was sieleisten kénnte. Nicht, als ob
die Schule nichts leistete, im Gegenteil! Wenn an allen Arbeits-
stitten ein so tatiger Geist herrscht wie in der Schule, dann wohl
uns! Aber die Schule hat, sich mit Vehemenz auf die ja gewil3
notwendige Kleinarbeit stiirzend, den groen Zug verloren. Unsere
Schule hat, was Methodik der verschiedenen Unterrichtsficher,

Vermittlung von Kenntnissen und Fertigkeiten anbetrifft, Grofes
geleistet. Aber, ruft abermals Pestalozzi uns zu:

., ... alle Gewandtheit, alle Fertigkeit, alle Kunst, alle Erkenntnis
und alle Wissenschaft deines Geschlechtes ist ohne diese innere Wiirde
eine bloB tierische Gewandtheit, eine blof tierische Fertigkeit, eine

ierische Kunst. So hoch du auch diese Kraft, diese Kunst und
dieses Wissen treibst, dein Kind wird durch sie nicht Mensch, es wird
durch sie nicht menschlich. Thm fehlt die Weihe der Gottlichkeit
seiner Natur.**

Unser vermaterialisiertes Zeitalter hat auch die Schule ver-
materialisiert. Ein neuer Geist aber mufl Einzug halten.

Hier vermag kein Kurs zu helfen, hier kommt alles darauf an,
daBl der Lehrer von diesem neuen Geist erfalit wird und die Not-
wendigkeit einer Neuorientierung unseres geistigen Lebens erkennt
und im eigenen Wesen spiirt. Die allererste und wichtigste Vor-
aussetzung zum Gelingen dieser Erziehung zum Frieden ist also
der unbedingte Glaube des Lehrers an die Notwendigkeit dieses
Unterrichtes und zugleich der Glaube an die Moglichkeit eines
wahren Voélkerfriedens, eines sozialen Friedens, eines sittlichen Zu-
standes. Hat der Lehrer diesen Glauben, so sind drei Viertel der
Arbeit bereits geleistet. Hat der Lehrer aber diesen Glauben nicht,
so kann sie iitberhaupt nicht geleistet werden und es wire heller
Unsinn vom Lehrer zu verlangen, dall er es doch tun miisse.

Wird so der Lehrer zum Mittelpunkt des Geschehens, so ziemt
es sich wohl, dafl wir uns noch einige Augenblicke ihm zuwenden.
Denn es erhebt sich nun die Frage, von der praktisch die Losung
des ganzen Problems abhingt, die Frage: ist es mdglich, daf die
Lehrerschaft zu der Uberzeugung gelangt, daB die Erziehung zum
Frieden notwendig ist? Ist es denkbar, dal die Lehrerschaft,
unbekiimmert um irgendwelche personliche Vor- oder Nachteile,
die Mission, die ihrer harrt, auf sich nimmt? Und wie wird der
einzelne Lehrer zu dieser Uberzeugung kommen?

Die Lehrerschaft der ehemaligen kriegfithrenden Lénder
scheint bereits bewullt auf diesem Wege zu schreiten. Das 90,000
Mitglieder umfassende Lehrersyndikat Frankreichs hat es jungst
bewiesen durch die energische Weigerung, Lesebiicher mit chau-
vinistischen Lesestiicken zu gebrauchen, die deutschen Lehrer
suchen in ihren Gemeinschaftsschulen neue Wege.

Aber auch ein Teil unserer Lehrerschaft wird aus der sozialen
Not heraus, aus dem Miterleben dieser Not heraus, zur bewufiten
Erziehung zum Frieden gelangen.

Und der andere Teil, der von dieser sozialen Not nicht so stark
berithrt wurde oder ihr nicht dieselbe Wichtigkeit beimif3t? Wird
der nun unbeteiligt in der alten Bahn weiterfahren? Oder wird
vielleicht die seelische Not unserer Zeit auch ihre Not sein? Zur
Ehre unserer Lehrerschaft wollen wir es hoffen. Denn die geistige
Not unserer Zeit ist unsaghar grof3. Sie lastet auf Tausenden und
Hunderttausenden wie ein schwerer Alp. Einer zahllosen Schar
unserer Mitmenschen geriet eine Welt ins Wanken, sank ein
scheinbar so fest und unerschiitterliches Gebédude einer Welt-
anschauung in Schutt und Triummer. Heimatlos irrt diese Schar
auf den Triimmern -einer untergegangenen Epoche umher. Aber
schon beginnt sich eine Stromung abzuzeichnen, die dieses Chaos
wieder in geordnete Bahnen lenken maochte, neue religise Sehn-
sucht springt auf, Licht durchbricht das Dunkel verwirrter Ge-
fithle, irren Glaubens. Aber noch harrt die Masse der Fiihrer.
Fithrer tun Not. Wem aber muf} Fiihrer sein Beruf sein, wenn nicht
uns Lehrern? Wohl uns, wenn der Glaube an unser Fihrertum
ein neuer Glaube an ein neues Fithrertum ist. In diesem Glauben
an unser Fithrertum wird eingeschlossen sein der Glaube an
eine Entwicklung, der Glaube an ein siegreiches Vorwirts der
Menschheit. Dieser Glaube mulf} die primitivste Voraussetzung all
unserer Erziehertitigkeit sein. Aus ihm miissen uns Kraft und
Begeisterung flielen. Und eine Welle der Begeisterung muf} wieder
einmal durch unsere Seelen fluten, mull uns wieder einmal rein-
waschen von allem Staub kleinlichen und pedantischen Philister-
tums! Aus der religiosen Sehnsucht und Wirrnis unserer Zeit wird
dieser neue Lehrerstand hervorgehen, durch die Uberwindung
belastender Egoismen werden wir zu diesem Fiithrertum reiner
Selbstlosigkeit und Selbsthingabe gelangen. Nirgends ist das
Pestalozziwort wahrer als hier, wo es um das Letzte geht: ,,Die
Anschauung ist das wahre Fundament des menschlichen Unter-
richtes.” Wir wollen es nie vergessen: dies Wort verpflichtet zum
Grofiten und Letzten.

19



Wir wollen es hier aber deutlich feststellen, dal wir Lehrer
nach wesentlich andern Dingen streben miissen, als wir es bis an-
hin zu tun gewohnt waren. Wir miissen uns von dem entgeistigen-
den Einfluf}, den unser Existenzkampf auf all unser Tun ausiibt,
der all unser Handeln in und auBerhalb der Schule nur als Brot-
erwerb, als Mammonsdienst erscheinen 148t, zu befreien suchen.
Die Stunde der Selbstbesinnung ist da.

Und wenn wir nun mit diesem Glauben an eine endliche Er-
losung, an eine Entwicklung, unsere FErzieherarbeit beginnen,
wird uns ein Strom wirmsten Verstindnisses aus den Herzen
unserer Jugend entgegenstromeén. Denn — es ist keine riithrselige
Sentimentalitdt, sondern ein befreiendes Wunder — nirgends
ist der Glaube an diese Entwicklung stérker verwurzelt als in der
Seele des Kindes. Wann waren wir selbst begeisterungsfihiger
und zukunftsgldubiger als in den Tagen unserer Kindheit, da wir
die Kraft in uns fithlten, die Welt aus den Angeln zu heben ? Diese
Kraft zu fordern, zur Hochstleistung zu steigern, ist unsere Auf-
gabe, dieser Kraft aber auch das Arbeitsfeld zu weisen unsere
zweite, nicht minder schwere Mission.

Ehrfurcht vor der Gemeinschaft aber ist es, die uns fehlt, zu
der aber die kommenden Generationen wieder kommen miissen,
wenn sie nicht in den Abgrund seelischer Verédung taumeln
wollen. Ehrfurcht vor der Gemeinschaft ist aber Ehrfurcht vor
aller Kreatur, Liebe zu allem Lebenden. Es ist etwas Kostliches
um diese Liebe und Ehrfurcht, wohl wert, sich darum zu miihen:
es ist der letzte Sinn und Zweck unserer Arbeit. Als bewegende
Kraft miissen sie beide in uns wirken, als. Leitmotiv unserer Ar-
beit durch sie lebendig werden.

Es ist nicht leicht, die schwere Frage zu beantworten, die sich
nun auftiirmt: wie bringen wir in der praktischen Schularbeit
die Gedanken zum Ausdruck, wie veranschaulichen wir sie? Es
ist selbstverstdndlich: wir diirfen kein neues Fach in den Stunden-
plan einfiigen, denn es handelt sich nicht um die Aneignung
irgendeines Wissens, das man am Montag von 10—11 erwirbt.
So wie Prof. Ragaz in dem prachtvoll erschépfenden Buch iiber die
heutige religise Lage und die Volksschule zu der Forderung ge-
langt: ,,Aller Unterricht sei Religionsunterricht,* so miissen wir
unserseits verlangen: ,,Aller Unterricht sei Erziehung zum Frie-
den,“ mit andern Worten: alle Facher miissen sich irgendwie in
den Dienst dieser Idee stellen lassen. In allen Fachern mul} der
Entwicklungsgedanke zum Ausdruck kommen, in allen Fachern
muB} er der Kern des Unterrichtes sein. Eine wichtige Voraus-
setzung dieses Unterrichtes ist, dal wir einmal von vorneherein
in radikaler Weise alles und jedes aus der Schule verbannen, was
dazu angetan ist, die Begeisterung fiir den Krieg zu wecken, Ge-
fithle des Hasses und der Selbstiiberhebung in der Jugend wachzu-
rufen. Wir werden freilich den Krieg keineswegs ignorieren diirfen,
im Gegenteil. Wir werden ihn vielmehr in seiner wahren Gestalt,
mit all seinen Schrecken und Greueln darstellen. Wir werden aber
nicht davor zuriickschrecken diirfen, die Kinder an all die schweren
Probleme unserer Zeit heranzufithren und ihnen klarzumachen,
daB da Fragen der Losung harren, die das Schicksal der Mensch-
heit in sich schlieBen. Wir werden das abernicht tun kénnen, ohne
selber klare Stellung zu beziehen: sind wir fir den Krieg oder
sind wir gegen ihn, sind wir fiir den sozialen Krieg oder sind wir
gegen ihn. Damit tritt aber die Frage an uns heran: sind wir fiir
Abriistung oder sind wir gegen die Abriistung, sind wir fur das
GroBkapital oder sind wir gegen es. Wir kommen heute, nach dem
Erlebnis eines vierjihrigen Voélkermordes, nicht um diese Ent-
scheidung herum. Und sie tut bitter not, diese Entscheidung.
Nur sie kann den Bann der Unfruchtbarkeit 16sen, der heute auf
unserer Arbeit lastet. In selbstitberheblicher Weise glauben heute
Militarismus und Kapitalismus, die Vaterlandsliebe gepachtet zu
haben. Es tut not, dafiir zu sorgen, daB unsere Nachkommen nicht
in dasselbe Fahrwasser geraten.

Nie darf aber auch in uns Lehrern Selbstiiberhebung sich
einnisten. Nichts konnte uns und unserer Arbeit verderblicher
werden als das. Wie ein eiskalter Reif legt es sich auf die Herzen
unserer Kinder, wenn sie fiihlen, der Lehrer ist hoch iiber uns er-
haben, thront in unerreichbarer Hohe als unverstandene, sich un-
nahbar gebirdende Gottheit. Und nichts gewinnt uns die Herzen
der Kinder schneller und sicherer und fiihrt sie rascher zu sittlichem
Wollen und Tun, als wenn wir in menschlicher Einfachheit und

20

menschlichem Verstdndnis uns ihrer mannigfachen Néte und
Sorgen (ach, wie zahlreich sind sie schon!) annehmen. Dazu aber
ist n6tig, daB wir uns von vorneherein eines Teils unserer Autoritit
begeben miissen. Denn, in den Purpurmantel der sklavischen
Gehorsam fordernden Autoritdt gehiillt, werden wir nie in die
geheimnisvollen Tiefen menschlicher Seelen vordringen kénnen.
Weit davon entfernt, Disziplinlosigkeit zu férdern oder gar zu
fordern, miissen wir doch darnach trachten, die Macht, die wir
mittels unserer Autoritidt auszuiiben uns gewohnt sind, durch eine
positivere Kraft zu ersetzen: durch die Selbstregierung der Schiiler.
GewiBl wird diese sich auf den verschiedenen Stufen verschidene
dulern, unten weniger und oben mehr zur Anwendung kommen
koénnen. Aus dem Vertrauen zum Lehrer und demjenigen des
Lehrers zum Schiiler keimt das Vertrauen zu sich selbst und zu
den Mitschiilern, entspringt aber auch das Gefiithl der Mitver-
antwortung sich selbst und den Mitschiilern gegeniiber. Wenn
wir das erreichen, dieses Gefithl der Verantwortung den Mit-
menschen gegeniiber, dann haben wir GroBtes geleistet, wir haben
den Krieg iiberwunden.

Ich bin am Schlusse. Ich wei3: das Problem Friede und Schule
erschopfend zu behandeln, fehlte mir die Zeit, fehlten mir vor allem
aber auch Kraft und Wissen. Denn die Aufgabe ist unsagbar schwer.
Wenn ich mich dennoch getraute, sie anzupacken, so aus dem
bedngstigenden Gefiihl heraus: wir miissen einmal dariiber reden.
Nicht deshalb, daB8 dariiber geredet worden ist, sondern um ge-
meinsam neue Wege zu finden, wenn wir sie am Anfang auch nur
tastend zu beschreiten vermogen, wenn wir auch, an die Dunkel-
heit unserer Zeit gewéhnt, das Licht einer neuen Zeit, das uns ent-
gegenstromt, noch nicht recht zu ertragen vermégen. Denn die
ganze Frage rithrt an den letzten Wesensgrund der Menschheit
und damit auch an den tiefsten Grund alles Lebens. Der Friede
kann uns nur von jener Macht geschenkt werden, die jedes Volk
wieder anders nennt, ja, die jedem einzelnen etwas anderesbedeutet
und die doch ein und dieselbe Macht ist, vor der alle Menschen
irgendwann in ihrem Leben einmal voll tiefen Schauers andachts-
voll erbeben. Nur wenn wir an dieses, alle Menschen irgendwie
verbindende Grunderlebnis zu riithren, aus ihm heraus zu wirken
vermdgen, kann unsere Arbeit erfolgreich sein. Denn in diesem
Grunderlebnis ruht die Liebe, ruht das Gute. Gut sein ist alles.
Vor diesem Gutsein fallen alle trennenden Schranken als sinnlose
Auswirkungen menschlicher Kurzsichtigkeit. In diesem Gutsein
offnet sich uns der Blick, in ihm erfassen wir den Sinn alles Lebens,
in ihm verschmilzt sich das Leben mit dem Ewigen. ,,Das Ewige
heiligt das Zeitliche, das Zeitliche verwirklicht das Ewige,* sagt
Anker Larsen. — Wenn wir in diesem Sinne unsere Aufgabe als
Erzieher erfassen, dann kann die Spur auch unserer Erdentage
nicht in Aonen untergehen. Werner Schiil-

Bilicherschau

Meyenburg, v.M.,: Die sozialen Frauenberufe (Schweizer
Berufsfiihrer). Rascher & Cie., Verlag, Zirich. Geh. 90 Rp.

Schule und Erziehung. Vierteljahrsschrift fiir die wissenschaftliche
Grundlegung der katholischen Schulbewegung. 2.Heft, 1928.
16. Jahrgang, herausgegeben von der Zentralstelle der katholischen
Schulorganisation, Diisseldorf, Reichsstr. 20.

Sganzini, Prof. Dr. C.: Pestalozzis Stellung zur Schule und
ihre Wandlungen. Verlag Sauerlander & Cie., Aarau, 1927. Geh.
Hr. 1l —

Vortrag, gehalten im SchoBe des Schweizerischen Gymnasialvereins
am Schweizerischen Lehrertag in Ziirich, 11. Juli 1927.

Die Volksschule. Halbmonatsschrift fiir Erziehungswissenschaft,
Lehrerfortbildung, Schulpolitik und padagogische Kritik. 7. Heft,
Juli 1928. Verlag von J. Beltz in Langensalza.

Verlag Orell Fiissli: (Elementarbuch) A. Baumgartner. Lehrgang
der Englischen Sprache. Preis Fr.3.50, Rm.2.80. —Eschmann, E.:
In der Ferienkolonie. Eine musikalische Szene fiir Kinder. Preis
Fr.1.20, 1 Rm. — Baumgartner, A.: Ubungsheft zur englischen
Grammatik. Preis Fr. 1.50, Rm.1.20. — Planund Fihrer Ziirich.
Stadtpléne. Preis Fr.1.25,1 Rm. — Platzhoff-Lejeune: Bellin-
zona und seine Téler. Preis 3 Fr., Rm. 2.40. — Sanggallerland—
Sanggallerbruch. Lieder, Gedichte, Prosa. Herausgegeben von
Dr. H. Hilty. Fr. 2.50. —Kaspar Freuler: Landammann Eduard
Blumer. 10.II. 1848 7. X. 1925. Schweizerképfe Heft 3. 5 Abb.
32 S. Fr. 1.50, Rm. 1.20. — Edouard Chapuisat: Gustave Ador.
Ancien Président de la Confédération Suisse. Président du Comité
de la Croix Rouge. 1845—1928. Schweizerkopfe Heft 2. Preis
Fr. 1.50, Rm. 1.20.



	Zur Praxis der Volksschule : Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung, August 1928, Nummer 5

