Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 86 (1982)

Heft: 7-8

Artikel: Hoffnung - Erwartung im Tierreich
Autor: Hediger, Heini

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-318108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-318108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menschen und

Menschenaffen:

physische
Unterschiede

geistige
Unterschiede

Hoffnung - Erwartung im Tierreich

Prof. Dr. Heini Hediger stellt fest, dass die heutige Verhaltensfor
schung bei der Erforschung von Mensch und Tier darauf verzichtel
auf das seelische Leben einzugehen. Die Seele ist wissenschaftlici
nicht erfassbar, also inexistent. Damit geht aber die Wissenschaft -
nach dem Autor — am eigentlichen Leben, am Wesen von Mensc!
und Tier vorbei. Sie kann mit ihrer materialistischen Grundhaltung
auch nicht auf den wesentlichen Unterschied zwischen Mensch unc
Tier eingehen. Und darauf kommt es Prof. Hediger an! Sein Vor
trag, gehalten am «Engadiner Kollegium» 1978 (wir danken) -
«Hoffnung — Erwartung bei Tieren» erscheint hier leicht gekiirzt.

Die Frage nach der Hoffnung im Tierreich ist meines Wissens noch
kaum ndher untersucht worden. Das hat folgenden Grund: Von de:
heute massgebenden Arbeitsrichtung der Verhaltensforschung, de:
sogenannten objektiven Verhaltensforschung oder Ethologie, wirc
alles Subjektive grundsatzlich ausgeklammert oder verdrangt.
Ethologie versteht sich als Verhaltens-Physiologie. - Hoffnung abe:
steht ausserhalb des physiologisch Fassbaren und ist etwas ausge-
sprochen Psychisches.

Menschen und Menschenaffen haben in anatomischer Hinsicht vie-
les miteinander gemeinsam, aber durchaus nicht alles. Es sei nur an
die bedeutenden Unterschiede in bezug auf die Gehirngrésse - das
Zweieinhalbfache beim Menschen - und in bezug auf die Gehirn-
struktur - z.B. die Ausbildung der Sprachzentren, der Brocaschern
und Wernickeschen Region - erinnert, an die besonders von Pop-
per und Eccles (1977) hervorgehobene Asymmetrie der Hemispha-
ren oder an das von Adolf Portmann nachgewiesene extrauterine
Frih-Jahr mit allen seinen direkten und indirekten Folgen fir die
Entwicklung der Menschen.

Es gibt neben den korperlichen noch andere Unterschiede zwischer
Mensch und Tier: namlich geistige. Hatte man frither noch von der
geistigen Eigenschaften z.B. der Ameisen oder Enten gesprochen
so hat es sich in letzter Zeit selbst in Kreisen der Ethologie minde:
stens teilweise durchgesetzt, dass von Geistigem nur noch im Zu-
sammenhang mit dem Menschen die Rede ist. Selbst Konrad Lorenz
hat sich dieser Auffassung angeschlossen, nachdem er frither — wie
sein Lehrer Oskar Heinroth - z.B. die geistigen Eigenschaften de:
Enten beschrieb.

Unter Geistigem wird heute im wesentlichen verstanden: Wissen:
schaft, Kunst, Religion - und auch die menschliche Sprache. Das
soll keineswegs heissen, dass im Tierreich Sprachen im Sinne vor

8



* yrache

ie Dimension
or Zukunft

‘orsorge
ei Tier
.nd Mensch

hochdifferenzierten Kommunikationssystemen fehlen. Die von
Thomas Sebeok begriindete Zoo-Semiotik deckt im Gegenteil lau-
fend zwischentierliche Verstandigungsmoglichkeiten von iiberra-
schender Feinheit auf (1977). Ich habe selber ein wenig zu dieser Er-
kenntnis beitragen durfen.

Aber die menschliche Sprache vermag nicht nur mit abstrakten Be-
griffen zu operieren, sondern auch Themen zu behandeln, die nach
Ort und Zeit weit entfernt sind, sogar in weiter Zukunft liegen. Un-
sere Sprache dient auch der Theoriebildung.

Hier kommen wir bereits zu einem Punkt, der innerhalb der tier-
psychologischen, sogar der ethologischen Arbeitsfelder liegt: zur
Zukunft. Sie hat wesentlich mit unserem Thema zu tun, mit dem
Hoffen; denn man hofft immer in die Zukunft, niemals in die Ver-
gangenheit und nicht in die Gegenwart. B. Bettelheim (1977, S. 111)
stellt in seinem Buch iiber die Geburt des Selbst mit Recht fest:
«Ohne Zeit gibt es keine Hoffnung.»

Da dem Tier — nach allem, was wir bis heute von ihm wissen - die
Zukunft so gut wie gdnzlich verschlossen ist, muss es auch von der
Hofinung ausgeschlossen sein. Es ist aber sicher nicht von der Er-
wartung ausgeschlossen. Das zwingt uns, zwischen Hoffnung und
Erwartung eine moglichst genaue Unterscheidung anzustreben,
eine Unterscheidung, der bis heute aus den einleitend erwahnten
Grindenmerkwiirdig wenig Aufmerksamkeitgeschenkt wordenist.

In einer Untersuchung iber die Vorsorge im Tierreich habe ich
mich 1973 bemiiht, den scheinbaren Widerspruch zwischen Den-
ken in die Zukunft und Handeln in die Zukunft beim Tier einer Kla-
rung entgegenzufiihren. Nur einige wenige Beispiele darf ich als
Illustration anfiihren. So ist z.B. allgemein bekannt, dass Eichhérn-
chen im Herbst Vorrdte anlegen, indem sie Niisse, Haselnisse u. a.
an geeigneten Orten verstecken, um im Winter darauf zuriickzu-
greifen, wenn anderes Futter fehlt.

Beriihmt ist in dieser Beziehung auch der Hamster, obgleich er - im
Gegensatz zum Eichhornchen - einen Winterschlaf hélt. Dieser
wird aber von Zeit zu Zeit unterbrochen, und dann wird von den
gewaltigen Vorrdten gezehrt, die im Herbst in unterirdischen Kam-
mern vorsorglich angelegt worden sind. Ich sage vorsorglich - aber
kann es hier eine Vorsorge geben, wenn dem Tier die Zukunft, wie
erwdahnt, ganzlich verschlossen ist, wenn es unfahig ist, in die
Zukunft zu handeln?

Derartige scheinbar widerspruchsvolle Beispiele kénnten zu Hun-
derten dargestellt werden. Es ware da z.B. auch auf den Vogelzug
hinzuweisen. Die typischen Zugvégel verlassen uns im Herbst
keineswegs erst dann, wenn Kailte und Frost die sommerlichen
Nahrungsquellen verschliessen. Der Wegzug erfolgt nicht erst nach
dem Eintritt des Nahrungsmangels, sozusagen in der Hoffnung, im
warmen Siiden bessere Lebensbedingungen zu finden. F. Salomon-
sen (1969) und andere haben nachgewiesen, dass die Abreise der
typischen Zugvdogel, der sogenannten Instinkt-Vogel, zu einer Zeit
erfolgt, da Temperatur und Nahrungsangebot durchaus noch opti-
mal sind.

9



Die innere Uhr

Von einer Hoffnung auf bessere Zeiten ist hier also gar keine Rede
Die Aufenthalte in der nordlichen oder stidlichen Hemisphadre, of:
durch viele tausend — bis 10 000 - Kilometer voneinander entfernt
erfolgen auf Grund ganz anderer, starrer Prinzipien, namlich au
Grund des grossen Raum-Zeit-Systems. Dabei sei sofort ein-
geraumt, dass mit diesem Stichwort keinerlei Erkldarung, sonderr
lediglich eine knappe Charakterisierung des Vogelzuges, eines de;
imposantesten Phédnomene des Tierreiches, gegeben sei. Heute
spricht man in diesem Zusammenhang eher von der «inneren Uhr»
(z.B. B.E.Biinning oder R.R.Ward), die einstweilen jedoch nich
minder geheimnisvoll ist.

Ahnlich verhalt es sich mit der Vorratshaltung oder dem Winter-
schlaf typischer Winterschlafer unter den Sdugetieren, wie etwa
Murmeltier oder Siebenschldfer. Von keinem dieser Tiere diirfen
wir annehmen, dass es sich zu dem langen, sechs oder sieben Mona-
te dauernden Schlaf in die Erde zurtickzieht in der Hoffnung, nach-
her in einem strahlenden Friihling zu erwachen. Auch hier ist das
Raum-Zeit-System bzw. die innere Uhr im Spiel.

Das bringt uns jedoch nur terminologisch etwas weiter, nicht aber
in bezug auf das Verstdndnis des Wesens der Erscheinung, weil der
Begriff des Zeitgebers, der inneren Uhr, seinerseits noch recht
mysterios ist. Dieses Phanomen wird daher einstweilen wie so man-
ches andere — etwa der Instinkt — in einer sogenannten Black box
versorgt, d.h. mit einem Fragezeichen versehen, von dem Optimi-
sten glauben, es sei nur ein kurzfristiges. Die Instinkt-Black box ist
immerhin ein paar hundert Jahre alt.

Was den Zeitgeber anbetrifft, oft auch als innere oder physio-
logische Uhr bezeichnet, so werden verschiedene Grossenord-
nungen angegeben. In dem von Eric Pengelley 1974 herausgegebe-
nen Werk iber Circannual Clocks unterscheidet Alain Reinberg
Zeitgeber oder Synchronizers, die sich etwa jeden Tag, jede Woche,
jeden Monat oder ungefdhr jedes Jahr melden. Es gibt natirlich
noch viel kiirzerfristige wie etwa unsere Atmung oder unseren
Puls.

Wenn man versuchen wollte, in solchen Zeitgebern eine physio-
logische Grundlage dessen zu sehen, was wir als Hoffnung bezeich-
nen, muss sogleich darauf hingewiesen werden, dass es sich bei
allen diesen Erscheinungen um zyklische, rhythmische handelt -
auch dann, wenn sie sich nicht im Tempo des Pulses oder des Jah-
resablaufes dussern, sondern nur ein einziges Mal im Leben, dauere
dieses nun einige Stunden, wie z. B. bei der Eintagsfliege, oder etwa
zehn Jahre wie beim Aal.

Bei unserem einheimischen Flussaal (Anguilla vulgaris) umfasst
das Raderwerk des grossen Raum-Zeit-Systems nur eine einzige
Umdrehung. Der Zeitgeber fiir die Fortpflanzung tickt nur ein einzi-
ges Mal im Leben. Dieser einzigartige, nach Raum und Zeit giganti-
sche Lebenskreis beginnt jenseits des Atlantiks im Sargasso-Meer,
greift auf den europdischen Kontinent iber und schliesst sich das
eine und einzige Mal nach rund zehn Jahren wieder und endgiiltig,
wo er begonnen hat: vor der amerikanischen Ostkiiste, wo die Aale
aus dem Ei geschliipft sind und wo sie wieder ihre Eier ablegen,
bevor sie sterben.

10




‘yklen
'nd Rhythmen

Znttduschte
Joffnung

Trotzdem dirfen wir hier von einem Rhythmus, von einem Mono-
Zyklus im wahrsten Sinne sprechen. — Wie so oft zeigt uns auch
hier ein Beispiel aus dem Tierreich, der gewthnliche Aal, eine Form
des Lebensablaufs von imposanter Grosse sowohl in raumlicher wie
in zeitlicher Beziehung. Die Tierwelt erweist sich immer wieder als
erfiillt von grandiosen Erscheinungen, die sich nur mit grosstem
Aufwand erforschen lassen. Unser einheimischer Aal ist so ein Fall.
Es hat Jahrzehnte kostspieliger Forschung bedurft, um herauszu-
finden, dass alle europdischen Aale, die von Ddnemark bis Spanien
auf den Fischmarkt gelangen, im Sargasso-Meer, nahe der nord-
amerikanischen Ostkiste, aus den frei im Wasser schwebenden
Eiern geschlipft und anschliessend als winzige Larven wahrend
einer dreijahrigen Wanderung tiber den Atlantik geschwommen
sind, um dann in die Flisse und Seen aufzusteigen, darin zu wach-
sen und geschlechtsreif zu werden und schliesslich, nach rund zehn
Jahren, das Siisswasser zu verlassen und zum zweiten und letzten
Maldie transatlantische Reise anzutreten mit dem Ziel, im Sargasso-
Meer zu laichen und dann zu sterben.

Folgendes mag aus der bisherigen Darstellung aufscheinen: Das
Raum-Zeit-System, sei es das extrem lange, monozyklische des
Aals oder das extrem kurze der Eintagsfliege, sei es der Winter-
schlafplan des Murmeltieres oder der prazise Flugplan des Zug-
vogels; dieses Raum-Zeit-System oder die darin zum Ausdruck
kommenden Zeitgeber, welche das Tier scheinbar in die Zukunft
handeln lassen, geben uns keine Mdglichkeit, den Begriff der Hoff-
nung hier irgendwie anzubringen.

Unsere Aufgabe besteht darin, méglichst sauber zu differenzieren
zwischen Hoffnung und Erwartung. Es kann kein Zufall sein, dass
wir dem Wort Hoffnung in der Ethologie Giberhaupt nicht begegnen.
Hingegen ist das Wort Erwartung in der Verhaltensforschung
durchaus gebrauchlich, ohne dass es zu einer sauberen Unterschei-
dung gekommen ware.

In seinem Werk iliber «Das Prinzip Hoffnung» stellt der Philosoph
Ernst Bloch (1959, S. 83) eine kurze Betrachtung an uber die Ge-
miitsbewegungen beiMenschund Tier undim Zusammenhang damit
liber die Einteilung der Affekte. Bloch unterscheidet gefiillte und
Erwartungsaffekte. Zu den Erwartungsaffekten gehoéren u.a. Hoff-
nung und Glaube. Wortlich schreibt er: «Hoffnung, dieser Erwar-
tungs-Gegenaffekt gegen Angst und Furcht, ist deshalb die mensch-
lichste aller Gemiitsbewegungen und nur dem Menschen zugéng-
lich ...» Das ist eine klare Feststellung, der ich gerne beipflichte.

Weil Bloch die Hoffnung als einen spezifisch menschlichen Affekt
den Erwartungsaffekten zurechnet, miissen wir hier — im Rahmen
unserer vergleichenden Betrachtung — der Erwartung noch unsere
besondere Aufmerksamkeit zuwenden: Wéahrend der Begriff Hoff-
nung, wie erwahnt, im Vokabularium der Verhaltensforschung, der
Ethologie und auch der Tierpsychologie fehlt, begegnen wir dem Be-
griff der Erwartung wiederholt - vor allem in den Arbeiten des
Tierpsychologen Werner Fischel (1938 und 1949), die allerdings
von der Ethologie abgelehnt werden wie alles, was irgendwie mit
Psychischem zu tun hat.

11



Enttduschte
Erwartung

Bitten
und Betteln

Nehmen wir ein einfaches Beispiel, das jedermann vertraut ist: Ein
Katze sitzt mit Ausdauer sprungbereit vor einem Mauseloch. Diir
fen wir sagen, die Katze hoffe, dass die Maus bald erscheine und ih
zur Beute werde? Zundchst handelt es sich nicht um einen zykli
schen, rhythmischen Vorgang, wie wir ihn vorher aus dem Krei
der Hoffnung ausgeschlossen haben; denn Tag und Nacht, Somme
und Winter und ahnliche Zyklen folgen einander unabhingig voi
jeder Hoffnung. Hoffnung bezieht sich doch immer auf das Einma
lige, Nicht-Selbstverstdandliche, nicht mit Sicherheit zu Erwartende
Hoffnung enthdlt immer etwas von einer Bitte und von Ungewiss
heit. Die Katze vor dem Mauseloch aber bittet nicht, sie hofft nicht
sondern sie wartet, sie erwartet. Sie erwartet, dass ihre Beute mi
der Zeit erscheinen und greifbar werden wird.

Die scharfe Trennung zwischen Erwartung und Hoffnung ist nich
immer ganz leicht, zumal beiden etwas gemeinsam ist, wenn si
nicht erfiillt werden: die Enttduschung. Da wir bei héheren Tiere:
kurzfristige Erwartung feststellen kénnen, lassen sich gelegentlic!
auch Enttduschungen beobachten.

Enttdauschte Erwartungen bleiben also auch dem Tier nicht imme
erspart. Aber auch im Freileben kommt es zu Enttauschungen, z. F
jedesmal dann, wenn es einer angesprungenen Beute gelingt, ir
letzten Augenblick dem Raubtier zu entkommen. Dariiber gibt e
heute genaue statistische Angaben, z.B. fiir den Léwen.

So hat G. B. Schaller in seinem umfassenden Werk tber die Lowe;
der Serengeti (1972, S. 446, Tab. 60) festgestellt, dass eine Jagd au
Riedbock oder Topi-Antilope nur in 14% bzw. 13% der Fdlle eine:
erfolgreichen Verlauf nimmt, eine Jagd auf Zebras nur in 27 % un«
auf Gnus nur in 32 % der Fille. In der iiberwiegenden Mehrzahl vor
Uberféllen auf Beutetiere tritt also eine Enttduschung ein, trot:
hochstem Einsatz aller Krafte.

Vor enttduschten Hoffnungen indessen ist das Tier bewahrt, weil e
keine Hoffnung kennt.

Hoffnung transzendiert Erwartung. Sie reicht iber unmittelbare
Wahrnehmung, im Gang befindliche Handlung und Erinnerung
weit hinaus. Hoffnung entsteht aus einer Notlage oder doch au:
einer negativen Situation, die in eine bessere, positive umgewan
delt werden soll durch etwas, durch eine Macht, eine Instanz, dic
sich ausserhalb der Kontrolle befindet.

Die Erfiillung einer Hoffnung lasst sich nicht erzwingen, sonderr
nur erbitten. Sonst wiirde es sich nicht um eine Hoffnung, sonderr
lediglich um den Ablauf einer Handlung oder um eine Erwartung
handeln.

Hier stosst der Tierpsychologe auf die Notwendigkeit, eine weitert
Differenzierung vorzunehmen; denn Bitte als ein wesentliches Ele
ment der Hoffnung hat mit Betteln zu tun. Es ist derselbe Wort
stamm. Im Englischen z. B. heisst to beg sowohl bitten wie betteln.
Das im Zoo von den menschlichen Besuchern provozierte Bettelver
halten der Tiere war ein derart auffdlliges Phanomen, dass ich dar
tiber 1960 von K. H. Winkelstrater im Ziircher Zoo eine Disser
tation habe ausfiihren lassen.

Alle im Zoo zu beobachtenden Bettelverhalten sind nicht die Er
gebnisse einer Dressur, sondern durchweg spontane Verhaltens

12



Aensch und Tier:
‘usammenfassung

weisen, Bettelgebdrden, welche die Tiere selber «erfunden» haben,
und zwar auf Grund eines Lernprinzips, das frither in der Verhal-
tensforschung als das berithmte Prinzip von «Versuch und Irrtum»
bezeichnet worden ist.

Nachtraglich wurde es richtigerweise umbenannt in « Versuch und
Erfolg», weil vom Tier nicht der Irrtum, sondern der Erfolg im Ge-
dachtnis behalten wird. Ausgangspunkt ist die folgende Situation:
Das auf Futter oder Leckerbissen erpichte Tier bettelt zunachst
nicht sozusagen ins Leere. Ausgelost wird sein Verhalten erst durch
das Erscheinen von Menschen, die erfahrungsgemass Futterbringer
sein kénnen oder sogar Futter vorzeigen.

So lernt jedes bettelnde Tier auf Grund seiner Erfahrungen nach
dem Prinzip von Versuch und Erfolg aus der Vergangenheit, ausge-
richtet auf die jeweils gegenwartige Situation des Futterangebotes.
Ohne Futterangebot kein Betteln. Nur das Erscheinen von Men-
schen als potentielle Futterbringer 16st dieses Betteln bei Zootieren,
bei Tieren tuiberhaupt, aus.

Trotz der Bezeichnung Betteln, die dem Bitten nahesteht, ist hier —
wie in allen anderen in Frage kommenden Verhaltensweisen im
Tierreich - bestenfalls Erwartung, aber niemals Hoffnung im Spiel.
Hoffnung ist — wie Ernst Bloch (1959) auf Grund vollig anderer
Betrachtungen festgestellt hat — ein Monopol des Menschen, ein
Privileg vielleicht. -

Zusammenfassend darf ich darauf hinweisen, dass zwischen
Mensch und Tier viel Gemeinsames, Homologes und Analoges be-
steht auf morphologischem, physiologischem und psychologischem
Gebiet. Ebenso gibt es aber auch Unterschiede, die dann zuwenig
Beachtung finden, wenn der Mensch lediglich als nackter Affe, als
einer von vielen Primaten, als Tier unter Tieren dargestellt wird.
Berufsmassig hatte ich ein Leben lang mit Tieren zu tun, mit Tieren
aller Organisationsstufen — vom Einzeller bis zum Menschenaffen.
Das habe ich immer als ein ganz besonders Privileg betrachtet.

Um es kurz zu machen: Wenn es heute iiblich geworden ist, den
Menschen innerhalb der Primaten zu charakterisieren als einen
Primaten ohne Haarkleid, ohne Schwanz und ohne opponierbare
Grosszehe, dann habe ich keinerlei Hemmungen, den Menschen
andererseits zu charakterisieren als einen Primaten, dem es gege-
ben ist, zu hoffen, zu glauben und zu beten.

Selbst W. R. Hess, der Ziircher Gehirnphysiologe und Nobelpreis-
trager, stellt in seinem zusammenfassenden Werk tiber Psychologie
in biologischer Sicht (1962, S. 11) fest: Dem Menschen allein vor-
behalten sind die sich oft machtvoll ausdriickenden Gefiihle und
Stimmungen von transzendentalem Charakter.»

Paldontologen glauben sogar, das Aufkommen transzendentaler
Gedanken in der Stammesgeschichte des Menschen ziemlich genau
datieren zu kénnen. So fihrte der Zircher Paldaontologe Emil Kuhn-
Schnyder in seiner Abschiedsvorlesung (1977) Gber den Neander-
taler aus: «Seine Toten hat er sorgfaltig bestattet. Beigaben, die man
in den Grabern findet, sprechen fiir seinen Glauben an ein Weiter-
leben nach dem Tode.»

Es gibt viele Naturforscher, welche die heute so beliebte Nivellie-
rung von Menschen und Affen nicht annehmen kénnen. Zu ihnen

13



gehort manchmal auch Konrad Lorenz. In seinem 1973 in der
Schweiz gehaltenen Vortrag wendet er sich klar gegen die Me -
nung, Lebensvorgdange seien auch nichts anderes als chemisch-ph -
sikalische Prozesse. Wortlich fihrt er aus: «Es ist keineswegs eir 2
Ubertreibung zu behaupten, dass damit auch von einem niichte -
nen, biologischen Standpunkt aus gesehen etwas entstand, wes
man mit Recht als eine neue Art von Leben bezeichnen kann: des
geistige Leben des Menschen.» Und zur Hoffnung meint Lorenz a1
dieser Stelle konkret, dass wir Menschen sicherlich als einzig:
unter allen Lebewesen imstande sind, zu hoffen.

Noch etwas Wesentliches fehlt den Tieren vollstandig, und dieser
Mangel hat mich immer wieder tief beeindruckt: Kein einziges Tic ¢
ist imstande, Feuer herzustellen oder auch nur zu manipulierer ,
wahrend selbst die einfachsten Vertreter des Homo sapiens auf die -
sem Gebiet wahre Kinstler sind, wie ich etwa bei den Pygmade |
Zentralafrikas oder bei den Steinzeitmenschen im Innern von Neut -
guinea vor Jahrzehnten feststellen konnte.

Das fir die Entstehung unserer gesamten Kultur so unerhért wict -
tige Feuer hat nach der belegbaren Uberzeugung der Paldaoanthrc -
pologen erst der Homo erectus zu beherrschen verstanden. Und da s
Feuer ist wohl nicht lediglich eine technische Angelegenheit, sor -
dern steht mit dem Transzendentalen in enger Beziehung, wie u.c.
die Volkerkunde in tiberzeugender Weise darlegt.

An diesem entscheidenden Unterschied zwischen Mensch und Tie
wird kaum zu zweifeln sein. Daher ist er sehr ernsthaft zu beder -
ken. Es muss auch bedacht werden, dass es nach der Meinung de -
Neodarwinisten und extremen Reduktionisten, die heute das Fel |
der Zoologie, der Anthropologie, der Verhaltensforschung un !
wohl auch der Philosophie beherrschen, nur eine Evolution gebe |
soll, ndamlich die auf Mutation und Selektion, d.h. auf Zufall un .
Auswahl beruhende. Andere Faktoren werden ausgeschlosser .
Wie soll man sich dann den wesentlichen Unterschied erkldrer.
den entscheidenden Unterschied auf geistigem Gebiet, ndmlich da :
menschliche Monopol des Hoffens, Glaubens und Betens?

Miissen nicht diese transzendentalen Fdihigkeiten ebenfalls Ergel -
nisse derselben schopferischen, evolutiven Krafte sein, die von de 1
Reduktionisten angeblich auf Physik und Chemie zurickfiihrber
sind?

Hier stehen wir vor einem gewaltigen Widerspruch der heute mas: -
gebenden Evolutionslehre — auch wenn wir durchaus anerkenner ,
dass es neben der langsam verlaufenden biologischen Evolution di:
viel raschere, der Vererbung enthobene, kulturelle Evolution gibt
Aber auch diese kulturelle Evolution (die geschichtliche Evolutior |
kann ja nur ein Produkt der primdren, biologischen Evolution seir .
Wie lasst sich Transzendentales auf Physik und Chemie zurtck -
fihren?

Entsprechendes gilt auch fiir andere rein menschliche, geistig:
Phdnomene wie z. B. Willensfreiheit und Reflexion.

Das Tier lebt gewiss weniger bewusst als der Mensch, aber tiefer i1
der Wirklichkeit. Jakob Bosshara .

14



	Hoffnung - Erwartung im Tierreich

