
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 86 (1982)

Heft: 7-8

Artikel: Hoffnung - Erwartung im Tierreich

Autor: Hediger, Heini

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-318108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-318108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hoffnung - Erwartung im Tierreich

Prof. Dr. Heini Hediger stellt fest, dass die heutige Verhaltenslor
schung bei der Erforschung von Mensch und Tier darauf verzichtet
aut das seelische Leben einzugehen. Die Seele ist wissenschaftlic;
nicht erfassbar, also inexistent. Damit geht aber die Wissenschaft -

nach dem Autor - am eigentlichen Leben, am Wesen von Mensel
und Tier vorbei. Sie kann mit ihrer materialistischen Grundhaltunç
auch nicht aut den wesentlichen Unterschied zwischen Mensch une
Tier eingehen. Und darauf kommt es Prof. Hediger an! Sein Vor
trag, gehalten am «Engadiner Kollegium» 1978 (wir danken) -

«Hoffnung - Erwartung bei Tieren» erscheint hier leicht gekürzt.

Die Frage nach der Hoffnung im Tierreich ist meines Wissens noch
kaum näher untersucht worden. Das hat folgenden Grund: Von dei

heute massgebenden Arbeitsrichtung der Verhaltensforschung, dei

sogenannten objektiven Verhaltensforschung oder Ethologie, wire
alles Subjektive grundsätzlich ausgeklammert oder verdrängt
Ethologie versteht sich als Verhaltens-Physiologie. - Hoffnung abei
steht ausserhalb des physiologisch Fassbaren und ist etwas
ausgesprochen Psychisches.

Menschen und
Menschenaffen:
physische
Unterschiede

geistige
Unterschiede

Menschen and Menschenaffen haben in anatomischer Hinsicht vieles

miteinander gemeinsam, aber durchaus nicht alles. Es sei nur an
die bedeutenden Unterschiede in bezug auf die Gehirngrösse - das

Zweieinhalbfache beim Menschen - und in bezug auf die
Gehirnstruktur - z.B. die Ausbildung der Sprachzentren, der Brocascher
und Wernickeschen Region - erinnert, an die besonders von Popper

und Eccles (1977) hervorgehobene Asymmetrie der Hemisphären

oder an das von Adolf Portmann nachgewiesene extrauterine
Früh-Jahr mit allen seinen direkten und indirekten Folgen für die

Entwicklung der Menschen.
Es gibt neben den körperlichen noch andere Unterschiede zwischer
Mensch und Tier: nämlich geistige. Hatte man früher noch von der

geistigen Eigenschaften z.B. der Ameisen oder Enten gesprochen
so hat es sich in letzter Zeit selbst in Kreisen der Ethologie minde
stens teilweise durchgesetzt, dass von Geistigem nur noch im Zu
sammenhang mit dem Menschen die Rede ist. Selbst Konrad Lorem
hat sich dieser Auffassung angeschlossen, nachdem er früher - wie

sein Lehrer Oskar Heinroth - z.B. die geistigen Eigenschaften de;

Enten beschrieb.
Unter Geistigem wird heute im wesentlichen verstanden: Wissen
schaff, Kunst, Religion - und auch die menschliche Sprache. Da:
soll keineswegs heissen, dass im Tierreich Sprachen im Sinne vor

8



hochdifferenzierten Kommunikationssystemen fehlen. Die von
Thomas Sebeok begründete Zoo-Semiotik deckt im Gegenteil
laufend zwischentierliche Verständigungsmöglichkeiten von
überraschender Feinheit auf 1 977). Ich habe selber ein wenig zu dieser
Erkenntnis beitragen dürfen.

¦räche

ie Dimension
ìt Zukunft

orsorge
ei Tier
nd Mensch

Aber die menschliche Sprache vermag nicht nur mit abstrakten
Begriffen zu operieren, sondern auch Themen zu behandeln, die nach
Ort und Zeit weit entfernt sind, sogar in weiter Zukunft liegen.
Unsere Sprache dient auch der Theoriebildung.

Hier kommen wir bereits zu einem Punkt, der innerhalb der
tierpsychologischen, sogar der ethologischen Arbeitsfelder liegt: zur
Zukunft. Sie hat wesentlich mit unserem Thema zu tun, mit dem
Hoffen; denn man hofft immer in die Zukunft, niemals in die
Vergangenheit und nicht in die Gegenwart. B. Bettelheim (1977, S. 111)
stellt in seinem Buch über die Geburt des Selbst mit Recht fest:
«Ohne Zeit gibt es keine Hoffnung.»
Da dem Tier - nach allem, was wir bis heute von ihm wissen - die
Zukunft so gut wie gänzlich verschlossen ist, muss es auch von der
Hoffnung ausgeschlossen sein. Es ist aber sicher nicht von der
Erwartung ausgeschlossen. Das zwingt uns, zwischen Hoffnung und
Erwartung eine möglichst genaue Unterscheidung anzustreben,
eine Unterscheidung, der bis heute aus den einleitend erwähnten
Gründen merkwürdig wenig Aufmerksamkeit geschenkt worden ist.

In einer Untersuchung über die Vorsorge im Tierreich habe ich
mich 1973 bemüht, den scheinbaren Widerspruch zwischen Denken

in die Zukunft und Handeln in die Zukunft beim Tier einer
Klärung entgegenzuführen. Nur einige wenige Beispiele darf ich als
Illustration anführen. So ist z. B. allgemein bekannt, dass Eichhörnchen

im Herbst Vorräte anlegen, indem sie Nüsse, Haselnüsse u. a.
an geeigneten Orten verstecken, um im Winter darauf zurückzugreifen,

wenn anderes Futter fehlt.
Berühmt ist in dieser Beziehung auch der Hamster, obgleich er - im
Gegensatz zum Eichhörnchen - einen Winterschlaf hält. Dieser
wird aber von Zeit zu Zeit unterbrochen, und dann wird von den
gewaltigen Vorräten gezehrt, die im Herbst in unterirdischen Kammern

vorsorglich angelegt worden sind. Ich sage vorsorglich - aber
kann es hier eine Vorsorge geben, wenn dem Tier die Zukunft, wie
erwähnt, gänzlich verschlossen ist, wenn es unfähig ist, in die
Zukunft zu handeln?
Derartige scheinbar widerspruchsvolle Beispiele könnten zu
Hunderten dargestellt werden. Es wäre da z.B. auch auf den Vogelzug
hinzuweisen. Die typischen Zugvögel verlassen uns im Herbst
keineswegs erst dann, wenn Kälte und Frost die sommerlichen
Nahrungsquellen verschliessen. Der Wegzug erfolgt nicht erst nach
dem Eintritt des Nahrungsmangels, sozusagen in der Hoffnung, im
warmen Süden bessere Lebensbedingungen zu finden. F. Salomon-
sen (1969) und andere haben nachgewiesen, dass die Abreise der
typischen Zugvögel, der sogenannten Instinkt-Vögel, zu einer Zeit
erfolgt, da Temperatur und Nahrungsangebot durchaus noch optimal

sind.

9



Von einer Hoffnung auf bessere Zeiten ist hier also gar keine Rede
Die Aufenthalte in der nördlichen oder südlichen Hemisphäre, of
durch viele tausend - bis 10 000 - Kilometer voneinander entfernt
erfolgen auf Grund ganz anderer, starrer Prinzipien, nämlich au
Grund des grossen Raum-Zeit-Systems. Dabei sei sofort ein
geräumt, dass mit diesem Stichwort keinerlei Erklärung, sonderr
lediglich eine knappe Charakterisierung des Vogelzuges, eines dei

imposantesten Phänomene des Tierreiches, gegeben sei. Heute
spricht man in diesem Zusammenhang eher von der «inneren Uhr>

(z.B. B.E.Bünning oder R.R.Ward), die einstweilen jedoch nich,
minder geheimnisvoll ist.
Ähnlich verhält es sich mit der Vorratshaltung oder dem Winterschlaf

typischer Winterschläfer unter den Säugetieren, wie etwa
Murmeltier oder Siebenschläfer. Von keinem dieser Tiere dürlen
wir annehmen, dass es sich zu dem langen, sechs oder sieben Monate

dauernden Schlal in die Erde zurückzieht in der Holtnung, nachher

in einem strahlenden Frühling zu erwachen. Auch hier ist das

Raum-Zeit-System bzw. die innere Uhr im Spiel.

Das bringt uns jedoch nur terminologisch etwas weiter, nicht aber
in bezug auf das Verständnis des Wesens der Erscheinung, weil der

Begriff des Zeitgebers, der inneren Uhr, seinerseits noch recht
mysteriös ist. Dieses Phänomen wird daher einstweilen wie so manches

andere - etwa der Instinkt - in einer sogenannten Black box
versorgt, d.h. mit einem Fragezeichen versehen, von dem Optimisten

glauben, es sei nur ein kurzfristiges. Die Instinkt-Black box ist
immerhin ein paar hundert Jahre alt.
Was den Zeitgeber anbetrifft, oft auch als innere oder
physiologische Uhr bezeichnet, so werden verschiedene Grössenord-

nungen angegeben. In dem von Eric Pengelley 1974 herausgegebenen

Werk über Circannual Clocks unterscheidet Alain Reinberg
Zeitgeber oder Synchronizers, die sich etwa jeden Tag, jede Woche,
jeden Monat oder ungefähr jedes Jahr melden. Es gibt natürlich
noch viel kürzerfristige wie etwa unsere Atmung oder unseren
Puls.
Wenn man versuchen wollte, in solchen Zeitgebern eine
physiologische Grundlage dessen zu sehen, was wir als Hoffnung bezeichnen,

muss sogleich darauf hingewiesen werden, dass es sich bei
allen diesen Erscheinungen um zyklische, rhythmische handelt -
auch dann, wenn sie sich nicht im Tempo des Pulses oder des
Jahresablaufes äussern, sondern nur ein einziges Mal im Leben, dauere
dieses nun einige Stunden, wie z. B. bei der Eintagsfliege, oder etwa
zehn Jahre wie beim Aal.
Bei unserem einheimischen Flussaal (Anguilla vulgaris) umfasst
das Räderwerk des grossen Raum-Zeit-Systems nur eine einzige
Umdrehung. Der Zeitgeber für die Fortpflanzung tickt nur ein einziges

Mal im Leben. Dieser einzigartige, nach Raum und Zeit gigantische

Lebenskreis beginnt jenseits des Atlantiks im Sargasso-Meer,
greift auf den europäischen Kontinent über und schliesst sich das

eine und einzige Mal nach rund zehn Jahren wieder und endgültig,
wo er begonnen hat: vor der amerikanischen Ostküste, wo die Aale
aus dem Ei geschlüpft sind und wo sie wieder ihre Eier ablegen,
bevor sie sterben.

10



yklen Trotzdem dürfen wir hier von einem Rhythmus, von einem Mono-
nd Rhythmen Zyklus im wahrsten Sinne sprechen. - Wie so oft zeigt uns auch

hier ein Beispiel aus dem Tierreich, der gewöhnliche Aal, eine Form
des Lebensablaufs von imposanter Grösse sowohl in räumlicher wie
in zeitlicher Beziehung. Die Tierwelt erweist sich immer wieder als
erfüllt von grandiosen Erscheinungen, die sich nur mit grösstem
Aufwand erforschen lassen. Unser einheimischer Aal ist so ein Fall.
Es hat Jahrzehnte kostspieliger Forschung bedurft, um herauszufinden,

dass alle europäischen Aale, die von Dänemark bis Spanien
auf den Fischmarkt gelangen, im Sargasso-Meer, nahe der
nordamerikanischen Ostküste, aus den frei im Wasser schwebenden
Eiern geschlüpft und anschliessend als winzige Larven während
einer dreijährigen Wanderung über den Atlantik geschwommen
sind, um dann in die Flüsse und Seen aufzusteigen, darin zu wachsen

und geschlechtsreif zu werden und schliesslich, nach rund zehn
Jahren, das Süsswasser zu verlassen und zum zweiten und letzten
Mal die transatlantische Reise anzutreten mit dem Ziel, im Sargasso-
Meer zu laichen und dann zu sterben.

Folgendes mag aus der bisherigen Darstellung aufscheinen: Das
Raum-Zeit-System, sei es das extrem lange, monozyklische des
Aals oder das extrem kurze der Eintagsfliege, sei es der
Winterschlafplan des Murmeltieres oder der präzise Flugplan des
Zugvogels; dieses Raum-Zeit-System oder die darin zum Ausdruck
kommenden Zeitgeber, welche das Tier scheinbar in die Zukunft
handeln lassen, geben uns keine Möglichkeit, den Begriff der
Hoffnung hier irgendwie anzubringen.
Unsere Aufgabe besteht darin, möglichst sauber zu differenzieren
zwischen Hoffnung und Erwartung. Es kann kein Zufall sein, dass
wir dem Wort Hoilnung in der Ethologie überhaupt nicht begegnen.
Hingegen ist das Wort Erwartung in der Verhaltensforschung
durchaus gebräuchlich, ohne dass es zu einer sauberen Unterscheidung

gekommen wäre.

Enttäuschte In seinem Werk über «Das Prinzip Hottnung» stellt der Philosoph
Toffnung Ernst Bloch (1959, S. 83) eine kurze Betrachtung an über die Ge¬

mütsbewegungen bei Mensch und Tier und im Zusammenhang damit
über die Einteilung der Affekte. Bloch unterscheidet gefüllte und
Erwartungsaffekte. Zu den Erwartungsaffekten gehören u.a.
Hoffnung und Glaube. Wörtlich schreibt er: «Hoffnung, dieser Erwar-
tungs-Gegenaffekt gegen Angst und Furcht, ist deshalb die menschlichste

aller Gemütsbewegungen und nur dem Menschen zugänglich

...» Das ist eine klare Feststellung, der ich gerne beipflichte.
Weil Bloch die Hoffnung als einen spezifisch menschlichen Affekt
den Erwartungsaffekten zurechnet, müssen wir hier - im Rahmen
unserer vergleichenden Betrachtung - der Erwartung noch unsere
besondere Aufmerksamkeit zuwenden: Während der Begriff
Hoffnung, wie erwähnt, im Vokabularium der Verhaltensforschung, der
Ethologie und auch der Tierpsychologie fehlt, begegnen wir dem
Begriff der Erwartung wiederholt - vor allem in den Arbeiten des

Tierpsychologen Werner Fischel (1938 und 1949), die allerdings
von der Ethologie abgelehnt werden wie alles, was irgendwie mit
Psychischem zu tun hat.

11



Nehmen wir ein einfaches Beispiel, das jedermann vertraut ist: Ein
Katze sitzt mit Ausdauer sprungbereit vor einem Mauseloch. Dür
fen wir sagen, die Katze hoffe, dass die Maus bald erscheine und ih
zur Beute werde? Zunächst handelt es sich nicht um einen zykli
sehen, rhythmischen Vorgang, wie wir ihn vorher aus dem Krei
der Hoffnung ausgeschlossen haben; denn Tag und Nacht, Somme
und Winter und ähnliche Zyklen folgen einander unabhängig voi
jeder Hoffnung. Hoffnung bezieht sich doch immer auf das Einma
lige, Nicht-Selbstverständliche, nicht mit Sicherheit zu Erwartende
Hoffnung enthält immer etwas von einer Bitte und von Ungewiss
heit. Die Katze vor dem Mauseloch aber bittet nicht, sie hofft nicht
sondern sie wartet, sie erwartet. Sie erwartet, dass ihre Beute mi
der Zeit erscheinen und greifbar werden wird.
Die scharfe Trennung zwischen Erwartung und Hoffnung ist nieb
immer ganz leicht, zumal beiden etwas gemeinsam ist, wenn si
nicht erfüllt werden: die Enttäuschung. Da wir bei höheren Tiere;
kurzfristige Erwartung feststellen können, lassen sich gelegentlicl
auch Enttäuschungen beobachten.
Enttäuschte Erwartungen bleiben also auch dem Tier nicht imme
erspart. Aber auch im Freileben kommt es zu Enttäuschungen, z.E
jedesmal dann, wenn es einer angesprungenen Beute gelingt, ir
letzten Augenblick dem Raubtier zu entkommen. Darüber gibt e

heute genaue statistische Angaben, z.B. für den Löwen.
So hat G. B. Schaller in seinem umfassenden Werk über die Löwej
der Serengeti (1972, S. 446, Tab. 60) festgestellt, dass eine Jagd au
Riedbock oder Topi-Antilope nur in 14% bzw. 13% der Fälle eines

erfolgreichen Verlauf nimmt, eine Jagd auf Zebras nur in 27% um
auf Gnus nur in 32 % der Fälle. In der überwiegenden Mehrzahl vor
Überfällen auf Beutetiere tritt also eine Enttäuschung ein, trot:
höchstem Einsatz aller Kräfte.
Vor enttäuschten Hoffnungen indessen ist das Tier bewahrt, weil e

keine Hoffnung kennt.
Hoffnung transzendiert Erwartung. Sie reicht über unmittelbar«
Wahrnehmung, im Gang befindliche Handlung und Erinnerung
weit hinaus. Hoffnung entsteht aus einer Notlage oder doch aus
einer negativen Situation, die in eine bessere, positive umgewan
delt werden soll durch etwas, durch eine Macht, eine Instanz, dit
sich ausserhalb der Kontrolle befindet.
Die Erfüllung einer Hoffnung lässt sich nicht erzwingen, sonderr
nur erbitten. Sonst würde es sich nicht um eine Hoffnung, sonderr
lediglich um den Ablauf einer Handlung oder um eine Erwartung
handeln.

Hier stösst der Tierpsychologe auf die Notwendigkeit, eine weiten
Differenzierung vorzunehmen; denn Bitte als ein wesentliches Eie
ment der Hoffnung hat mit Betteln zu tun. Es ist derselbe Wort
stamm. Im Englischen z.B. heisst to beg sowohl bitten wie betteln.
Das im Zoo von den menschlichen Besuchern provozierte Bettelver
halten der Tiere war ein derart auffälliges Phänomen, dass ich dar
über 1960 von K. H. Winkelsträter im Zürcher Zoo eine Disser
tation habe ausführen lassen.
Alle im Zoo zu beobachtenden Bettelverhalten sind nicht die Er

gebnisse einer Dressur, sondern durchweg spontane Verhaltens

12



weisen, Bettelgebärden, welche die Tiere selber «erfunden» haben,
und zwar auf Grund eines Lernprinzips, das früher in der
Verhaltensforschung als das berühmte Prinzip von «Versuch und Irrtum»
bezeichnet worden ist.
Nachträglich wurde es richtigerweise umbenannt in «Versuch und
Erfolg», weil vom Tier nicht der Irrtum, sondern der Erfolg im
Gedächtnis behalten wird. Ausgangspunkt ist die folgende Situation:
Das auf Futter oder Leckerbissen erpichte Tier bettelt zunächst
nicht sozusagen ins Leere. Ausgelöst wird sein Verhalten erst durch
das Erscheinen von Menschen, die erfahrungsgemäss Futterbringer
sein können oder sogar Futter vorzeigen.
So lernt jedes bettelnde Tier auf Grund seiner Erfahrungen nach
dem Prinzip von Versuch und Erfolg aus der Vergangenheit,
ausgerichtet auf die jeweils gegenwärtige Situation des Futterangebotes.
Ohne Futterangebot kein Betteln. Nur das Erscheinen von
Menschen als potentielle Futterbringer löst dieses Betteln bei Zootieren,
bei Tieren überhaupt, aus.
Trotz der Bezeichnung Betteln, die dem Bitten nahesteht, ist hier -
wie in allen anderen in Frage kommenden Verhaltensweisen im
Tierreich - bestenfalls Erwartung, aber niemals Hoffnung im Spiel.
Hoffnung ist - wie Ernst Bloch (1959) auf Grund völlig anderer
Betrachtungen festgestellt hat - ein Monopol des Menschen, ein
Privileg vielleicht. -
Zusammenfassend darf ich darauf hinweisen, dass zwischen
Mensch und Tier viel Gemeinsames, Homologes und Analoges
besteht auf morphologischem, physiologischem und psychologischem
Gebiet. Ebenso gibt es aber auch Unterschiede, die dann zuwenig
Beachtung finden, wenn der Mensch lediglich als nackter Affe, als
einer von vielen Primaten, als Tier unter Tieren dargestellt wird.
Berufsmässig hatte ich ein Leben lang mit Tieren zu tun, mit Tieren
aller Organisationsstufen - vom Einzeller bis zum Menschenaffen.
Das habe ich immer als ein ganz besonders Privileg betrachtet.

lensch und Tier: Um es kurz zu machen: Wenn es heute üblich geworden ist, den
'.usammenfassung Menschen innerhalb der Primaten zu charakterisieren als einen

Primaten ohne Haarkleid, ohne Schwanz und ohne opponierbare
Grosszehe, dann habe ich keinerlei Hemmungen, den Menschen
andererseits zu charakterisieren als einen Primaten, dem es gegeben

ist, zu hoffen, zu glauben und zu beten.
Selbst W. R. Hess, der Zürcher Gehirnphysiologe und Nobelpreisträger,

stellt in seinem zusammenfassenden Werk über Psychologie
in biologischer Sicht (1962, S. 11) fest: Dem Menschen allein
vorbehalten sind die sich oft machtvoll ausdrückenden Gefühle und
Stimmungen von transzendentalem Charakter.»
Paläontologen glauben sogar, das Aufkommen transzendentaler
Gedanken in der Stammesgeschichte des Menschen ziemlich genau
datieren zu können. So führte der Zürcher Paläontologe Emil Kuhn-
Schnyder in seiner Abschiedsvorlesung (1977) über den Neandertaler

aus: «Seine Toten hat er sorgfältig bestattet. Beigaben, die man
in den Gräbern findet, sprechen für seinen Glauben an ein Weiterleben

nach dem Tode.»
Es gibt viele Naturforscher, welche die heute so beliebte Nivellierung

von Menschen und Affen nicht annehmen können. Zu ihnen
13



gehört manchmal auch Konrad Lorenz. In seinem 1973 in d( r

Schweiz gehaltenen Vortrag wendet er sich klar gegen die Me -

nung, Lebensvorgänge seien auch nichts anderes als chemisch-ptn -

sikalische Prozesse. Wörtlich führt er aus: «Es ist keineswegs eir 5

Übertreibung zu behaupten, dass damit auch von einem nüchte -

nen, biologischen Standpunkt aus gesehen etwas entstand, wi 3

man mit Recht als eine neue Art von Leben bezeichnen kann: di s

geistige Leben des Menschen.» Und zur Hoffnung meint Lorenz a 1

dieser Stelle konkret, dass wir Menschen sicherlich als einzig 3

unter allen Lebewesen imstande sind, zu hoffen.
Noch etwas Wesentliches fehlt den Tieren vollständig, und diest r

Mangel hat mich immer wieder tief beeindruckt: Kein einziges Tit r

ist imstande, Feuer herzustellen oder auch nur zu manipulierei
während selbst die einfachsten Vertreter des Homo sapiens auf di< ¦

sem Gebiet wahre Künstler sind, wie ich etwa bei den Pygmäe 1

Zentralafrikas oder bei den Steinzeitmenschen im Innern von Nei -

guinea vor Jahrzehnten feststellen konnte.
Das für die Entstehung unserer gesamten Kultur so unerhört wicl ¦

tige Feuer hat nach der belegbaren Überzeugung der Paläoanthrc -

pologen erst der Homo erectus zu beherrschen verstanden. Und de ;

Feuer ist wohl nicht lediglich eine technische Angelegenheit, sor-
dern steht mit dem Transzendentalen in enger Beziehung, wie u.c
die Völkerkunde in überzeugender Weise darlegt.
An diesem entscheidenden Unterschied zwischen Mensch und Tie '

wird kaum zu zweitein sein. Daher ist er sehr ernsthaft zu beder ¦

ken. Es muss auch bedacht werden, dass es nach der Meinung de

Neodarwinisten und extremen Reduktionisten, die heute das Fei 1

der Zoologie, der Anthropologie, der Verhaltensforschung un
wohl auch der Philosophie beherrschen, nur eine Evolution gebe
soll, nämlich die auf Mutation und Selektion, d.h. auf Zufall un I

Auswahl beruhende. Andere Faktoren werden ausgeschlosser
Wie soll man sich dann den wesentlichen Unterschied erklärer
den entscheidenden Unterschied aut geistigem Gebiet, nämlich da

menschliche Monopol des Hottens, Glaubens und Betens?

Müssen nicht diese transzendentalen Fähigkeiten ebenfalls Erget •

nisse derselben schöpferischen, evolutiven Kräfte sein, die von de 1

Reduktionisten angeblich auf Physik und Chemie zurückführte r

sind?
Hier stehen wir vor einem gewaltigen Widerspruch der heute mas.1 •

gebenden Evolutionslehre - auch wenn wir durchaus anerkennei
dass es neben der langsam verlaufenden biologischen Evolution di 1

viel raschere, der Vererbung enthobene, kulturelle Evolution gibt
Aber auch diese kulturelle Evolution (die geschichtliche Evolutior
kann ja nur ein Produkt der primären, biologischen Evolution seil
Wie lässt sich Transzendentales auf Physik und Chemie zurücl -

führen?
Entsprechendes gilt auch für andere rein menschliche, geistig ì

Phänomene wie z. B. Willensfreiheit und Reflexion.

Das Tier lebt gewiss weniger bewusst als der Mensch, aber tieter i 1

der Wirklichkeit. Jakob Bossharc

14


	Hoffnung - Erwartung im Tierreich

