Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 85 (1981)

Heft: 6

Artikel: Zur Entwicklung des Symbolsinnes beim Kind : Vortrag an der
"Lucerna" 1979

Autor: Haberlin, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-318028

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-318028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kindliche
Entwicklung

Was ist ein Symbol?

Projektion

Zur Entwicklung des Symbolsinnes
beim Kind

Vortrag an der «Lucerna» 1979

Die «Lucerna» ist ein geisteswissenschaftliches Seminar mit Hauptgewicht
auf dem Fach Philosophie. Es sei in diesem Zusammenhang auf das Buch
tiber Leben und Werk des Vaters der Autorin dieses Beitrages, von
Prof. Dr. phil. Paul Héaberlin, aufmerksam gemacht. Paul Kamm zeichnet
die Persénlichkeit des bedeutenden Schweizer Philosophen und Piddagogen
ausgezeichnet. (Ott-Verlag, Thun)

Wenn es Symbole gibt, so muss es doch auch einen Symbolsinn,
bzw. ein Verstdndnis fiir Symbole geben. Ist dieses von Anfang an
«gegeben» — oder welches sind seine Vorbedingungen? Uberlegun-
gen und Kenntnis der kindlichen Entwicklung zeigen einem rasch,
dass recht verschiedene Fahigkeiten zum Symbolverstdandnis bei-
tragen (entsprechend der Komplexitdt des Symbols), so dass sich
die Entstehung des Symbolverstdndnisses sozusagen bis zum er-
sten Lebenstag zurickverfolgen lasst.

Je langer ich mich mit dem Symbol beschaftigte, desto schwieriger
erschien mir eine klare Begriffsbestimmung. Es versteht ja auch bei-
nahe jeder Autor den Begriff etwas verschieden.

Ich riskiere eine einfache Definition des Symbols zum voraus, werde
aber in meinen Ausfiihrungen «Symbol» etwas verschieden gebrau-
chen - zum Teil in Anlehnung an die zitierten Autoren.

Symbol, Sinnbild ist eine konkrete — im weitesten Sinn bildhafte -
Gegebenheit, die mit einem oder mehreren unserer Sinne erfasst
wird, wobei aber weniger die physischen Qualitaten interessieren,
als vielmehr die «dahinter»stehende, darin enthaltene Bedeutung.
Der sinnlichen Erscheinung wird ein Sinn zugeordnet — dieser, die
Bedeutung also, ist das Wichtige und Interessierende. — Dennoch ist
das «Bild» nicht Zufall, denn es ist die bestmdégliche Form, in der der
Sinn sich ausdricken und offenbaren kann. Oder anders gesagt:
Dank gerade dieser Erscheinung (Form, Gestalt) ist es mir (einem
andern vielleicht nicht) jetzt moglich, den gemeinten Sinn zu er-
ahnen. Da das Symbolerieben recht subjektiv-persénlich ist, kann
ich kein Beispiel geben, das allen einleuchten wiirde. Denn ein und
dasselbe Gebilde (Erscheinung) kann fiir zwei verschiedene Men-
schen, ja, fur denselben Menschen zu verschiedenen Zeiten oder in
verschiedener Stimmung Symbol oder Nicht-Symbol sein. Das Ge-
bilde kann sinnlich-sachlich wahrgenommen werden, man sucht
nichts «dahinter» oder «darin». Ein Baum ist ein Baum und sonst
nichts. Er kann mir aber auch als Symbol erscheinen, zum Beispiel
der Kraft, als Sinnbild des Lebens; er kann mir als der Schutzgebende
den Vater bedeuten, oder - als erdverbunden und doch gegen den
Himmel weisend — zum Sinnbild Gottes und der Schépfung werden.
Wir sehen also nicht mehr den Baum «an sich», er bekommt je nach
unserer offenen Einstellung diese oder jene Bedeutung.

Entsprechend unserer sinnlich-geistigen Doppelnatur sehen wir die
Dinge
2



a) in ihrer Tatsachlichkeit (wir stellen fest) und/oder

b) in ihrer Bedeutsamkeit (hier bewerten wir das Festgestellte).
Im Fall von a) werden die Dinge sozusagen von aussen via Sinnes-
organe «herein»geholt - introjiziert —, aus diesen Sinneseindriicken
ergeben sich die inneren Vorstellungen; bei b) projizieren wir (das
Subjekt) eine Bedeutung in die Dinge hinein, entsprechend unse-
rem Bedurfnis, im Einzelnen wie im Ganzen einen Sinn zu «sehen»
- oder: wir lesen, dort wo er gegeben ist, den Sinn, die Bedeutung
heraus.

In Abwandlung des Goethe-Wortes: Ware die Sehensbereitschaft
(und -fahigkeit) nicht in uns, wir wiirden nichts sehen, ware die
Verstehensbereitschaft nicht in uns, wir wiirden nichts verstehen.
Hierzu eine Bemerkung in Klammern:

Es ist faszinierend, dass die Sprache fir unsere zwei Erlebenswei-
sen dasselbe Grundwort beniitzt:

Die physischen Sinne vermitteln uns das dussere, sinnliche Sein
der Dinge - unser innerer, geistiger Sinn erméglicht uns, Bedeu-
tung und Sinnhaftigkeit zu erleben.

Das Symbol nun verbindet diese zwei Erlebens- und Erfahrungsbe-
reiche (Bild und Sinn, Sein und Gelten), es vereint sie. Das Ge-
trennte fallt hier in eines zusammen. Und genau das ist ja die ur-
spriingliche Bedeutung von Symbol — Vereinigung des Getrennten:
wenn im alten Griechenland zwei Freunde voneinander schieden,
zerbrachen sie eine Tontafel. Jeder nahm eine Halfte mit als Erinne-
rung und zum Zeichen des Erkennens, wenn sie sich nach Jahren
wieder trafen. (Dasselbe kann man noch heute in Spanien erleben:
anstatt einer Nummer erhielt ich fiir das eingestellte Auto die Halfte
eines vor meinen Augen zerrissenen Papiers, das ich beim Abholen
des Wagens vorzuzeigen hattel)

Symbolerfassung, Symbolsinn, Symbolverstdndnis bedeutet also
immer auch eine Art von Zusammenschau (Synthese, Synasthesie).

1. Die Fahigkeit des Zusammenschauenkonnens, die «synthetische
Funktion» (Ch. Bihler) ist nun aber ein ausgesprochenes Merkmal
des Kindes im 3. Lebensjahr - der Beginn dieses Vermodgens muss
sogar noch frither, bei der Ahnlichkeitserfassung mit etwa 11 Mona-
ten gesehen werden.

2. Das Symbol fasst nicht nur veranschaulichend zusammen, es
«verdichtet», es drickt im Bild das mit Worten kaum Sagbare aus,
dabei deutet oft ein Teil (ein Bestandteil) das Ganze an. Das Symbol
ist pars pro toto.

— Diese Pars-pro-toto-Erfassung ist auch nicht etwa die Errungen-
schaft einer spaten Entwicklungsstufe, sondern vielmehr sehr friih
beim Kind zu beobachten, wie z.B. die Untersuchungen von René
Spitz sehr eindriicklich bezeugen, wonach zwei Locher einer At-
trappe geniigen, um vom zwei bis drei Monate alten Saugling fur das
Gesicht der Mutter, fiir die Mutter tiberhaupt gehalten zu werden.

3. Das Symbol enthalt und vereint Gegensdtze, es enthalt zugleich
Bekanntes und Unbekanntes, Vergangenes und Zukiinftiges, Er-
fahrungen und Hoffnungen usw. Wir erleben am Symbol solche
Kontraste, darin liegt auch eine Faszination.

- Kontrasterlebnisse, ja selbst die Fahigkeit, solche Erlebnisse zu

3



Stufen

Begriff

Sprache
Entwicklung

formulieren, sind ebenfalls etwa im dritten Lebensjahr zu beobach-
ten (Beispiel Rolf Bihler: «Ein so grosses Brot und ein so kleiner
Schluck!»). Im gleichen Alter werden auch Farbkontraste erlebt
und sprachlich ausgedriickt («Sieh mal die rote Sonne und der blaue
Himmell»).

4. Der grosste Gegensatz, den das Symbol tiberbriickt, ist, dass es
Sinnliches und Nicht-Sinnliches, Gegenstand und Bedeutung, Sein
und Sinn verbindet.

Damit rihrt es wohl im tiefsten an das Wesen des Menschen, der
sich nicht mit dem Sein der Dinge zufriedengibt, sondern in allem
Sein den Sinn spirt und sucht. Dieser tiefe Drang macht das Geistige
des Menschen aus, ihm verdankt der Mensch seine Kultur, seine
Ahnung von Gott.

Durch die Gestaltung dieser sich zur Gewissheit steigernden Ah-
nung entwickelt sich die Kultur in allen ihren Ausfacherungen.
Wann nun erfahrt das Kind den Zusammenhang von Gebilde und
Bedeutung? Wann koénnen wir vom ersten Sinn-Verstdndnis spre-
chen?

Sicher von dem Moment an, wo es Lauten eine Bedeutung beimisst,
wenn es also Namen fiir Dinge aus ihnen macht. Das ist der Fall im
letzten Viertel des ersten Lebensjahres. Dieser Augenblick ist o6fter
als der entscheidenste in der Menschwerdung bezeichnet worden
(Ch. Biihler).

Schon vorher, etwa ab '%jdhrig, hat sich das Kind durch Greifen der
Dinge bemachtigt.

Vom sinnlichen Greifen gelangt es zum Begritf, zur Vorstellung des
Greifens und des Ergriffenen. Oder, wie Piaget formuliert: Die sen-
sorische Intelligenz geht der Introjektion der Aussenwelt, eben der
Begriffsbildung, voraus.

Selbstverstandlich gehen dem Greifen wie der Ding-Namen-Erfas-
sung viele «Ubungen» voraus —diese Vorbedingungen kénnten wir
ohne weiteres bis zur Geburt des Kindes zuriickverfolgen.

Am Beispiel der Sprachentwicklung sei das Gemeinte stichwort-
artig angedeutet: Der erste Schrei geschieht mechanisch, wenig spa-
ter schreit der Saugling reflexartig bei Unbehagen. Dieser Schrei ist
— wie bei den Tieren — Appell an die Umwelt, ihm zu Hilfe zu kom-
men. Er ist ein Signal, das von Artgenossen auf spezifische Weise
beantwortet wird. Wenig spater folgen die Lall-Laute, ganze Lall-
Monologe, als sensomotorische Voriubung, die bald und kurz nach-
einander zu Zweck- und Sinntragern werden.

Wir sehen also, wie in dieser Entwicklung das Lautgebilde von der
mechanischen Bedeutungslosigkeit (was nicht heisst: Sinnlosig-
keit) Uibergeht in das zweckhafte Zeichen-Signal und wie dieses
schliesslich zum eigentlichen Symbol wird. — Dieses Lautgebilde -
Wort-Name diirfen wir ruhig Symbol nennen; da es fiir das Kind
eine «unsagbare» Bedeutungsfiille enthalt. Es steht nun sozusagen
als Mittler zwischen dem Kind (dem erlebenden Subjekt) und dem
Ding, dem Objekt. Es ist durch das Wort, durch das Symbol also,
eine Relation geschaffen worden zwischen Ich und Ding, aber auch

4



Spiel

zwischen Ding und Bezeichnung und schliesslich auch zwischen
Ding und Ding. Es lasst sich schon beobachten, wie ein einjihriges
Kind bei der Nennung eines bekannten Wortes zum entsprechen-
den Gegenstand hinschaut - also mit dem Blick die Beziehung her-
stellt —, und wie es kurz nachdem es gelernt hat, die Gegenstédnde zu
ergreifen, auch auf seine Hand- und Armbewegungen achtet, wie es
also eine gewisse Bewusstheit bekommt vom Vorgang des Greifens,
der zwischen ihm und dem Gegenstand vermittelt.

Genau das: Beziehungen herstellen — allerdings in einem hoheren
Sinn zwischen Ding und Sinn, zwischen Diesseits und Jenseits — ist
ein weiteres Charakteristikum des Symbols.

Das Symbol ist Ausdruck und Niederschlag vieler Erfahrungen
(Kontamination) und von unbestimmten Zukunftsahnungen, die
begrifflich nicht oder nur mithsam formuliert werden kénnten. Der
bildliche Ausdruck (es kénnte sich auch um einen Geruch oder eine
Melodie handeln) «sagt» mehr. Solange ein begrifflich-sprachlicher
Ausdruck leicht mdéglich ist, ist das Symbol sozusagen unnétig.
Notwendig wird es erst, «<wo Begriffe nicht mehr greifen» (J. Am-
stutz).

— Nun beherrscht zwar ein Kind ungefdahr ab dem vierten Lebens-
jahr die Sprache recht gut, doch sein Denken ist noch ganz anschau-
lich-konkret, kaum begrifflich, wenig abstrakt. Daher driickt es sich
viel mehr als durch die Sprache durch sein bildlich-anschauliches
Tun aus, durch sein Spiel.

Ich denke hier an das Phantasiespiel, das sich aus der Nachahmung
von bei andern beobachteten Beschdftigungen entwickelt. (Nach-
ahmung ist nach Piaget «<Akkomodation» an die Umwelt, das Phan-
tasiespiel ist «Assimilation»; hier bemachtigt sich das Kind der
Umwelt, um sie seinen Wiinschen anzugleichen und sie so zu be-
waltigen.)

Es ist zwar nicht iblich, aber wir konnen mit guten Griinden diese
Phase, die nach dem Sprachbeginn einsetzt und ihren Hohepunkt
um das 4./5. Jahr herum hat, als Symbolalter bezeichnen. Man um-
schreibt im allgemeinen das Denken und Erleben des Kindes dieser
Phase als magisch-animistisch, anthropomorphistisch, und meint
damit die Fahigkeit des Kindes, alles — auch die fiir uns leblosen Ge-
genstdande - zu beseelen, zu vermenschlichen (das Stiick Holz wird
zur lebendigen Puppe). Auch als prdlogisch wird dieses unserem
rationalen Denken noch ferne Erleben bezeichnet.

Zu Beginn dieser Phase imitiert das Kind gern Erwachsenen-
beschéftigungen (hierin liegt ein Ubungsmoment, ein Versuch, sich
der Umwelt anzupassen). Die Imitation ist eine Reproduktion der
vorgestellten Wirklichkeit und noch nicht eigentliche Phantasie-
leistung.

Vor allem aber stellt das Kind seine Erlebnisse zum Beispiel im
Puppenspiel dar, es gibt — frei gestaltet — Vergangenes wieder und
erspielt sich auch Zukiinftiges (wie beispielsweise in dem beliebten
«Miieterlis»). Auch unangenehme Erlebnisse wie erfahrene Strafen
oder Konflikte mit den Geschwistern, Eiferslichte usw. werden in
diesen Spielen dargestellt (unbewusste, spielerische Darstellung)
und damit abreagiert. Man kann bei diesen Spielen geradezu von
symbolischer Ubung in Konfliktbewdltigung sprechen.

5



Zauber

Rollen

Dienten die fritheren Funktionsspiele der sensomotorischen Phase
im ersten und zweiten Lebensjahr der Entwicklung im koérperlichen
Bereich, so bedeuten die Symbolspiele (iiblicher: Phantasiespiele)
eine Bereicherung und Ubung im geistig-charakterlichen Bereich.
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sind in diesen Spielen -
wie im Symbol - gleichzeitig anwesend.

In all diesen Spielen beobachten wir auch immer wieder die beiden
verwandten und doch gegensatzlichen psychischen Verhaltenswei-
sen der Identifikation (sich in ein anderes hineinversetzen, Akko-
modation) und der Projektion (sein eigenes Erleben nach aussen in
Menschen oder Dinge hineinverlegen) — zwei Vorgange, die ohne
Zweifel beim Symbolerleben mitbeteiligt sind.

Beispiele fiir Projektion: Spielzeug streicheln und fiittern, den Tisch
schlagen und ihn «bdsen Tisch» schelten, wenn sich das Kind daran
gestossen hat. Ein Beispiel fiir die Identifikation mit der fingierten
Rolle: Hansi spielt mit Schemeln und Stiihlen Eisenbahn. Der Vater
kommt herein und fragt: «Hansi, was machst du da?» Hansi entri-
stet: «Aber ich bin doch nicht der Hansi - ich bin die Lokomotivel»

Das Kind dieses Alters lebt in ununterbrochenen Identifikationen,
es teilt Rollen aus, iibernimmt Rollen und wechselt diese Rollen
beliebig. Wie auch die Zeichnungen dieser Zeit alles mogliche be-
deuten kénnen, bzw. vom Kind mit Zufallsnamen bedacht werden,
die je nach Gedankengang des Kindes dndern (vgl. «Tigerlied»).
Verzauberungen und Rickverzauberungen geschehen mit der
grossten Selbstverstandlichkeit. (Hier sehen wir den Zusammen-
hang mit den Verwandlungen im Marchen, fir die das Kind gerade
in diesem Alter ein so lebendiges Verstandnis hat.)

Von diesem Entwicklungsstadium an ist es wohl erlaubt, von «Sym-
bolsinn» zu sprechen, ohne welchen ja diese Fiktionsspiele nicht
moglich waren, diese Fahigkeit des «Als-ob»-Spielens. Obschon der
symbolische Gegenstand (das Ding, das etwas anderes bedeutet]
wahrend des Spielens Realitdatswert hat, gelingt es dem Kind dock:
rasch, sich innerlich umzustellen und das Stiick Holz, das eber
noch eine Puppe bzw. ein lebendiges Kind bedeutete, wieder als sol-
ches zu «sehen». Oder noch genauer: Es spielt die Rollen, die es sich
und den Dingen zuteilt, selbst wenn wir annehmen miissen, dass
fiir das Kind die Grenzen zwischen Phantasie und Wirklichkeit
fliessend sind. Aber bei aller « Anthropomorphisierung»: das Kind
wiirde sehr erschrecken, wenn die Puppe oder das Stiick Holz plétz-
lich wirklich reden wurde! Wie klar ein Kind schon im dritten
Lebensjahr Phantasie und Realitat unterscheidet, zeigt ein hiibsches,
von Ch. Bihler notiertes Beispiel:

Inge backt Kuchen aus Sand und bietet sie zum Essen an. Dann -
die Illusion aufhebend - sagt sie, den Eimer fiillend: «Ich bringe dir
Sand, Mama.» Die Mama hort absichtlich den feinen Unterschied,
dass Inge jetzt «Sand» und nicht «Kuchen» sagt, nicht, und tat als
asse sie. Da schreit Inge: «Nein, nicht essen, das ist doch Sand.»

Ch. Biihler sagt dazu: Es sind Rollen, nicht Wirklichkeiten, die das
Kind spielt, wenn es zum Beispiel seine Spielpferde fiittert. Aber
wie ein guter Schauspieler spielt es diese Rollen mit voller Hingabe
und so, dass es sich zeitweise von der Gewalt seiner Phantasie tiber-

6



Ubertragung

segenstand

Asthetik
“arben

mannen ldsst. Das Kind identifiziert sich zwar ausserordentlich
leicht, aber ebenso kann es sich auch schon im dritten Lebensjahr
gegen die Identifikation wehren:

Beispiel: Beim Ansehen des Struwwelpeterbuches sagte Inge nach
jeder Geschichte abwehrend: «Ich bin aber kein Struwwelpeter»,
«kein Daumenlutscher» usw.

Ein, zwei Jahre spédter kann einem Kind seine Identifikation sogar
bewusst werden, d. h. es kann sie formulieren. Beim folgenden Bei-
spiel handelt es sich aber wohl um ein besonders intelligentes Kind.
Beispiel: Der knapp fiinfjahrige Bub war wegen starker Eifersucht
auf seinen jlingeren Bruder und wegen der fiir die Familie unertrag-
lichen Unruhe abends zu mir gebracht worden. Unter anderem tibte
ich mit ihm «Still-Liegen» und «Einschlafen» sozusagen als Spiel.
Wahrend er, der sich sonst keine halbe Minute still halten konnte,
ausnahmsweise etwas ruhig lag, sprach ich ihm zu, das abends ge-
nau gleich zu machen. Er verhielt sich so ruhig, die Augen geschlos-
sen, dass ich schon glaubte, er sei vielleicht unter (ungewollter)
Suggestivwirkung eingeschlafen, als er plotzlich ganz klar sagte:
«Wenn du redest, ist es, wie wenn ich es denke.»

Das «Als-ob»-Spielen wachst aus den Ahnlichkeitsbeachtungen
hervor: ein Stiick Holz zum Beispiel, horizontal hingelegt, erinnert
schon das zweijdhrige Kind an die horizontale Lage des Schlafens,
also sagt es: das Bauklotzchen - oder was es sonst hinlegt —
«schlaft».

Auf diese Weise iibertrdgt das Kind Tatigkeiten, die normalerweise
einer Sache oder Person zukommen, auf eine andere (wieder unter
souveraner Unbekiimmertheit um die Realitdt).

Beispiel: Es entdeckt eine Blase auf der Suppe, daher «hat die Suppe
Schnupfen». Und beim Beobachten der sich hin- und herbewegen-
den Fiihler eines Schmetterlings meint es: «Der Schmetterling
strickt.»

Es handelt sich hier nicht um wirkliche, sondern um symbolische
Wahrnehmungsdeutung (oder besser: Wahrnehmungsumdeutung)
nach dem Analogieprinzip. Man kann auch von Vorstellungstiber-
tragung sprechen, auf jeden Fall von Vorgangen, die beim Symbol-
erleben mitwirken.

Es ist die Frage, ob wir hier - beim kleinen Kind - wirklich von
Symbol sprechen diirfen, denn sein «symbolischer Gegenstand»
enthélt nicht einen entsprechenden Sinn, sondern der symbolische
Gegenstand steht stellvertretend fiir etwas anderes, im Moment
nicht anwesendes Konkretes. Der sog. «<symbolische Gegenstand»
ist also Ersatz, Stellvertreter.

Das Analogieprinzip wirkt sichauchin denerstenSprachspielen, den
sinnlosen Reimereien aus: «atze-Katze», «Mutzli-Putzli», «dnedi-
banedi» usw.

Wir haben nun die Ahnlichkeitserfassung, die Fahigkeit zu verglei-
chen und die Freude an den Gegensdtzen erwahnt. Im zweiten und
dritten Lebensjahr kommt aber - wie eingangs schon erwahnt -
auch die Fahigkeit, Ahnliches und Gegensédtzliches zusammen-
zufassen, hinzu, also die «synthetische Funktion»: Uber Zusam-
menlegen, Zusammenfiigen (von Bauklotzen, Farben usw.) von

74



Mairchen

Legende

Vergleichen, Fiktionen zu sprachlichen Konfabulationen kommt
das Kind bis zur dsthetischen Zusammenschau (schon um 2'2 Jahre).
Beispiel: «Sieh mal die rote Sonne und der blaue Himmel!», oder zu
einem roten Band neben einer Bernsteinkette: «Das sieht aber
schén zusammen aus.» Das Zusammenvorstellen in Sprechen und
Denken fiihrt zu allerlei Konfabulationen, zu sogenannten Phanta-
sieliigen, die keineswegs Liigen sind. Dass in dieser Periode auch
verschiedene Sinne zusammenwirken (sogenannte Synéasthesien)
kann kaum mehr erstaunen: Von einem parfiimierten Taschentuch
sagt ein Kind «das riecht aber rot» (Ch. Bihler).

Dieses synthetische Verfahren lasst sich auch in der Kinderzeich-
nung beobachten, auch hier die «willkiirliche Symbolsetzung.
Beispiel: Eine blaue Kuh - Kuh, die ins Wasser gefallen ist,
bzw. viel Wasser getrunken hat (weil Wasser im allgemeinen blau
wiedergegeben wird). Und um einen quietschenden Kinderwagen
darzustellen, zeichnete ein Kind sonnenartige Radder. Ganz ent-
sprechend bedeuteten riesige Klumpen unten an Pferdebeinen das
Hufgeklapper.

Magisches Erleben

Das Kind weiss um sein «Als-ob» (die Flasche «schlaft» nicht wirk-
lich); aber was es ernst meint, ist das psychische Leben aller Dinge
(nicht das physischel!); damit meint das Kind die Fahigkeit, etwas zu
wollen und zu bewirken. Jede Bewegung, auch die mechanische,
wird aus einem Wollen heraus verstanden, also miissen die beweg-
ten Dinge auch Wirkungen hervorbringen.

Das Kind nimmt zwar objektiv wahr, es deutet das Wahrgenommene
aber um, entsprechend seinem subjektiven Erleben. Objekt, Wahr-
nehmung und subjektives Erleben bestehen friedlich nebenein-
ander!

Die Welt besteht aus wollenden, handelnden und bewirkenden We-
sen — wie das Kind selbst ist und sich erfahrt. Und die Einstellung zu
den Dingen ist eine personale und keine sachliche. So redet das
Kind mit Sonne, Wind und Steinen, Baum, Puppe und Tisch wie mit
sich selbst oder mit andern Menschen. Es liebt, fiirchtet oder schilt
sie.

Reste davon finden wir ja auch in unserer Sprache: die Quelle mur-
melt, der Bach plaudert, das Meer wiitet oder ist zornig.
Gleichzeitig mit dieser aktiven und produktiven Phantasie (man
denke nur an die vielen Neologismenl) zeigt das Kind zwischen
zwel und finf Jahren aber auch eine dusserst aktive Rezeptivitdt,
wenn man an die leidenschaftliche Begeisterung denkt, mit der sich
Kinder Marchen und Geschichten erzahlen oder sich etwas vorsin-
gen oder vorspielen lassen.

Wohl kein Alter hat soviel Sinn und Begeisterung, mithin soviel un-
bewusstes Verstandnis fiir das Mdrchen, dem wir uns im folgenden
kurz zuwenden wollen (Lit. Max Lithi und K. Bettelheim vor
allem); denn das Marchen, dessen Form, Stil und Inhalt so sehr dem
Kind im magischen Alter entspricht, wirkt pragend. (Max Lithi
vergleicht zundchst die Legende, der es um das Wunderbare geht,
und die Sage, die auf das «ganz Andere» (das Jenseitige) gerichtet
ist, mit dem Marchen, das geheimnisvoll und voller Magie ist.)

8



.age

rdume

«Das Marchen bleibt uns ratselhaft, weil es wie absichtslos das
Wunderbare mit dem Natiirlichen, das Nahe mit dem Fernen, Be-
greifliches mit Unbegreiflichem mischt, so, als ob dies vollig selbst-
verstdndlich wéare.»

1. Merkmal: Die Jenseitigen und das Wunderbare sind dem Mar-
chen - wie dem Kind - nicht fragwirdiger als das Alltagliche. Dies-
seits und Jenseits liegen hautnah beisammen, bzw. sind Gberhaupt
nicht getrennt. Das nennt Liithi die «Eindimensionalitdt». — Der
Marchenheld ist ein Handelnder, nicht ein Reflektierender (wie das
Kind). Er hat weder Zeit noch das Bediirfnis, sich liber Seltsames zu
wundern. Er weiss nicht, woher die Wunderwesen kommen und
fragt auch nicht danach. In psychologischer Interpretation heisst
das: er handelt unbewusst - immer (wie das Kind).

Als 2. Merkmal nennt Liithi die Flachenhaftigkeit des Marchens,
d. h. den Mangel an Tiefendimension: die Figuren sind mehr Sche-
men, unkdrperlich, ohne Innenwelt, ohne Umwelt. Es fehlt die Be-
ziehung zur Vor- und zur Nachwelt, d. h. zur Zeit iiberhaupt. Der
Marchenheld altert tiberhaupt nicht.

Dies alles kénnte man beinahe ebensogut vom Kind zwischen zwei
und finf Jahren aussagen; vor allem trifft die Charakterisierung ge-
nau auf die flaichenhaften Zeichnungen dieses Alters zu, mit ihren
steifen, geometrischen Umrissen, wo Beziehung und Kontakt
hochstens durch ein Nebeneinander angedeutet sind. Zwar fehlt es
dem Kind nicht an Gemiit und seelischer Tiefe (fehlende «Tiefen-
dimension» im Marchen), aber es ist sich dieser inneren Vorgange
nicht bewusst. Vor allem kann es gefiihlsmassig noch wenig diffe-
renzieren: Ein Mensch ist gut oder bose, so wie im Marchen der
Held eindeutig richtig handelt und zum Beispiel die Bosewichte
falsch, beide mit mechanistischer Eindeutigkeit.

Die Jenseitigen tauchen im Marchen genau dann auf, wenn sie
nétig sind - genau wie im magischen kindlichen Denken die Dinge
sich wunschgemdss arrangieren —, das gleiche geschieht in den
Trdumen.

Wir sehen die enge Verwandtschaft Kind - magisches Denken -
Phantasiespiel - Mdrchen — Traum (und begreifen Piagets Buchtitel
«Nachahmung, Spiel und Traump»).

Im Mairchen «klappt» alles, so wie man es sich eben nur ausdenken
oder trdumen kann, indem man die Wirklichkeit grossziigig
negiert.

Dazu ein Beispiel:

Ein schon fast sechsjahriger Bub erklart seinem Kameraden, dass
die Vogel nachts in den Mond fliegen und am Morgen von dort zu-
rickkommen. Auf die skeptische Warumfrage seines Freundes
meint er einsichtig: «Es wdare einfach schon so.» Dieses Gesprach
zeigt uns, dass die beiden gerade im Begriff sind, die Grenze zwi-
schen magischem und Realitétsalter zu Gberschreiten.

Das Magische ist im Mdarchen entmachtet, auch beim Kind ist es
nicht damonisch, sondern spielerisch.

Ich greife im folgenden noch einige wenige Punkte heraus, die mir
in unserem Zusammenhang wichtig erscheinen:

Das Méarchen kennt weder eine Bindung an die Wirklichkeit noch

9



die Bindung an ein Dogma. Es fordert nichts, es deutet und erklart
nichts, es schaut nur und stellt dar. «Diese traumhafte Schau der
Welt» ist sich selber so selbstverstandlich, dass wir uns begliickt
von ihn tragen lassen.

Das Marchen zeigt aber keineswegs miihelose Befriedigung primiti-
ver Wiinsche (dass es das nicht gibt, hat das Kind mittlerweile auch
erfahren). Es stellt vielmehr den Helden vor grosse Aufgaben,
schickt ihn in ferne Gefahren (fern heisst zukiinftig, in der Vorstel-
lung des Kindes). Er muss ins Abenteuer an sich (dieses «an sich»
ist wichtiger als das Endziel, zum Beispiel die Hochzeit mit der Prin-
zessin). Das Marchen schenkt nicht Dinge, sondern Mdéglichkeiten.
Das Marchen will Wesentliches darstellen, nicht Wirklichkeiten.»
Das Madrchen ist symbolische Dichtung. «Aber nur in dem weiten
Sinn, in dem alle Dichtung symbolisch ist: das Besondere, von dem
es erzahlt, meint nicht nur sich selber; ein Allgemeines birgt und
offenbart sich in ihm. Mit dem Schweinejungen und der Prinzessin
meint das Marchen nicht nur einen Schweinejungen und eine Prin-
zessin, sondern zugleich Menschen tiberhaupt. Die Krankheit ist
nicht nur Krankheit, sie deutet auf Leiden schlechthin. Bei der Er-
rettung eines Mddchens vor dem Tod durch den Drachen erlebt der
unbefangene Horer gewiss zundchst eben diesen dusseren Vorgang
nach, aber in dem dusseren Bilde wird ihm zugleich seelisches Ge-
schehen zum Gesicht (Bild). Not und Befreiung der Menschenseele,
Macht und Ohnmacht ungeheurer triebhafter Gewalten kénnen
sich in solchen Bildern aussprechen. Zugleich lebt in ihnen dumpfe
Rickerinnerung an grausame Opferriten, es schwingt mit das Ver-
haltnis des Menschen zur ddmonischen Natur - aber auch sein Ver-
haltnis zu anderen Menschen. Und der Hoérer spiirt — je nach seiner
inneren Situation — etwas von diesem oder dieses alles. Unbewusst
oder halbbewusst ist ihm das geschaute Bild nicht nur Schau-Bild,
sondern zugleich auch «Bild fiir ...» (eben Symbol!). Erst wenn das
Bild voll bewusst gedeutet wird, ist die Dichtung zerstort.

Das Marchen ist also Symbol im eigentlichen Sinn, es ist Bild fur
den gemeinten Sinn. Das ist etwas anderes als das kindliche Phanta-
siespiel: Dort war das «Bild» (das Spiel oder einzelne Spielhandlun-
gen) mehr stellvertretend fir eine andere konkrete Wirklichkeit,
also eher Zeichen fiir ... Das Spiel bewegt sich ganz auf der realen,
subjektiven Ebene, das Marchen iuberschreitet diese Realitat, es
weist liber das Vordergriindige, Sinnlich-Zweckhafte hinaus, es
«verbirgt und enthillt» objektive Werte. — Dies letztere kann ein
Kind noch nicht erfassen (und der Durchschnittsmensch?), aber das
Bild, das Marchengeschehen - in diesem Stil dargestellt — weckt im
Kind doch Ahnungen von dem Gemeinten. Marchen sind deutbar.
Aber jede Einzeldeutung bedeutet doch auch wieder Verarmung
und geht am Wesentlichen vorbeil Méarchen sind des Individuellen
entkleidet, so dass sie, in ihrer Abstraktion eben sehr vielfaltig
deutbar, bzw. letztlich unausdeutbar sind.

Bei diesen Gedanken fiihlte ich mich plétzlich um einige Jahre und
tief in den indischen Siiden zurickversetzt, in den grossen Tempel
von Madurai. Verwirrt von der Ubermacht des Tempels und der
Vielzahl der Figuren und ihren moglichen Bedeutungen fragte ich
meinen indischen Begleiter, wie denn der einfache Mensch dies
alles verstehen konne. Seine Antwort beeindruckt mich noch heute:

10



.i
||
|
1
||

ebenshilfe

Jeder versteht von seinem Stand, seiner geistigen Stufe aus etwas
davon, es gibt nicht eine richtige Erkliarung. Alle haben recht.
Auch Bruno Bettelheim (in seinem ausgezeichneten Buch «Kinder
brauchen Madrchen») ist iiberzeugt, dass das Marchen in einem viel
tieferen Sinn als jede andere Lektiire «dort einsetzt, wo sich das
Kind in seiner seelischen ... Existenz befindet». Die schweren
inneren Spannungen des Kindes kdmen im Mairchen so zum Aus-
druck, dass das Kind sie unbewusst verstehe und dass sie ihm —
ohne Bewusstmachung und Interpretation - eine Hilfe bedeuten
konnen.

Das Marchen vermittelt dem Kind nétige «Anweisungen» fiir das
Leben, zum Beispiel: Nur durch mutiges Kampfen gegen scheinbar
uberwaltigende Widrigkeiten kann es dem Menschen gelingen,
einen Sinn zu erfahren. Das Marchen gibt nicht (oder nicht nur)
Wunschbefriedigung, sondern es konfrontiert das Kind mit den
menschlichen Né6ten. Das Marchen ist verstandlich durch Verein-
fachung, Stilisierung, Typisierung. Das Bose ist im Marchen nicht
ohne Faszination dargestellt, das versteht ein Kind bestens, denn es
will manchmal bose sein. Die Moral des Kindes wird weniger da-
durch gefordert, dass am Schluss die Tugend siegt, sondern dass der
Held fir das Kind am attraktivsten ist, so dass es sich mit seinen
Mihen und Leiden identifiziert und schliesslich mit ihm trium-
phiert, wenn er belohnt wird. Das Marchen zeigt dem Kind auch,
dass auch das Jiingste, das Kleine, der Arme, der Schweinehirt — bei
genligender Anstrengung oder schicksalhaft - Gliick und Erfolg ha-
ben kann. Damit ermutigt das Marchen.

Dass es im Marchen, bei den Abenteuern und Verwandlungen, die
der Held durchmacht, immer auch um Selbst- und Sinnfindung
geht, darauf hat speziell auch C. G. Jung hingewiesen.

Mit Eintritt in das Schul- und Realitdtsalter wachst das Kind allméah-
lich aus dem magischen Erleben heraus. Diese Phase bringt uns
kaum Neues fiir das Symbolerleben/Verstdndnis. In der Pubertat
hingegen brechen oft wuchtige Symbolerlebnisse aus dem jungen
Menschen heraus - oder: fallen in ihn hinein. Das Unbewusste
bricht oft unvermittelt und erschiitternd ins Bewusstsein durch und
macht durch seine Unerwartetheit, Macht und Neuartigkeit die In-
tensitdt des Erlebens dieser Lebensphase aus. Annemarie Héberlin

Haben sie keine Geschenkidee?
Wir wiissten eine fiir Sie!

Abonnieren Sie fiir Ihre Kollegen, Verwandten
und Freunde die Schweizerische Lehrerinnen-
zeitung.

Administration Schweizerische Lehrerinnen-
Zeitung, Postfach, 8026 Ziirich

11



	Zur Entwicklung des Symbolsinnes beim Kind : Vortrag an der "Lucerna" 1979

