
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 85 (1981)

Heft: 6

Artikel: Zur Entwicklung des Symbolsinnes beim Kind : Vortrag an der
"Lucerna" 1979

Autor: Häberlin, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-318028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-318028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Entwicklung des Symbolsinnes
beim Kind
Vortrag an der «Lucerna» 1979

Die «Lucerna» ist ein geisteswissenschaftliches Seminar mit Hauptgewicht
aul dem Fach Philosophie. Es sei in diesem Zusammenhang aut das Buch
über Leben und Werk des Vaters der Autorin dieses Beitrages, von
Prof. Dr. phil. Paul Häberlin, aufmerksam gemacht. Paul Kamm zeichnet
die Persönlichkeit des bedeutenden Schweizer Philosophen und Pädagogen
ausgezeichnet. (Ott-Verlag, Thun)

Wenn es Symbole gibt, so muss es doch auch einen Symbolsinn,
bzw. ein Verständnis tür Symbole geben. Ist dieses von Anfang an
«gegeben» - oder welches sind seine Vorbedingungen? Überlegungen

und Kenntnis der kindlichen Entwicklung zeigen einem rasch,
dass recht verschiedene Fähigkeiten zum Symbolverständnis
beitragen (entsprechend der Komplexität des Symbols), so dass sich
die Entstehung des Symbolverständnisses sozusagen bis zum
ersten Lebenstag zurückverfolgen lässt.

Je länger ich mich mit dem Symbol beschäftigte, desto schwieriger
erschien mir eine klare Begriffsbestimmung. Es versteht ja auch
beinahe jeder Autor den Begriff etwas verschieden.
Ich riskiere eine einfache Definition des Symbols zum voraus, werde
aber in meinen Ausführungen «Symbol» etwas verschieden gebrauchen

- zum Teil in Anlehnung an die zitierten Autoren.

Was ist ein Symbol? Symbol, Sinnbild ist eine konkrete - im weitesten Sinn bildhafte -
Gegebenheit, die mit einem oder mehreren unserer Sinne erfasst
wird, wobei aber weniger die physischen Qualitäten interessieren,
als vielmehr die «dahinterstehende, darin enthaltene Bedeutung.
Der sinnlichen Erscheinung wird ein Sinn zugeordnet - dieser, die
Bedeutung also, ist das Wichtige und Interessierende. - Dennoch ist
das «Bild» nicht Zufall, denn es ist die bestmögliche Form, in der der
Sinn sich ausdrücken und offenbaren kann. Oder anders gesagt:
Dank gerade dieser Erscheinung (Form, Gestalt) ist es mir (einem
andern vielleicht nicht) jetzt möglich, den gemeinten Sinn zu
erahnen. Da das Symbolerleben recht subjektiv-persönlich ist, kann
ich kein Beispiel geben, das allen einleuchten würde. Denn ein und
dasselbe Gebilde (Erscheinung) kann für zwei verschiedene
Menschen, ja, für denselben Menschen zu verschiedenen Zeiten oder in
verschiedener Stimmung Symbol oder Nicht-Symbol sein. Das
Gebilde kann sinnlich-sachlich wahrgenommen werden, man sucht
nichts «dahinter» oder «darin». Ein Baum ist ein Baum und sonst
nichts. Er kann mir aber auch als Symbol erscheinen, zum Beispiel
der Kraft, als Sinnbild des Lebens; er kann mir als der Schutzgebende
den Vater bedeuten, oder - als erdverbunden und doch gegen den
Himmel weisend - zum Sinnbild Gottes und der Schöpfung werden.
Wir sehen also nicht mehr den Baum «an sich», er bekommt je nach
unserer offenen Einstellung diese oder jene Bedeutung.

Projektion Entsprechend unserer sinnlich-geistigen Doppelnatur sehen wir die
Dinge
2

Kindliche
Entwicklung



a) in ihrer Tatsächlichkeit (wir stellen fest) und/oder
b) in ihrer Bedeutsamkeit (hier bewerten wir das Festgestellte).
Im Fall von a) werden die Dinge sozusagen von aussen via Sinnesorgane

«herein»geholt - introjiziert -, aus diesen Sinneseindrücken
ergeben sich die inneren Vorstellungen; bei b) projizieren wir (das
Subjekt) eine Bedeutung in die Dinge hinein, entsprechend unserem

Bedürfnis, im Einzelnen wie im Ganzen einen Sinn zu «sehen»
- oder: wir lesen, dort wo er gegeben ist, den Sinn, die Bedeutung
heraus.
In Abwandlung des Goethe-Wortes: Wäre die Sehensbereitschaft
(und -fähigkeit) nicht in uns, wir würden nichts sehen, wäre die
Verstehensbereitschaft nicht in uns, wir würden nichts verstehen.
Hierzu eine Bemerkung in Klammern:
Es ist faszinierend, dass die Sprache für unsere zwei Erlebenswei-
sen dasselbe Grundwort benützt:
Die physischen Sinne vermitteln uns das äussere, sinnliche Sein
der Dinge - unser innerer, geistiger Sinn ermöglicht uns, Bedeutung

und Sinnhaftigkeit zu erleben.
Das Symbol nun verbindet diese zwei Erlebens- und Erfahrungsbereiche

(Bild und Sinn, Sein und Gelten), es vereint sie. Das
Getrennte fällt hier in eines zusammen. Und genau das ist ja die
ursprüngliche Bedeutung von Symbol - Vereinigung des Getrennten:
wenn im alten Griechenland zwei Freunde voneinander schieden,
zerbrachen sie eine Tontafel. Jeder nahm eine Hälfte mit als Erinnerung

und zum Zeichen des Erkennens, wenn sie sich nach Jahren
wieder trafen. (Dasselbe kann man noch heute in Spanien erleben:
anstatt einer Nummer erhielt ich für das eingestellte Auto die Hälfte
eines vor meinen Augen zerrissenen Papiers, das ich beim Abholen
des Wagens vorzuzeigen hatte!)
Symbolerfassung, Symbolsinn, Symbolverständnis bedeutet also
immer auch eine Art von Zusammenschau (Synthese, Synästhesie).

1 Die Fähigkeit des Zusammenschauenkönnens, die «synthetische
Funktion» (Ch. Bühler) ist nun aber ein ausgesprochenes Merkmal
des Kindes im 3. Lebensjahr - der Beginn dieses Vermögens muss
sogar noch früher, bei der Ähnlichkeitsertassung mit etwa 1 1 Monaten

gesehen werden.

2. Das Symbol fasst nicht nur veranschaulichend zusammen, es
«verdichtet», es drückt im Bild das mit Worten kaum Sagbare aus,
dabei deutet oft ein Teil (ein Bestandteil) das Ganze an. Das Symbol
ist pars pro toto.
- Diese Pars-pro-toto-Erfassung ist auch nicht etwa die Errungenschaft

einer späten Entwicklungsstufe, sondern vielmehr sehr früh
beim Kind zu beobachten, wie z.B. die Untersuchungen von René

Spitz sehr eindrücklich bezeugen, wonach zwei Löcher einer
Attrappe genügen, um vom zwei bis drei Monate alten Säugling für das
Gesicht der Mutter, für die Mutter überhaupt gehalten zu werden.

3. Das Symbol enthält und vereint Gegensätze, es enthält zugleich
Bekanntes und Unbekanntes, Vergangenes und Zukünftiges,
Erfahrungen und Hoffnungen usw. Wir erleben am Symbol solche
Kontraste, darin liegt auch eine Faszination.

- Kontrasterlebnisse, ja selbst die Fähigkeit, solche Erlebnisse zu
3



formulieren, sind ebenfalls etwa im dritten Lebensjahr zu beobachten

(Beispiel Rolf Bühler: «Ein so grosses Brot und ein so kleiner
Schluck!»). Im gleichen Alter werden auch Farbkontraste erlebt
und sprachlich ausgedrückt («Sieh mal die rote Sonne und der blaue
Himmel!»).

4. Der grösste Gegensatz, den das Symbol überbrückt, ist, dass es
Sinnliches und Nicht-Sinnliches, Gegenstand und Bedeutung, Sein
and Sinn verbindet.

Damit rührt es wohl im tiefsten an das Wesen des Menschen, der
sich nicht mit dem Sein der Dinge zufriedengibt, sondern in allem
Sein den Sinn spürt und sucht. Dieser tiefe Drang macht das Geistige
des Menschen aus, ihm verdankt der Mensch seine Kultur, seine
Ahnung von Gott.
Durch die Gestaltung dieser sich zur Gewissheit steigernden
Ahnung entwickelt sich die Kultur in allen ihren Ausfächerungen.
Wann nun erfährt das Kind den Zusammenhang von Gebilde und
Bedeutung? Wann können wir vom ersten Sinn-Verständnis
sprechen?

Sicher von dem Moment an, wo es Lauten eine Bedeutung beimisst,
wenn es also Namen tür Dinge aus ihnen macht. Das ist der Fall im
letzten Viertel des ersten Lebensjahres. Dieser Augenblick ist öfter
als der entscheidenste in der Menschwerdung bezeichnet worden
(Ch. Bühler).
Schon vorher, etwa ab 'Ajährig, hat sich das Kind durch Greiten der
Dinge bemächtigt.

Vom sinnlichen Greifen gelangt es zum Begriff, zur Vorstellung des
Greifens und des Ergriffenen. Oder, wie Piaget formuliert: Die
sensorische Intelligenz geht der Introjektion der Aussenwelt, eben der
Begriffsbildung, voraus.
Selbstverständlich gehen dem Greifen wie der Ding-Namen-Erfassung

viele «Übungen» voraus - diese Vorbedingungen könnten wir
ohne weiteres bis zur Geburt des Kindes zurückverfolgen.

Am Beispiel der Sprachentwicklung sei das Gemeinte stichwortartig

angedeutet: Der erste Schrei geschieht mechanisch, wenig später

schreit der Säugling reflexartig bei Unbehagen. Dieser Schrei ist

- wie bei den Tieren - Appell an die Umwelt, ihm zu Hilfe zu kommen.

Er ist ein Signal, das von Artgenossen auf spezifische Weise
beantwortet wird. Wenig später folgen die Lall-Laute, ganze Lall-
Monologe, als sensomotorische Vorübung, die bald und kurz
nacheinander zu Zweck- und Sinnträgern werden.
Wir sehen also, wie in dieser Entwicklung das Lautgebilde von der
mechanischen Bedeutungslosigkeit (was nicht heisst: Sinnlosigkeit)

übergeht in das zweckhafte Ze/chen-Signal und wie dieses
schliesslich zum eigentlichen Symbol wird. - Dieses Lautgebilde -
Wort-Name dürfen wir ruhig Symbol nennen; da es für das Kind
eine «unsagbare» Bedeutungsfülle enthält. Es steht nun sozusagen
als Mittler zwischen dem Kind (dem erlebenden Subjekt) und dem
Ding, dem Objekt. Es ist durch das Wort, durch das Symbol also,
eine Relation geschaffen worden zwischen Ich und Ding, aber auch
4



zwischen Ding und Bezeichnung und schliesslich auch zwischen
Ding und Ding. Es lässt sich schön beobachten, wie ein einjähriges
Kind bei der Nennung eines bekannten Wortes zum entsprechenden

Gegenstand hinschaut - also mit dem Blick die Beziehung
herstellt -, und wie es kurz nachdem es gelernt hat, die Gegenstände zu
ergreifen, auch auf seine Hand- und Armbewegungen achtet, wie es
also eine gewisse Bewusstheit bekommt vom Vorgang des Greifens,
der zwischen ihm und dem Gegenstand vermittelt.
Genau das: Beziehungen herstellen - allerdings in einem höheren
Sinn zwischen Ding und Sinn, zwischen Diesseits und Jenseits - ist
ein weiteres Charakteristikum des Symbols.
Das Symbol ist Ausdruck und Niederschlag vieler Erfahrungen
(Kontamination) und von unbestimmten Zukunttsahnungen, die
begrifflich nicht oder nur mühsam formuliert werden könnten. Der
bildliche Ausdruck (es könnte sich auch um einen Geruch oder eine
Melodie handeln) «sagt» mehr. Solange ein begrifflich-sprachlicher
Ausdruck leicht möglich ist, ist das Symbol sozusagen unnötig.
Notwendig wird es erst, «wo Begriffe nicht mehr greifen» (J. Am-
stutz).
- Nun beherrscht zwar ein Kind ungefähr ab dem vierten Lebensjahr

die Sprache recht gut, doch sein Denken ist noch ganz
anschaulich-konkret, kaum begrifflich, wenig abstrakt. Daher drückt es sich
viel mehr als durch die Sprache durch sein bildlich-anschauliches
Tun aus, durch sein Spiel.

Ich denke hier an das Phantasiespiel, das sich aus der Nachahmung
von bei andern beobachteten Beschäftigungen entwickelt.
(Nachahmung ist nach Piaget «Akkomodation» an die Umwelt, das
Phantasiespiel ist «Assimilation» ; hier bemächtigt sich das Kind der
Umwelt, um sie seinen Wünschen anzugleichen und sie so zu
bewältigen.)
Es ist zwar nicht üblich, aber wir können mit guten Gründen diese
Phase, die nach dem Sprachbeginn einsetzt und ihren Höhepunkt
um das 4./5. Jahr herum hat, als Symbolalter bezeichnen. Man
umschreibt im allgemeinen das Denken und Erleben des Kindes dieser
Phase als magisch-animistisch, anthropomorphistisch, und meint
damit die Fähigkeit des Kindes, alles - auch die für uns leblosen
Gegenstände - zu beseelen, zu vermenschlichen (das Stück Holz wird
zur lebendigen Puppe). Auch als prälogisch wird dieses unserem
rationalen Denken noch ferne Erleben bezeichnet.
Zu Beginn dieser Phase imitiert das Kind gern
Erwachsenenbeschäftigungen (hierin liegt ein Übungsmoment, ein Versuch, sich
der Umwelt anzupassen). Die Imitation ist eine Reproduktion der
vorgestellten Wirklichkeit und noch nicht eigentliche Phantasieleistung.

Vor allem aber stellt das Kind seine Erlebnisse zum Beispiel im
Puppenspiel dar, es gibt - frei gestaltet - Vergangenes wieder und
erspielt sich auch Zukünftiges (wie beispielsweise in dem beliebten
« Müeterlis » Auch unangenehme Erlebnisse wie erfahrene Strafen
oder Konflikte mit den Geschwistern, Eifersüchte usw. werden in
diesen Spielen dargestellt (unbewusste, spielerische Darstellung)
und damit abreagiert. Man kann bei diesen Spielen geradezu von
symbolischer Übung in Konfliktbewältigung sprechen.
5



Dienten die früheren Fanktionsspieie der sensomotorischen Phase
im ersten und zweiten Lebensjahr der Entwicklung im körperlichen
Bereich, so bedeuten die Symbolspiele (üblicher: Phantasiespiele)
eine Bereicherung und Übung im geistig-charakterlichen Bereich.
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sind in diesen Spielen -
wie im Symbol - gleichzeitig anwesend.
In all diesen Spielen beobachten wir auch immer wieder die beiden
verwandten und doch gegensätzlichen psychischen Verhaltensweisen

der Identifikation (sich in ein anderes hineinversetzen,
Akkomodation) und der Projektion (sein eigenes Erleben nach aussen in
Menschen oder Dinge hineinverlegen) - zwei Vorgänge, die ohne
Zweifel beim Symbolerleben mitbeteiligt sind.
Beispiele für Projektion: Spielzeug streicheln und füttern, den Tisch
schlagen und ihn «bösen Tisch» schelten, wenn sich das Kind daran
gestossen hat. Ein Beispiel für die Identifikation mit der fingierten
Rolle: Hansi spielt mit Schemeln und Stühlen Eisenbahn. Der Vatei
kommt herein und fragt: «Hansi, was machst du da?» Hansi entrüstet:

«Aber ich bin doch nicht der Hansi - ich bin die Lokomotive!»

Das Kind dieses Alters lebt in ununterbrochenen Identifikationen.
es teilt Rollen aus, übernimmt Rollen und wechselt diese Rollen
beliebig. Wie auch die Zeichnungen dieser Zeit alles mögliche
bedeuten können, bzw. vom Kind mit Zufallsnamen bedacht werden,
die je nach Gedankengang des Kindes ändern (vgl. «Tigerlied»).
Verzauberungen und Rückverzauberungen geschehen mit der

grössten Selbstverständlichkeit. (Hier sehen wir den Zusammenhang

mit den Verwandlungen im Märchen, für die das Kind gerade
in diesem Alter ein so lebendiges Verständnis hat.)
Von diesem Entwicklungsstadium an ist es wohl erlaubt, von
«Symbolsinn» zu sprechen, ohne welchen ja diese Fiktionsspiele nicht
möglich wären, diese Fähigkeit des «Als-ob»-Spielens. Obschon dei
symbolische Gegenstand (das Ding, das etwas anderes bedeutet;
während des Spielens Realitätswert hat, gelingt es dem Kind doch
rasch, sich innerlich umzustellen und das Stück Holz, das eber
noch eine Puppe bzw. ein lebendiges Kind bedeutete, wieder als
solches zu «sehen». Oder noch genauer: Es spielt die Rollen, die es sich
und den Dingen zuteilt, selbst wenn wir annehmen müssen, dass

für das Kind die Grenzen zwischen Phantasie und Wirklichkeit
fliessend sind. Aber bei aller «Anthropomorphisierung»: das Kind
würde sehr erschrecken, wenn die Puppe oder das Stück Holz plötzlich

wirklich reden würde! Wie klar ein Kind schon im dritten
Lebensjahr Phantasie und Realität unterscheidet, zeigt ein hübsches,
von Ch. Bühler notiertes Beispiel:

Inge backt Kuchen aus Sand und bietet sie zum Essen an. Dann -
die Illusion aufhebend - sagt sie, den Eimer füllend: «Ich bringe dir
Sand, Mama.» Die Mama hört absichtlich den feinen Unterschied,
dass Inge jetzt «Sand» und nicht «Kuchen» sagt, nicht, und tat als
ässe sie. Da schreit Inge: «Nein, nicht essen, das ist doch Sand.»
Ch. Bühler sagt dazu: Es sind Rollen, nicht Wirklichkeiten, die das
Kind spielt, wenn es zum Beispiel seine Spielpferde füttert. Aber
wie ein guter Schauspieler spielt es diese Rollen mit voller Hingabe
und so, dass es sich zeitweise von der Gewalt seiner Phantasie über-

6



mannen lässt. Das Kind identifiziert sich zwar ausserordentlich
leicht, aber ebenso kann es sich auch schon im dritten Lebensjahr
gegen die Identifikation wehren:
Beispiel: Beim Ansehen des Struwwelpeterbuches sagte Inge nach
jeder Geschichte abwehrend: «Ich bin aber kein Struwwelpeter»,
«kein Daumenlutscher» usw.
Ein, zwei Jahre später kann einem Kind seine Identifikation sogar
bewusst werden, d. h. es kann sie formulieren. Beim folgenden
Beispiel handelt es sich aber wohl um ein besonders intelligentes Kind.
Beispiel: Der knapp fünfjährige Bub war wegen starker Eifersucht
auf seinen jüngeren Bruder und wegen der für die Familie unerträglichen

Unruhe abends zu mir gebracht worden. Unter anderem übte
ich mit ihm «Still-Liegen» und «Einschlafen» sozusagen als Spiel.
Während er, der sich sonst keine halbe Minute still halten konnte,
ausnahmsweise etwas ruhig lag, sprach ich ihm zu, das abends
genau gleich zu machen. Er verhielt sich so ruhig, die Augen geschlossen,

dass ich schon glaubte, er sei vielleicht unter (ungewollter)
Suggestivwirkung eingeschlafen, als er plötzlich ganz klar sagte:
«Wenn du redest, ist es, wie wenn ich es denke.»
Das «Als-ob»-Spielen wächst aus den Ähnlichkeitsbeachtungen
hervor: ein Stück Holz zum Beispiel, horizontal hingelegt, erinnert
schon das zweijährige Kind an die horizontale Lage des Schlafens,
also sagt es: das Bauklötzchen - oder was es sonst hinlegt -
«schläft».

Auf diese Weise überträgt das Kind Tätigkeiten, die normalerweise
einer Sache oder Person zukommen, auf eine andere (wieder unter
souveräner Unbekümmertheit um die Realität).
Beispiel: Es entdeckt eine Blase auf der Suppe, daher «hat die Suppe
Schnupfen». Und beim Beobachten der sich hin- und herbewegenden

Fühler eines Schmetterlings meint es: «Der Schmetterling
strickt.»
Es handelt sich hier nicht um wirkliche, sondern um symbolische
Wahrnehmungsdeutung (oder besser: Wahrnehmungsumdeutung)
nach dem Analogieprinzip. Man kann auch von Vorstellungsübertragung

sprechen, auf jeden Fall von Vorgängen, die beim Symbolerleben

mitwirken.
Es ist die Frage, ob wir hier - beim kleinen Kind - wirklich von
Symbol sprechen dürfen, denn sein «symbolischer Gegenstand»
enthält nicht einen entsprechenden Sinn, sondern der symbolische
Gegenstand steht stellvertretend für etwas anderes, im Moment
nicht anwesendes Konkretes. Der sog. «symbolische Gegenstand»
ist also Ersatz, Stellvertreter.
Das Analogieprinzip wirkt sich auch in den ersten Sprachspielen, den
sinnlosen Reimereien aus: «atze-Katze», «Mutzli-Putzli», «änedi-
bänedi» usw.

Wir haben nun die Ähnlichkeitserfassung, die Fähigkeit zu vergleichen

und die Freude an den Gegensätzen erwähnt. Im zweiten und
dritten Lebensjahr kommt aber - wie eingangs schon erwähnt -
auch die Fähigkeit, Ähnliches und Gegensätzliches zusammenzufassen,

hinzu, also die «synthetische Funktion»: Über
Zusammenlegen, Zusammenfügen (von Bauklötzen, Farben usw.) von
7



Vergleichen, Fiktionen zu sprachlichen Konfabulationen kommt
das Kind bis zur ästhetischen Zusammenschau (schon um 2 Vi Jahre)
Beispiel: «Sieh mal die rote Sonne und der blaue Himmel!», oder zu
einem roten Band neben einer Bernsteinkette: «Das sieht aber
schön zusammen aus.» Das Zusammenvorstellen in Sprechen und
Denken führt zu allerlei Kontabulationen, zu sogenannten
Phantasielügen, die keineswegs Lügen sind. Dass in dieser Periode auch
verschiedene Sinne zusammenwirken (sogenannte Synästhesien)
kann kaum mehr erstaunen: Von einem parfümierten Taschentuch
sagt ein Kind «das riecht aber rot» (Ch. Bühler).
Dieses synthetische Verfahren lässt sich auch in der Kinderzeichnung

beobachten, auch hier die «willkürliche Symbolsetzung.
Beispiel: Eine blaue Kuh - Kuh, die ins Wasser gefallen ist,
bzw. viel Wasser getrunken hat (weil Wasser im allgemeinen blau
wiedergegeben wird). Und um einen quietschenden Kinderwagen
darzustellen, zeichnete ein Kind sonnenartige Räder. Ganz
entsprechend bedeuteten riesige Klumpen unten an Pferdebeinen das

Hufgeklapper.

Magisches Erleben
Das Kind weiss um sein «Als-ob» (die Flasche «schläft» nicht wirklich);

aber was es ernst meint, ist das psychische Leben aller Dinge
(nicht das physische!); damit meint das Kind die Fähigkeit, etwas zu
wollen und zu bewirken. Jede Bewegung, auch die mechanische,
wird aus einem Wollen heraus verstanden, also müssen die bewegten

Dinge auch Wirkungen hervorbringen.
Das Kind nimmt zwar objektiv wahr, es deutet das Wahrgenommene
aber um, entsprechend seinem subjektiven Erleben. Objekt,
Wahrnehmung und subjektives Erleben bestehen friedlich nebeneinander!

Die Welt besteht aus wollenden, handelnden und bewirkenden Wesen

- wie das Kind selbst ist und sich erfährt. Und die Einstellung zu
den Dingen ist eine personale und keine sachliche. So redet das
Kind mit Sonne, Wind und Steinen, Baum, Puppe und Tisch wie mit
sich selbst oder mit andern Menschen. Es liebt, fürchtet oder schilt
sie.
Reste davon finden wir ja auch in unserer Sprache: die Quelle
murmelt, der Bach plaudert, das Meer wütet oder ist zornig.
Gleichzeitig mit dieser aktiven und produktiven Phantasie (man
denke nur an die vielen Neologismen!) zeigt das Kind zwischen
zwei und fünf Jahren aber auch eine äusserst aktive Rezeptivität,
wenn man an die leidenschaftliche Begeisterung denkt, mit der sich
Kinder Märchen und Geschichten erzählen oder sich etwas vorsingen

oder vorspielen lassen.

Wohl kein Alter hat soviel Sinn und Begeisterung, mithin soviel un-
bewusstes Verständnis für das Märchen, dem wir uns im folgenden
kurz zuwenden wollen (Lit. Max Lüthi und K. Bettelheim vor
allem); denn das Märchen, dessen Form, Stil und Inhalt so sehr dem
Kind im magischen Alter entspricht, wirkt prägend. (Max Lüthi
vergleicht zunächst die Legende, der es um das Wunderbare geht,
und die Sage, die auf das «ganz Andere» (das Jenseitige) gerichtet
ist, mit dem Märchen, das geheimnisvoll und voller Magie ist.)
8



«Das Märchen bleibt uns rätselhaft, weil es wie absichtslos das
Wunderbare mit dem Natürlichen, das Nahe mit dem Fernen,
Begreifliches mit Unbegreiflichem mischt, so, als ob dies völlig
selbstverständlich wäre.»

1. Merkmal: Die Jenseitigen und das Wunderbare sind dem Märchen

- wie dem Kind - nicht fragwürdiger als das Alltägliche. Diesseits

und Jenseits liegen hautnah beisammen, bzw. sind überhaupt
nicht getrennt. Das nennt Lüthi die «Eindimensionalität». - Der
Märchenheld ist ein Handelnder, nicht ein Reflektierender (wie das
Kind). Er hat weder Zeit noch das Bedürfnis, sich über Seltsames zu
wundern. Er weiss nicht, woher die Wunderwesen kommen und
fragt auch nicht danach. In psychologischer Interpretation heisst
das: er handelt unbewusst - immer (wie das Kind).
Als 2. Merkmal nennt Lüthi die Flächenhaftigkeit des Märchens,
d. h. den Mangel an Tiefendimension: die Figuren sind mehr Schemen,

unkörperlich, ohne Innenwelt, ohne Umwelt. Es fehlt die
Beziehung zur Vor- und zur Nachwelt, d. h. zur Zeit überhaupt. Der
Märchenheld altert überhaupt nicht.
Dies alles könnte man beinahe ebensogut vom Kind zwischen zwei
und fünf Jahren aussagen; vor allem trifft die Charakterisierung
genau auf die flächenhaften Zeichnungen dieses Alters zu, mit ihren
steifen, geometrischen Umrissen, wo Beziehung und Kontakt
höchstens durch ein Nebeneinander angedeutet sind. Zwar fehlt es
dem Kind nicht an Gemüt und seelischer Tiefe (fehlende
«Tiefendimension» im Märchen), aber es ist sich dieser inneren Vorgänge
nicht bewusst. Vor allem kann es gefühlsmässig noch wenig ditie-
renzieren: Ein Mensch ist gut oder böse, so wie im Märchen der
Held eindeutig richtig handelt und zum Beispiel die Bösewichte
falsch, beide mit mechanistischer Eindeutigkeit.
Die Jenseitigen tauchen im Märchen genau dann auf, wenn sie
nötig sind - genau wie im magischen kindlichen Denken die Dinge
sich wunschgemäss arrangieren -, das gleiche geschieht in den
Träumen.

Wir sehen die enge Verwandtschaft Kind - magisches Denken -
Phantasiespiel - Märchen - Traum (und begreifen Piagets Buchtitel
«Nachahmung, Spiel und Traum»).
Im Märchen «klappt» alles, so wie man es sich eben nur ausdenken
oder träumen kann, indem man die Wirklichkeit grosszügig
negiert.
Dazu ein Beispiel:
Ein schon fast sechsjähriger Bub erklärt seinem Kameraden, dass
die Vögel nachts in den Mond fliegen und am Morgen von dort
zurückkommen. Auf die skeptische Warumfrage seines Freundes
meint er einsichtig: «Es wäre einfach schön so.» Dieses Gespräch
zeigt uns, dass die beiden gerade im Begriff sind, die Grenze
zwischen magischem und Realitätsalter zu überschreiten.
Das Magische ist im Märchen entmachtet, auch beim Kind ist es

nicht dämonisch, sondern spielerisch.
Ich greife im folgenden noch einige wenige Punkte heraus, die mir
in unserem Zusammenhang wichtig erscheinen:
Das Märchen kennt weder eine Bindung an die Wirklichkeit noch
9



die Bindung an ein Dogma. Es fordert nichts, es deutet und erklärt
nichts, es schaut nur und stellt dar. «Diese traumhafte Schau der
Welt» ist sich selber so selbstverständlich, dass wir uns beglückt
von ihn tragen lassen.
Das Märchen zeigt aber keineswegs mühelose Befriedigung primitiver

Wünsche (dass es das nicht gibt, hat das Kind mittlerweile auch
erfahren). Es stellt vielmehr den Helden vor grosse Aufgaben,
schickt ihn in ferne Gefahren (fern heisst zukünftig, in der Vorstellung

des Kindes). Er muss ins Abenteuer an sich (dieses «an sich»
ist wichtiger als das Endziel, zum Beispiel die Hochzeit mit der
Prinzessin). Das Märchen schenkt nicht Dinge, sondern Möglichkeiten.
Das Märchen will Wesentliches darstellen, nicht Wirklichkeiten.»
Das Märchen ist symbolische Dichtung. «Aber nur in dem weiten
Sinn, in dem alle Dichtung symbolisch ist: das Besondere, von dem
es erzählt, meint nicht nur sich selber; ein Allgemeines birgt und
offenbart sich in ihm. Mit dem Schweinejungen und der Prinzessin
meint das Märchen nicht nur einen Schweinejungen und eine
Prinzessin, sondern zugleich Menschen überhaupt. Die Krankheit ist
nicht nur Krankheit, sie deutet auf Leiden schlechthin. Bei der
Errettung eines Mädchens vor dem Tod durch den Drachen erlebt der
unbefangene Hörer gewiss zunächst eben diesen äusseren Vorgang
nach, aber in dem äusseren Bilde wird ihm zugleich seelisches
Geschehen zum Gesicht (Bild). Not und Befreiung der Menschenseele,
Macht und Ohnmacht ungeheurer triebhafter Gewalten können
sich in solchen Bildern aussprechen. Zugleich lebt in ihnen dumpfe
Rückerinnerung an grausame Opferriten, es schwingt mit das
Verhältnis des Menschen zur dämonischen Natur - aber auch sein
Verhältnis zu anderen Menschen. Und der Hörer spürt - je nach seiner
inneren Situation - etwas von diesem oder dieses alles. Unbewusst
oder halbbewusst ist ihm das geschaute Bild nicht nur Schau-Bild,
sondern zugleich auch «Bild tür .» (eben Symbol!). Erst wenn das
Bild voll bewusst gedeutet wird, ist die Dichtung zerstört.
Das Märchen ist also Symbol im eigentlichen Sinn, es ist Bild für
den gemeinten Sinn. Das ist etwas anderes als das kindliche
Phantasiespiel: Dort war das «Bild» (das Spiel oder einzelne Spielhandlungen)

mehr stellvertretend für eine andere konkrete Wirklichkeit,
also eher Zeichen für Das Spiel bewegt sich ganz auf der realen,
subjektiven Ebene, das Märchen überschreitet diese Realität, es
weist über das Vordergründige, Sinnlich-Zweckhafte hinaus, es

«verbirgt und enthüllt» objektive Werte. - Dies letztere kann ein
Kind noch nicht erfassen (und der Durchschnittsmensch?), aber das

Bild, das Märchengeschehen - in diesem Stil dargestellt - weckt im
Kind doch Ahnungen von dem Gemeinten. Märchen sind deutbar.
Aber jede Einzeldeutung bedeutet doch auch wieder Verarmung
und geht am Wesentlichen vorbei! Märchen sind des Individuellen
entkleidet, so dass sie, in ihrer Abstraktion eben sehr vielfältig
deutbar, bzw. letztlich unausdeutbar sind.
Bei diesen Gedanken fühlte ich mich plötzlich um einige Jahre und
tief in den indischen Süden zurückversetzt, in den grossen Tempel
von Madurai. Verwirrt von der Übermacht des Tempels und der
Vielzahl der Figuren und ihren möglichen Bedeutungen fragte ich
meinen indischen Begleiter, wie denn der einfache Mensch dies
alles verstehen könne. Seine Antwort beeindruckt mich noch heute:
10



Jeder versteht von seinem Stand, seiner geistigen Stufe aus etwas
davon, es gibt nicht eine richtige Erklärung. Alle haben recht.
Auch Bruno Bettelheim, (in seinem ausgezeichneten Buch «Kinder
brauchen Märchen») ist überzeugt, dass das Märchen in einem viel
tieferen Sinn als jede andere Lektüre «dort einsetzt, wo sich das
Kind in seiner seelischen... Existenz befindet». Die schweren
inneren Spannungen des Kindes kämen im Märchen so zum
Ausdruck, dass das Kind sie unbewusst verstehe und dass sie ihm -
ohne Bewusstmachung und Interpretation - eine Hilfe bedeuten
können.

Das Märchen vermittelt dem Kind nötige «Anweisungen» für das
Leben, zum Beispiel: Nur durch mutiges Kämpfen gegen scheinbar
überwältigende Widrigkeiten kann es dem Menschen gelingen,
einen Sinn zu erfahren. Das Märchen gibt nicht (oder nicht nur)
Wunschbefriedigung, sondern es konfrontiert das Kind mit den
menschlichen Nöten. Das Märchen ist verständlich durch
Vereinfachung, Stilisierung, Typisierung. Das Böse ist im Märchen nicht
ohne Faszination dargestellt, das versteht ein Kind bestens, denn es
will manchmal böse sein. Die Moral des Kindes wird weniger
dadurch gefördert, dass am Schluss die Tugend siegt, sondern dass der
Held für das Kind am attraktivsten ist, so dass es sich mit seinen
Mühen und Leiden identifiziert und schliesslich mit ihm
triumphiert, wenn er belohnt wird. Das Märchen zeigt dem Kind auch,
dass auch das Jüngste, das Kleine, der Arme, der Schweinehirt - bei
genügender Anstrengung oder schicksalhaft - Glück und Erfolg
haben kann. Damit ermutigt das Märchen.
Dass es im Märchen, bei den Abenteuern und Verwandlungen, die
der Held durchmacht, immer auch um Selbst- und Sinnlindung
geht, darauf hat speziell auch C. G. Jung hingewiesen.
Mit Eintritt in das Schul- und Realitätsalter wächst das Kind allmählich

aus dem magischen Erleben heraus. Diese Phase bringt uns
kaum Neues für das Symbolerleben/Verständnis. In der Pubertät
hingegen brechen oft wuchtige Symbolerlebnisse aus dem jungen
Menschen heraus - oder: fallen in ihn hinein. Das Unbewusste
bricht oft unvermittelt und erschütternd ins Bewusstsein durch und
macht durch seine Unerwartetheit, Macht und Neuartigkeit die
Intensität des Erlebens dieser Lebensphase aus. Annemarie Häberlin

Haben sie keine Geschenkidee?
Wir wüssten eine tür Sie!

Abonnieren Sie für Ihre Kollegen, Verwandten
und Freunde die Schweizerische Lehrerinnenzeitung.

Administration Schweizerische Lehrerinnen-
Zeitung, Postfach, 8026 Zürich

n


	Zur Entwicklung des Symbolsinnes beim Kind : Vortrag an der "Lucerna" 1979

