
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 85 (1981)

Heft: 4-5

Artikel: Von der Liebe zur Natur

Autor: Heitler, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-318019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-318019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Liebe zur Natur

Beeindruckt vom Vortrag von Prof. Dr. phil. et Dr. b.c. W. Heitier, Physiker und ehemaliger
Direktor des Institutesfür Physik an der Universität Zürich, den er am « Tag der Philosophie» im
Kähmen des «Engadiner Kollegiums» 1979 unter dem Thema «Was ist Liebe» gehalten hatte,

in dem er sich Gedanken « Von der Liebe Tur Natur» machte, bat ich um die Übernahme des

Manuskriptes, was mir freundlicherweise gewährt wurde. Ich freue mich, es Ihnen, liebe Kolleginnen,

vorlegen 211 dürfen. Das «Engadiner Kollegium», das jeweils in St. Morit\ durchgeführt
wird (nächstes Thema «Wahrheit und Wirklichkeit» vom 7.-12. September 1981) ist voi

etwas mehr als xehn Jahren vom bekannten Psychotherapeuten Prof. Dr. med. Balthasar Stacheln.

Zürich) gegründet worden. Der Zweck des Vereins besteht in der Durchführung wissenschaftliche!

Tagungen (es nehmen Persönlichkeiten aus allen Wissensgebieten daran teil, aber jedermann, dei

für Zeitprobleme offen ist, kann durch Zuhören und auch kritisches Diskutieren mitmachen). Da:
Ziel ist, ein für die heutige Zeit verpflichtendes Menschenbild tu suchen. Die Studienwoche —

vormittags ist frei — will daTu dienen, den Menschen in seiner Ganzheit tu erfassen. Das Kollegium
(Siehe Sammelband 1979 EK, istpolitisch undkonfessionell neutral- aber immer ist etwas von der christlichen BotschaftTu spüren.

TVZ Verlag, Zürich) Näheres: Engadiner Kollegium, 80}2 Zürich, Englischviertelstrasse 6. rks

Es ist ja sicher bekannt, daß ich von Beruf nicht Natuxliebhaber,
sondern Naturwissenscòafier bin oder war; sogar einer von denen, die es

mit der exakten Wissenschaft zu tun haben, d. h. mit viel Verstandesarbeit,

hoher Mathematik und strengem logischem Denken. Und nun
schreibe ausgerechnet ich über Liebe. Wenn man genauer hinsieht, sc

verträgt sich sogar der rein verstandesmäßige, analysierende,
objektivierende, exakt wissenschaftliche Zugang zu einem Ding oder
Lebewesen gar nicht so gut mit Liebe zu demselben Ding. Man kann sieb

einen Menschen denken, der uns sehr interessiert - aus welchem Grund
auch immer -, man kann versuchen, ihn zu analysieren, womöglich
mit psychoanalytischen Methoden, Motive für seine Handlungen zx,

erforschen. Wird man diesen Menschen gleichzeitig lieben können?
Ich glaube eigentlich kaum. Umgekehrt: wenn man ihn wirklich liebt,
dann scheut man sich bestimmt, allzu penetrant in sein inneres Leben

einzudringen. So taktlos ist man nicht, wenn man liebt. - Ein anderes

Beispiel : wir betrachten eine Blume, die uns gefällt. Wir schauen

genau auf ihre Gestalt, die Blütenblätter, ihre Farbe, die Staubgefäße,
den Stempel und alles, was an ihr gestalthaftund farbig ist. Dann kommt
es uns in den Sinn, daß wir vielleicht etwas über die chemischen
Vorgänge wissen möchten, die im Stempel nach der Befruchtung vor sich

gehen. Wir fangen an, die Blume zu untersuchen. Das können wir
bestimmt nicht, ohne die Gestalt der Blume zu zerstören. Wir müssen

den Stempel isolieren und auf alle möglichen Weisen chemisch
behandeln. Gestaltbetrachtung und Analyse der inneren chemischen

Vorgänge schließen sich aus. Wenn wir die Blume gar geliebt haben,

2



dann wird uns die chemische Analyse kaum willkommen sein. Nun
ist aber zu beachten, daß beide Zugänge zur Pflanze Berechtigung
haben. Sie erschließen uns verschiedene Aspekte desselben Objekts:
durch die Analyse erkennen wir u.a. die innere chemische Struktur,
durch - möglichst intensive - Anschauung die Gestalt, die ja in erster
Linie auch die biologische Art bestimmt. Um das Objekt als Ganzes
zu erkennen, ist gewiß beides nötig, Gestalt und chemische Struktur -
und noch sehr viel mehr. Aber die Zugänge zu den verschiedenen
Aspekten kann man nicht gleichzeitig begehen. Und doch müssen
sie zu einem einheitlichen Ganzen harmonisiert werden, denn das Objekt

ist nun einmal ein Eines, Ganzes. Der Weg zur vollständigen
Harmonisierung ist hier noch weitgehend unbekannt. Gestalt und
chemische Struktur lassen noch keine rechte Verbindung erkennen,
soweit ist die Wissenschaft noch nicht. Deutlich dürfte nur sein, daß
die Ebene, auf der der Organismus als Ganzes erfaßt werden kann,
weder die der rein chemisch-physikalischen Gesetzmäßigkeiten noch
die der reinen Anschauung ist, sondern eine höhere Ebene, die man
vielleicht die Ebene des Lebendigen nennen kann, deren Existenz aber

von der Mehrzahl der Biologen einfach geleugnet wird.
Seit etwa 50 Jahren haben die Physiker einen recht guten

Ausdruck zur Hand, der die eben beschriebenen Verhältnisse exakter faßt.
Er entstammt einer der größten Entdeckungen in der Physik, die
damals gemacht wurden. Es ist der Ausdruck Komplementarität. Bei der
Erforschung atomarer Teilchen stieß man auf den berühmten Dualismus

von Partikel und Welle, scheinbar widersprüchliche Bilder
desselben Dings. Bei gewissen Versuchsbedingungen kann ein solches
Teilchen in der Tat als kleines Partikel erscheinen, bei gewissen anderen

Bedingungen aber als Welle. Nur kann nicht beides zusammen
geschehen. Man nennt Partikel und Welle komplementäre Aspekte
des Teilchens. Zur vollständigen Erfassung sind beide Aspekte
unerläßlich. Die Harmonisierung der so widersprüchlich erscheinenden
Bilder ist nun aber in diesem Fall vollkommen bekannt, was eben
die große Entdeckung der Quantenphysik ausmacht. Sie spielt sich
auf einer rein mathematisch-abstrakten Ebene ab, die der Anschauung
unzugänglich ist. Ich kann hier nicht darauf eingehen.

Die hier in aller Kürze skizzierte gedankliche Situation mit ihrer
eigenartigen Harmonisierung des Widerspruchs aufhöherer Ebene ist
in der schon mehrere Jahrtausende währenden Geschichte der
Philosophie noch von keinem Philosophen vorweggenommen, nicht einmal

irgendwie erahnt worden.
Die Entdeckung dieser Tatsachen hat manchen Physikern die Augen

dafür geöffnet, daß solche komplementären Verhältnisse auf vielen
andern Gebieten recht häufig sind und gar nichts so Ungewöhnliches
darstellen. An erster Stelle ist hier Niels Bohr selbst zu nennen, einer
der Begründer der Atomphysik. Der Begriff Komplementarität wird
dann oft in einer etwas lockereren Weise benutzt als in der
Atomphysik, wo er ganz präzise gefaßt ist. - Diese Einsicht löst so manche

Streitfrage auf. Wie oft fragt man: Wer hat recht, der eine oder

3



der andere? Und wie oft lautet die Antwort: eigentlich keiner, oder
beide. So wäre etwa die Antwort, wenn man fragt, wer in der
berühmten Polemik Goethes gegen Newtons Farbenlehre recht hatte.
Newton analysiert diejenigen Eigenschaften des Lichts, die aus seiner
Wellennatur (Newton meinte noch : aus seiner Natur als Lichtkügel-
chen) entspringen. Goethe untersucht die Farben, wie sie vom Auge
gesehen werden. Sich das Licht nach heutiger Kenntnis als

elektromagnetische Welle zu denken, oder als gesehene und empfundene
Farbe, sind komplementäre Aspekte des einen Objektes. Die Ebene,
auf der beide zu einem harmonischen Ganzen werden, ist uns noch

völlig unbekannt.
Wir gingen von einem lebendigen Organismus aus, den wir einerseits

durch Betrachtung der Gestalt, anderseits durch Analyse innerer
chemisch-physikalischer Vorgänge angehen können. Es ist jetzt klar,
daß es sich auch hier um komplementäre Verhältnisse handelt, was
die materialistischen Fanatiker unter den Molekularbiologen noch
nicht begriffen haben. Viel Streit würde vermieden - bei Kenntnis
der fundamentalen Bedeutung der Komplementarität.

Mit Polarität sollte das nicht verwechselt werden. Polarität zeigt
sich nicht am gleichen Objekt, sie tritt stets getrennt auf, z.B. bei
positiv oder negativ geladenen (sonst etwa gleichen) Körpern, bei Nordpol

und Südpol der Erde, die ja nicht ineinander übergehen können.
In all diesen Fällen konzentriert sich die heutige Wissenschaft fast

ausschließlich auf den analysierenden, quantitativen Aspekt. Nur die
Hälfte der Welt wird von solcher Pseudowissenschaft ernstgenommen.
So müssen wir in der Tat eine Wissenschaft nennen, die die Hälfte der
Natur ignoriert. Wie haben wir doch die Welt zerschnitten, zerfasert,
zerrissen, zerlegt- ja, zerstört gehört auch dazu—mit unserer einseitigen
Analyse, die die Gestalt und Ganzheit der Naturdinge schon aus der
Schule vertrieb Ohne diese Ganzheit gibt es aber kein Lebewesen.

Aus intensiver Anschauung eines Naturobjekts erwächst sehr oft
auch die Liebe zu ihm. In einem gesteigerten Maße darf solche Liebe
als komplementärer Gegensatz zur Analyse betrachtet werden. Ich
gehe so weit zu sagen, daß zur völligen Erfassung eines Naturobjekts
auch die Liebe zu ihm gehört. Sicher eine sehr gewagte Behauptung,
und es gibt gewiß nur wenige Naturforscher, die sie akzeptieren werden.

Letzteres kann nur aus Erfahrung geschehen, man kann niemanden

zwingen zu lieben. Aber eines dürfen wir bedenken : lieben
vereinigt auch. Für jeden Menschen, der je einen andern geliebt hat, ist
das eine Trivialität. Aber es gilt auch für die Liebe zur Natur, was
wiederum eine Erfahrungstatsache ist. Und dieses, wenn auch
meistens nur recht oberflächliche, Sich-Vereinigen führt zu einer vertieften

Erkenntnis. Vielleicht ist es kein Zufall, daß in der Sprache des

alten Testaments lieben und erkennen durch dasselbe Wort wiedergegeben

wird, was ich früher nie begreifen konnte.
Abgesehen von diesen Überlegungen haben wir wahrhaftig allen

Grund, der Natur mit mehr Liebe und Pflege zu begegnen, als wir es

zur Zeit tun. Ich habe es so oft gesagt, und viele andere auch, daß

4



ich mich fast schäme, es zu wiederholen. Unser gegenwärtiger Raubbau

an der Natur, unsere rücksichtslose Zerstörungswut um kurzfristiger,

egoistischer materieller Vorteile willen, ist schlicht und
einfach Selbstmord der Menschheit. Schon mitten im Ersten Weltkrieg
hat Albert Schweitzer als höchste ethische Forderung die Ehrfurcht
vor dem Leben aufgestellt - genauer gesagt, die Forderung, daß es

unsere ethische Pflicht sei, Leben wo immer möglich zu retten, zu
bewahren, zu pflegen. Ganz ist die These nicht durchführbar, weil Fressen

und Gefressenwerden zu den Grundgegebenheiten der Natur
gehören und Voraussetzung dafür sind, daß Leben überhaupt möglich
ist. Diese tragische Situation führte Schweitzer auf eine Urschuld des
Menschen zurück, der in seinem Fall auch die Natur mit sich riß.
Aber eben deshalb kann und muß die Schuld abgetragen werden. Und
sie wird abgetragen - wenn auch nur äußerst langsam - dadurch, daß

wir der Natur mit Liebe und Pflege begegnen. Schweitzer war nicht
der einzige, der solche Gedanken vorgetragen hat. Ahnliches ist schon
bei Paulus zu lesen. Wohl aber hat Schweitzer die Liebe zur Natur am
gründlichsten im Zusammenhang mit unserer Urschuld durchgedacht.

Nachdem ich mich rund 40 Jahre lang vornehmlich mit der
verstandesmäßigen Seite des Zugangs zur Natur beschäftigt habe,
begreift man vielleicht jetzt, daß ich mich nun dem komplementären
Gegensatz dazu zuwenden möchte.

Von der Liebe zur Natur wollen wir also reden. Liebe zur Natur :

Ist das nicht eine völlige Trivialität, etwas Selbstverständliches Lieben

wir nicht alle den Wald, in dem wir am Sonntag oder in den
Ferien spazieren gehen; lieben wir nicht unseren Garten, unseren Hund
oder unseren Papagei, der unseren Gästen Frechheiten nachsagt? Das
alles ist recht so. Liebe zur Natur ist durchaus nichts Außergewöhnliches

und nicht etwas, das man so ganz besonders verlangen müßte.
Und doch gibt es wesentlich einschneidendere Seiten zu diesem Thema.

Die genannten Varianten der Liebe zur Natur genügen ganz
einfach nicht.

Es gibt einzelne Menschen, die zu Tieren eine besonders intime
Beziehung haben. Manche haben auch Bücher darüber geschrieben.
Da gibt es beispielsweise die Geschichte des Ehepaars Adams in
Kenya, das eine Löwin namens Elsa bei sich hatte, fast wie ein Haustier.

Obwohl Elsa eine Zeitlang in die Wildnis zurückkehrte, kam sie

wieder «nach Hause» - mit zwei Löwenbabys. Es gibt Menschen,
die zu praktisch allen nicht ganz primitiven Tieren in enge Beziehung
treten können. Obwohl ich nicht zu diesen Menschen gehöre, wurden
mir einige Erlebnisse mit Tieren und Pflanzen zuteil, über die ich nun
berichten will.

Von zwei Erlebnissen möchte ich erzählen. Das erste mag noch
recht alltäglich sein - nur für mich war es das nicht. Es liegt wenige
Jahre zurück. Ich war auf dem Weg zu einer fernen Universitätsstadt,
wo ich Vorträge halten sollte. Meine Frau begleitete mich. Um die

lange Reise zu unterbrechen, nahmen wir eine Einladung an, bei

einem alten Bekannten unterwegs zu übernachten. Er war ein reicher

5



Witwer, der ein schönes Haus am Meer besaß. Er lebte allein in diesem

Haus, mit einer Haushälterin, die aber nicht jeden Tag kam. - Es ist
heute nicht unüblich, Reichtum mit Bösartigkeit zu identifizieren.
Dieser Mensch, der zu den edelsten zählt, die ich kenne, verwendete
sein Geld dazu, einen Verlag - ein reines Verlustgeschäft - zu
unterhalten, in dem Bücher erschienen, von denen der Verleger glaubte,
daß sie in seinem Land bekannt werden sollten. Auf dem Weg über
den Verlag lernte ich unsern Gastgeber vor Jahren kennen. Es tat
wohl, einen Tag in seinem Haus zu verbringen. Ich habe absichtlich
die Atmosphäre beschrieben, denn es scheint mir, daß sie dazugehört.

Nach dem Abendessen zogen wir uns in die Bibliothek, ein kleines

Zimmer, zu weiteren Gesprächen zurück. Ich hatte meine Hand auf
die rechte Armlehne des Sessels gelegt. Plötzlich fühlte ich sie feucht
werden. Ich senkte meinen Blick nach rechts unten und blickte in
zwei tiefschwarze Augen, die mich intensiv anblickten und zu dem
wunderschönen Gesicht eines Hundes gehörten. Ich streichelte seinen

Kopf, er schmiegte sich an meine Beine, blickte mich aber weiter
unentwegt an. Irgend etwas schienen diese Augen sagen oder fragen zu
wollen. Was, wußte ich nicht. Irgendwie durchdrang mich das Gefühl
einer großen gegenseitigen Nähe. Soll ich den etwas kitschigen
Ausdruck «Liebe auf den ersten Blick» gebrauchen? Vielleicht beschreibt
er die Situation doch nicht so richtig. Diese verschwiegene Nähe ist
etwas anderes, etwas Tieferes; eben deshalb, weil es sich um zwei so

ganz verschiedene Wesen handelt. Nun muß ich noch sagen, daß meine

Frau zu den oben genannten Menschen gehört, die von vornherein

eine enge Beziehung zu fast allen Tieren haben. Es war darum
selbstverständlich, daß unser Vierter im Kreise sich auch meiner Frau
zuwandte, mit gleicher Intensität. Er liebte nicht mich persönlich, er
fand sich irgendwie einigen vereinzelten Menschen nahe. Er wich
nicht mehr von unserer Seite, bis zu unserer Abreise.

Es ist mir noch fast nie passiert, daß ich das Gesicht eines Tieres in
Erinnerung behielt. Hier war es anders. Noch heute steht mir sein Gesicht
so klar vor Augen, daß ich es malen könnte - wenn ich malen könnte.

Ich blieb mit unserem Gastgeber in Korrespondenz. Einige Monate
nach unserem Besuch schrieb er am Schluß eines Briefes: «Es ist
etwas ganz Merkwürdiges um T. (das ist der Hund). Manchmal zeigt er

Reaktionen, die menschlichen Reaktionen außerordentlich ähnüch
sind.» - Welches Innenleben mag dieses Tier haben, daß es uns so

nahekommen kann
Das zweite Erlebnis, das ich erzählen möchte, liegt ziemlich genau

40 Jahre zurück. Es war im Sommer 1939, und ich arbeitete während
eines Semesters an der Universität Cambridge. Es war ein herrlicher
Sommer; ich wohnte in einem Haus mit einem großen Garten, der
mehr einer wildwachsenden Wiese glich. Es war eine sehr bedrückende

Zeit. Der Zweite Weltkrieg war nur wenige Wochen entfernt; aber
das Publikum war blind, blind gemacht durch die Chamberlain-Euphorie:

«Friede für unsere Zeit.» Das wurde einem weisgemacht, und
jeder, der bei Verstand war, wußte, daß das Gegenteil wahr war. Und
6



ein Zweites war fast noch bedrückender für mich persönlich, etwas,
das ich nur mit ganz wenigen Menschen besprechen konnte. Es war
die Zeit, in der die ersten Versuche über die Uranspaltung gelangen.
Die Physiker um mich herum ahnten, was kommen sollte. Es wurde
immer wahrscheinlicher, daß hier etwas Technisch-Prakdsches, sehr
Wichtiges, möglich wurde, das dieWelt verändern würde. Und sie wurde

wenige Jahre später gründlich verändert Obwohl alles darauf
hindeutete, daß das Neue eine Superwaffe, ein Massentötungsinstrument
seinwürde, drängten die meisten danach, hier mitzumachen : Es war der
Anfang der Atombombe - und das Ende der reinen Wissenschaft.

Ich war oft im Garten meines Hauses und schaute die einzelnen
Blumen und die Insekten an. Ich hatte die Metamorphose der Pflanzen

von Goethe gelesen, um in einer etwas anderen Art von Wissenschaft

Trost zu finden. Ich versuchte das zu lernen, was Goethe die

Anschauung nannte und für so wesentlich hielt.
Eines Tages betrachtete ich ein Gänseblümchen mit einem ziemlich

großen Köpfchen. Ich versenkte mich in die vielen schneeweißen
Blütenblättchen, von denen ich später erfuhr, daß jedes für sich eine

ganze Blüte ist. Und dann in der Mitte die vielen gelben Kügelchen,
jedes für sich wieder eine ganze Blüte. Die ganze Blume war keine
einzelne Blüte, sondern ein sogenanntes Kompositenköpfchen. Aber
soweit war ich damals noch nicht mit meinem Wissen. Sehen -
anschauen und wieder anschauen - war alles, was ich wollte.

Ich hatte das Gänseblümchen gepflückt, um es besser von allen Seiten

betrachten zu können. Nun schaute ich es wieder an, in das volle
Köpfchen. Da geschah etwas Unerwartetes, etwas, das wohl nur Dichter

ganz glaubwürdig beschreiben können. Ich will es erzählen, so gut
ich kann. Es war mir, als hätten sich plötzlich die Rollen vertauscht.
Nicht ich schaute das Gänseblümchen an - es schaute mich an, tief,
ernst und doch auch heiter. Es war mir, als wollte es etwas sagen.
Man sagt oft: diese Landschaft, dieses Bild spricht mich an. Von
Worten war natürlich keine Rede. Aber hier wurde es ganz real, das

Angesprochensein, ein Mitteilen wie : « Sieh, ich lebe, ich will da sein

und leben (hierin lag nicht der geringste Vorwurf gegen das

Gepflücktsein; im Gegenteil, es schien beglückt, daß ich es zu mir
genommen hatte); nimm mich zu dir, hab mich gern.» Die ersten Worte
klingen an Albert Schweitzer an. Das wußte ich aber erst viel später.
Gänseblümchen zu lieben ist nicht so schwer. Irgendwo nennt es der
Volksmund auch «Maßliebchen». Irgendeine innere Verbindung
bestand plötzlich zwischen der Blume und mir.

Kurz bevor ich diesen Vortrag niederschrieb, las ich fast zufällig
ein Zitat aus den gesammelten Schriften eines der bedeutendsten

Begründer des Neuplatonismus aus dem 3. Jahrhundert n.Chr.: Plotin.
Er hatte auch einen außerordentlichen Einfluß auf die Entwicklung
des Christentums. Ich war betroffen und staunte, als ich las : «Schauen

und Geschaut-Werden ist eins. Der Geschaute und der Schauende sind
eins.» - Kürzer, prägnanter und eindrücklicher kann man das eben

beschriebene Erlebnis kaum in Worte fassen.

7



Aber zurück zum Jahre 1939. Ich wurde sofort an ein Gedicht
erinnert, das ich wenige Wochen vorher zum letzten Mal gelesen hatte.
Es war der Schluß der neunten Duineser Elegie von Rainer Maria
Rilke. Das Erlebnis schien mir in der Tat wie eine Bestätigung
Rilkes. Die letzten Worte, mit denen ich es beschrieb, klingen auch an

ihn an. In der Elegie ist die Rede davon, daß wir dem Engel unsere
irdische Welt preisen sollen. Der Engel, der immer wiederkehrende
Rilkesche Engel, ist wohl der Repräsentant der transzendenten,
geistigen Welt. Ihm sollen wir die vergänglichen Dinge unserer Welt
zeigen und rühmen. Ich zitiere jetzt:

Und diese, von Hingang
lebenden Dinge verstehn, daß du sie rühmst; vergänglich
traun sie ein Rettendes uns, den Vergänglichsten, zu.
Wollen, wir sollen sie ganz im unsichtbarn Herzen verwandeln
in - o unendlich - in uns Wer wir am Ende auch seien.

Erde, ist es nicht dies, was du willst: unsichtbar

in uns erstehn? - Ist es dein Traum nicht,
einmal unsichtbar zu sein? - Erdel unsichtbar!
Was, wenn Verwandlung nicht, ist dein drängender Auftrag?
Erde, du liebe, ich will. Oh glaub, es bedürfte
nicht deiner Frühlinge mehr, mich dir zu gewinnen -, einer,

ach, ein einziger ist schon dem Blute zu viel.
Namenlos bin ich zu dir entschlossen, von weit her.
Immer warst du im Recht, und dein heiliger Einfall
ist der vertrauliche Tod.

Der Sinn ist nicht schwer zu verstehen (es gibt schwierigere Stellei
bei Rilke). Die Dinge der Natur wollen durch liebendes Anschaue.'
einen Platz in unserem Innern gewinnen, da, wo alles, was wir lieben

Ort und Raum hat. Sie, die für sich keine Unvergänglichkeit bean

spruchen können, wollen durch uns Rettung erlangen, sie wollen ii
unsern Tod und dadurch in die jenseitig-transzendente Welt mitge
nommen werden. In unserm Innern sind sie «unsichtbar», das heißt
sie gehören schon einer andern, höheren Welt an. Wenn wir sie tief ii
uns aufgenommen haben, dürfen wir sie mitnehmen, sobald wir selbs

die uns überragende jenseitige Welt betreten. Unsichtbar, das heiß

vergeistigt. - Und «gerühmt» werden wollen diese Naturdinge auci
noch. Wer möchte das nicht Wir sollen sie rühmen, wir sollen sagen
daß sie zu uns gehören, daß wir sie lieben; und wir sollen es dem En
gel sagen, d.h. in der geistigen Welt, in die wir eintreten werden.

Noch bei einem andern Dichter habe ich eine recht eindrückliche

Aufforderung zur Liebe der Natur gefunden. Ich kann nicht genav
angeben, in welchem Zusammenhang das Folgende steht, ich habt
nur ein kurzes Prosastück zu Händen bekommen; der Autor ist Fje-
dor Dostojewskij. Ich zitiere:

«Liebet die ganze Schöpfung Gottes, die ganze Welt und jedes
Sandkörnchen auf Erden! Jedes Blättchen, jeden Lichtstrahl Gottes

habet liebi Liebet die Tiere, liebet die Pflanzen, liebet jedes
8



Ding! Wirst du aber jedes Ding lieben, dann wirst du auch Gottes
Geheimnis in den Dingen erfassen.»

Hier wird uns noch etwas Neues gesagt: Liebe zur Natur - ein
Zugang zum Geheimnis Gottes! Wieso? Zweierlei können wir sagen:
die Natur ist Gottes Schöpfung, und sie lieben heißt auch Gott
lieben. Zweitens : Liebe an sich, so wird uns ja immer wieder in der Bibel
gesagt, ist göttlich - wenn es nicht sogar viel direkter heißt: Gott ist
Liebe. Das liebevolle Anschauen der Natur wird also als ein Weg
betrachtet - drücken wir es etwas vorsichtiger aus als Dostojewskij -,
der Göttliches erahnen läßt und der wohl auch göttlicher ist als der
rein intellektuelle Zugang. Die Schönheit der Naturdinge läßt uns ja
auch immer von Schöpfung reden. Ich persönlich würde freilich
sagen, daß auch der intellektuelle Weg, der innere Naturgesetze
erschließt, etwas von göttlicher Weisheit erahnen läßt, vorausgesetzt,
daß dieser Weg richtig in diesem Sinne gegangen wird.

Liebe zur Natur. Dies wollen wir nicht in dem anfangs genannten
oberflächlichen Sinn, sondern nur in dem tieferen, uns mit der Natur
einigenden Sinn verstehen. Wir wissen - wenn wir dafür offen sind —,

wie eng die Einigung sein kann. In neuester Zeit sind wir eindrücklich

auf unsere ökologische Verbindung mit der Natur hingewiesen
worden. Wir, die Verschwender und Zerstörer der Naturdinge, sind
doch in Wirklichkeit die Abhängigen, die von der Natur reich
Beschenkten (nicht umgekehrt!), dadurch eben aufs engste verbunden
mit der Natur. Diese Verbindung darf nicht so äußerlich, vor allem
nicht so einseitig bleiben. Wir können nicht für immer die Beschenkten,

Nehmenden, Opfer Annehmenden bleiben. Welche Opfer bringt
uns die Natur doch, indem sie sich selbst uns zur Nahrung darbietet
Das hat aber sein Ende in der Endlichkeit der Natur. Die Rückgabe,
als Schonung und Liebe, ist ethische Pflicht. Das hat uns Albert
Schweitzer gesagt. Das rettende In-uns-Aufbewahrtsein, wie es Rilke
beschreibt, ist der Ethik Albert Schweitzers sehr nahe. Beides wird
noch ergänzt und übertroffen durch das Tiefste, das hierüber vielleicht
je gesagt wurde, durch die religiöse Perspektive, wie sie im 8. Kapitel
des Römerbriefes von Paulus beschrieben ist. Wir lesen dem Sinne
nach etwa: «Das Geschaffene (die Natur) sehnt sich nach dem
Offenbarwerden, also dem Erscheinen der Söhne Gottes, d. h. der von Gott
angenommenen, erlösten Menschen in der Hoffnung, daß auch sie

befreit werden wird zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder Gottes.»

Die Befreiung zur Herrlichkeit ist nichts anderes als Erlösung. Anders

ausgedrückt : durch unsere Urschuld haben wir die Natur mitgerissen
in den unerlösten Zustand, in den uns dienstbaren Zustand, in dem

sie, nach Paulus, «seufzt und sich schmerzlich ängstigt». Mit unserer
eigenen Erlösung geht die Erlösung der Natur einher und muß
einhergehen.

Nach dieser esoterischen Vision von Paulus in eine wohl sehr ferne
Zukunft kehren wir noch einmal zurück zu unserer unerlösten Erde.
Nichts anderes bleibt uns zu tun als dies : die Natur, die unsere Erde

hervorbringt, zu lieben. Nur dies.

9


	Von der Liebe zur Natur

