
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 84 (1980)

Heft: 9

Artikel: Musik und Musikanten im Volksmärchen

Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musik und Musikanten
im Volksmärchen

Das Volksmärchen ist von den Klängen der Flöte, der Geige, ies

Dudelsacks und des Gesanges durchwoben, anders jedoch als V aid

und Wiesen vom Vogelgesang, und anders als der Konzertsaa bei

Mozart- oder Schubertmusik. Die Musik im Märchen ist nicht « ia-

tur», sie ist auch nicht «Kunst», obwohl sie manchmal Ne ur,
manchmal Kunst berührt oder einschliesst.

Persono - Musik im Märchen ist das, was den Menschen zum Mense en

durchtönen macht, was ihn weckt, begabt; sie ist Atem des Lebens, Atem es

Geistes. Der Musikant des Märchens bringt diesen Atem 1 im
Tönen. Person kommt von per sono - durchtönen. Durch Spra he

wird der Mensch zur «Person», durch Musik, als Ordnungsprii dp
der Welt aufgefasst, wird er zu einer neuen, gewandelten Per: m.

Eine Flöte, durch die der Atem geht, ist im Märchen oft ident ch

mit einem Menschen, einer Zauberin, einem edlen Pferd.

Menschwerdung Menschwerdung durch Musik: Da wird ein Königskind als Esel in
durch Musik geboren, zum Jammer seiner Eltern (Grimm-Märchen Nr. 1 1):

Trotz seiner Gestalt ist das Eselein fröhlich, springt herum und at

eine besondere Vorliebe für Musik. Darum geht es zu einem e-

rühmten Spielmann und spricht: «Lehre mich deine Kunst.» 1 er

Spielmann antwortet: «Das sollte Euch schwerfallen, Eure Fin er

sind nicht allerdings dazu gemacht und allzu gross; ich sorge, ie

Saiten halten's nicht aus.» Das Eselein gibt nicht auf. Es übt behf r-

lich und lernt es am Ende «so gut als sein Meister selber». Das E e-

lein kommt - sein Lautenspiel ist seine Empfehlung - an eir n

fremden Königshof, gewinnt die Liebe des Königs und das Herz er

Prinzessin. In der Hochzeitsnacht wirft es die Eselshaut ab - es st

ein Mensch geworden, ein Prinz, der Prinzessin würdig. Der «B

vider Leib», der Esel, muss durch Musik durchlässig gemacht were n

für seelische und geistige Kräfte und Ordnungen. Auf einer sum? i-

schen Vase ist ein Esel dargestellt, der Harfe spielt. Der «Goldi ie

Esel» des Apulejus muss aus der Hand der Isis Rosen fressen, m

ein Mensch zu werden. Auf der Südseite des Domes von Chart :s

befindet sich die Steinfigur eines Esels mit einem Saitenspiel z i-

schen den Hufen. Ähnliches berichtet das Balkanmärchen «I is

Das Froschmädchen Froschmädchen». Als Frosch zur Welt gekommen, will es sich dt h

nützlich machen und trägt dem Vater das Essen, das es auf den Ri -

ken bindet, auf den Acker. Dann setzt es sich auf einen Baum u d

singt. Mit seinem Gesang gewinnt es die Liebe eines Königssoh; 5.

Es verspricht ihm, an dessen Königshof zu kommen, wenn « r

Prinz ihm einen weissen Hahn schicke, auf dem es reiten kön i-

Der Hahn, Bild des Morgens, des Erwachens und Weckens be n

Aufgang der Sonne, ist ein Symbol für das Bewusstsein. Das M l-

20



chen selber geht als Frosch zur Sonne und bittet sie um Sonnenkleider.
So wie es mit dem weissen Hahn die Stadt betritt, wird aus dem

Frosch das schönste Mädchen der Welt. Nach einem indischen Märchen

wird das verwandelte Froschmädchen als «alle drei Welten»
bezeichnet, (Himmel, Erde, Unterwelt), der Frosch im «Froschmädchen»

kommt aus der feuchten Tiefe, lebt auf der Erde mit der Bürde
des Essens für den Vater auf dem Rücken und singt auf dem Baum
wie ein Vogel, mit Menschenstimme.

H ns mein Igel Dasselbe erzählten die Brüder Grimm mit «Hans mein Igel»
(Nr. 108). Auch der Igel braucht einen beschlagenen Gockelhahn,
um darauf zu reiten, auch er setzt sich mitsamt dem Hahn auf den
Baum und bläst den Dudelsack, womit er seine Tiernatur, wenn
auch mühselig, lange Zeit unter Eseln und Schweinen lebend, ablegen

kann.

V, ì der Teufel Auch der Teufel wollte einmal das Geigenspiel lernen (Märchen
de Geigenspiel lernte nach Grimm, Bd. I), als er sah, dass der Soldat, tapferer Wächter in

einem verwünschten Schloss, durch unverdrossenes Geigenspiel
Macht über ihn gewann. Doch der Teufel war ungeschickt, er
zerdrückte die Saiten, weil er sie unter seinen Schwielen und Krallen
nicht spüren konnte. Um ihm seine groben Pfoten zu maniküren,
steckt der Schneider sie in einen Schraubstock. So hat er den Teufel
besiegt.
Da der Teutel Unordnung stiftet und das Licht scheut, ist es ihm
trotz seiner Klugheit nicht möglich, das Musizieren von der Art des
heiteren und mutigen Soldaten zu erlernen.

V Aussetzungen
fi das Musizieren

Es braucht also bestimmte Voraussetzungen im Märchen, solche
Musik zu erlernen. Voraussetzung ist nach Empedokles, einem
Schüler des Pythagoras, die «rechte Mischung der Elemente» oder,
anders ausgedrückt, die «Ernüchterung vom Bösen». (Musik
bedeutet im Märchen oft eine Pforte der Einweihung oder den Schlüssel

zur Pforte.)

D r Ritt auf
(k i Glasberg

Diese Voraussetzungen besitzt der «dumme» Krischan, der den
Mut hat, anstelle seiner älteren Brüder in der Kirche am offenen
Sarg des Vaters Wache zu halten (in «Der Ritt auf den Glasberg»,
Deutsche Märchen seit Grimm, Bd. I). Jede Nacht bekommt er zum
Lohn für seine Wache vom verstorbenen Vater eine Flöte. «Wenn
du des Morgens hier weggehst, dann flöte auf beiden Enden und
wart ab, was kommt.» Er bekommt erst eine schwarze, dann eine
braune und in der dritten und letzten Nacht eine weisse Flöte. Er
probiert jede Flöte am Morgen nach der Wache aus. Aus der ersten
Flöte steigt ein Rappen mit prächtigem Sattelzeug und schönen
Kleidern für ihn, aus der zweiten ein Brauner, noch schöner, aus
der dritten ein Schimmel, schöner als alle Pferde der Erde. Wenn er
die Flöte am andern Ende bläst, so verschwinden die Pferde. Die
Flöte ist der Lebensatem, der eingeht in irdische Wesen und der (am
andern Ende) wieder ausgeblasen wird. Mit den drei Flöten hat er
sich drei Seelenkräfte erworben, Kräfte, die ihn bis auf den Glasberg
zum goldenen Schloss tragen. Der erste Hengst, der schwarze,
entspricht einer vitalen und schwer zu bändigenden Seelenenergie, mit
ihr überwindet Krischan die Hälfte des Glasberges. Die braune Flöte
21



- das braune (in andern Märchen das rote) Pferd - entspricht em

Herzen, dem Gefühl, mit ihm kommt er drei Viertel hoch. 3er

Schimmel (die weisse Flöte) deutet das Licht des Erkennens an, .nit
dem er auch noch das letzte Viertel des Glasberges überwindet, /or
jedem Ritt muss er sich waschen und die schönen Kleider, die las
Pferd auf dem Rücken trägt, anziehen, nur so tönt seine Flöte ain
und kann mit ihrer Schwingung erreichen, was er sucht.

Leib, Seele und Geist Dieses Märchen zeigt uns, dass Musik im Märchen vom gar :en

in der Musik Menschen spricht, von Leib, Seele und Geist. Nach pythagc ei-

schem Gedankengut müssen diese Kräfte (manchmal sind es < ei,

manchmal vier) zusammenspielen, harmonisieren, damit vert ei-

ten sie Freude und Entzücken, wie Tredeschin (Schweizer Î är-

chen). Er blieb unter seinen Brüdern immer der kleinste. Aber eil

war er wie keiner, und Geschichten wusste er und Sprüche nd

Worte, es ist nicht zu sagen. Das war aber nicht alles. Tredesc lin
hatte eine Stimme, die sang so fein, wie die Vögelein im Walde z it-
schern, und so hell klang sie, wie die Kirchenglocke. Und alle; al,

wenn er sang, so liessen die Leute ihre Arbeit sein, und jung um alt

stand still und lauschte. «Und spielte er gar auf seiner Geige : rm

Tanz auf, so lüpften die Burschen und Mädchen das Bein noch in-

mal so hoch als sonst.»

Die Bremer Wunderbar erzählt uns das Märchen «Die Bremer Stadtmusik in-
Stadtmusikanten ten», wie sich die menschlichen Kräfte (Esel-Hund-Katze-Hahn je¬

des Tier eine bestimmte Seelenkraft) zusammenfinden und mit n-

ander zu musizieren beginnen. Sie übernachten unter und in ei 1er

Tanne (dem Lebensbaum), werden eins, und brechen dann - ges af-

felt nach pythagoreischen Gesetzen der Seele - in das Räuberh us

ein, das Haus erobernd, die Räuber vertreibend. Den inn rn

Schwingungen der Seele entsprechen die äussern Schwingun en

der Schöpfung, die das Leben, das physische und das geistige, ;r-

zeugen, bzw. erhalten.

Im chinesischen Märchen «Die zerbrochene Laute» erzählt der v

eise Holzfäller dem gelehrten Mandarin, wie die Laute entstam en

sei: In uralten Zeiten, als das Feuer entdeckt wurde, stürzte in

Funkenregen von den fünf Planeten (im Abendland: 7 Planets a).

Die Funken fielen ins Gezweig der Platanen, und leuchtende Phör: xe

setzten sich auf diese Bäume. Da erkannte der Erfinder der La; e,

dass das Holz der Platane, durchdrungen vom Wesen der Gestir ;e,

der edelste Stoff sei, um daraus ein Musikinstrument zu schaffen Er

liess einen dieser Bäume fällen und in drei Stücke schlagen Diese ei

Stücke hiessen: Himmel, Erde, Mensch. Die Länge der Laute £ t-

sprach den 361 Graden des himmlischen Umkreises. Acht Fin er

mass sie in der oberen Breite, unten aber vier, in Rücksicht auf ie

vier Jahreszeiten und auf die acht Feste des Jahres. Ihre Dicke e-

trug zwei Finger, gleich der Zweiheit von Sonne und Mond re

Laute besass zwölf Saitenstege, die zwölf Monde des Jah as

darstellten Die fünf Saiten waren den fünf Elementen des Wt t-

alls zugeordnet, dem Wasser, dem Feuer, dem Holz, dem Metall u d

der Erde und stimmten zu den fünf Haupttönen der Tonleiter
22

Die zerbrochene
Laute



M >ik vergegen- Wenn Wäinämöinen, der tinniscile Orpheus, auf seiner Kantele
wf tigt die spielt und singt (Kaiewala XVI), kommen alle Menschen, junge und
ga ze Schöpfung: alte, alle Tiere des Waldes, alle Vögel der Lüfte, alle Fische des Mee-
Kc ewala res und der Flüsse, die göttlichen Töchter der Elemente, der König

der Fluten, Atho, selber - alle rührt er mit seinem Gesang zu
Tränen: «Denn der Klang war wunderseltsam, wundersüss das Spiel
des Alten.» Die ganze Schöpfung ist in Frieden um ihn versammelt.
Tränen rinnen dem Alten über die Wangen, rinnen auf den Boden
und zum Meeresstrand. Wer sie aufhebt, dem schenkt Wäinämöinen,

der alte Zauberer, ein Federkleid, mit dem er sich in die Lüfte
heben kann.

Oî heus und Beim Gesang des mythischen Sängers Orpheus lauschten die wil-
W inämöinen den Tiere, die Bäume und die Felsen. Die Musik des Wäinämöinen

und die des Orpheus überschreitet die Grenzen der irdischen
Schöpfung. Orpheus dient mit seinem Gesang dem überirdischen
Licht (Apoll), aber auch den Geistern der Unterwelt (Dionysos).
Wäinämöinen ist in das Grab, ja in den toten Leib seines Ahnen Wi-
punen gestiegen und hat diesem seine Lieder entlockt. Seine Kantele

ist aus den Flossen und Gräten des grossen Hechtes vom Totenstrom

hergestellt. Auch er hat Beziehungen zu kosmischen Höhen
und Tiefen.

B- iehung zu
k« mischen
H aen und Tiefen

F ewala Falada,
(i r singende
l lochen

> .n dem
r> chandelbaum

Es bleibt das Paradox, dass der mythische Sänger Orpheus, Sohn
des Apoll und der Muse Kalliope (von Ovid «der Seher, der Sänger
Apolls» genannt), als Priester der hellen und geordneten Welt des

Apoll dient, als Mensch aber gleichzeitig dem Ungeheuren, der
Welt des Dionysos, zugewandt ist. Der Mythos vom Tod Eurydikes
und Orpheus Hadesfahrt hängt mit dionysischen Erfahrungen
zusammen. Um Apoll, dem Gott des Lichtes, zu dienen, muss er die
finstere Gegenwelt Thrakiens in sich tragen, den Kult der Bacchanten

und Mänaden, sonst könnte er ihn mit seinem Gesang nicht
bezähmen. Doch Orpheus wird schliesslich das Opfer der Kräfte, die
er gebannt hat. Er wird von eifersüchtigen Mänaden zerrissen und
zerstückelt. Doch sein abgetrenntes Haupt singt weiter - wie das
des Wipunen in der Kaiewala, wie der Kopf des Zauberpferdes Falada

(«Die Gänsemagd, Grimm Nr. 89), wie der «singende Knochen»
des Ermordeten (Grimm Nr. 29), wie die Beinchen des ermordeten,
unter dem Machandelbaum begrabenen und als Vogel auferstandenen

Bruders, der wegfliegt und auf des Goldschmieds Haus singt:

Mein Mutter, der mich schlacht,
mein Vater, der mich ass,
mein Schwester, der Marlenichen,
sucht alle meine Benichen,
bindt sie in ein seiden Tuch
legt's unter den Machandelbaum.
Kywitt, kywitt, was vör'n schön Vagel bün ik.

e drei Sprachen

1 Ziehung
' sr Unterwelt

Sage und Märchen

Die Berührung mit den drei Welten - der Unterwelt, der Erde und
dem Himmel - zeigt auch das Märchenmotiv der drei Sprachen. Der
Weise versteht und der Dümmling erlernt die Sprache der Frösche
(Unterwelt), die des Himmels (Vögel) und die der Tiere der Erde
(Hund). Den Sagen und Mythen nach gibt es eine Musik, die ver-
23



Musik als Abwehr
des Bösen

Die Zauberflöte

Nördlicher als
der Norden
und südlicher
als der Süden

Die zwölf Brocken

führt und verzaubert. Böse Verführer dieser Art sind die Lorelei die
Sirenen oder der Rattenfänger von Hameln, der mit seiner Flöh die
Kinder anlockte und mit ihnen in einem Berg verschwand, de sie

dann auf ewig einschloss. Im Märchen aber haben disharmonis he,

ungleichgewichtige Geschichten selten Raum. Jeder Aufstieg
erfolgt durch irdische Mühsal, jedem Verhängnis durch böse Mäi ite
folgt eine Erlösung. Der seelische «Schatten», um mit Jung zv
reden, die verschlingende Anima, der unbewusste Animus, wer en
im Märchen durch den Helden bezwungen, was den Untergang 1er

Opfer, die vor dem Auftreten des Helden den Tod gefunden, uf-
hebt. Die Zauberflöte spielend, schreitet Tamino mit Pamina dr ch

die Schreckenspforte. Im Nordischen Märchen «Nördlicher als 1er

Norden und südlicher als der Süden» (Unterwelt) bezwingt Asch n-
hans mit einem tödlichen Zauberstock die drachenartigen Tn Je,

und er erweckt mit seiner Zauberfiedel alle vom Troll getött en

Jungfrauen. In den «Zwölf Brocken» (Balkanmärchen) erhält in
von seiner Stiefmutter verstossener Zarensohn von einem Eins d-

ler ein Flötchen. Mit diesem bezwingt er die Vilen, die bösen Fe n,
die seinem Brotherrn die Augen ausgestochen haben. Sie müssei so

lange tanzen, bis sie bereit sind, die Augen zurückzugeben. Wie er
Zarensohn in der Welt als Held berühmt geworden ist, lässt ihn t in
Vater rufen, der in grosser Not ist. Ein feuriger Drache begehrt es

Zaren Tochter, also des Helden geliebte Schwester, und mit ihr as

ganze Reich. Der Drache ist so gewaltig, dass sämtliche Waffen es

Zarensohns daran zerbrechen. Da holt er seine Flöte aus der Tas he

und spielt. Alles Lebendige ringsum beginnt zu tanzen, der Dra ie
zischt, zittert und wird allmählich immer kleiner, bis er nur n* :h
eine kleine Blase ist. Der Zarensohn zerdrückt die Blase mit ci m

Fuss, worauf alle Teufelsmacht ein Ende hat.

Jack mit
seinem Flötchen

Oie singende Geige

Die Nachtigall
Gisar

Eine ähnliche Macht übt Jack mit seinem Flötchen (Deutsche iV

chen seit Grimm) aus über seine böse Schwiegermutter, über gei^
ches und weltliches Gericht und schliesslich über den Henk
Auch wenn hier die Musik mehr quält als erfreut, so dient sie d<

letztlich der Wiederherstellung der verletzten Gerechtigkeit, 0

der Aufhebung der Disharmonie.

Ein Zigeunerjunge (Die singende Geige, Zigeunermärchen) erwe*
mit seiner aus Wacholderholz geschnitzten Geige ein ermorde
unschuldiges Mädchen wieder zum Leben. Alles Tun des Mensel
ist wertlos, wenn er nicht den Klang der höheren und tieferen I*

tur (im weitesten Sinne) hören und in ihn einstimmen kann, we
er nicht Per-son wird.

Ein Balkanmärchen erzählt von einem König, der grosses Verk
gen hat nach «Moschee und Gebet». Er lässt drei Moscheen bau
eine schöner als die andere. Jedesmal aber, wenn er in einer neu
bauten Moschee betet, kommt ein Derwisch und sagt ihm, dass si

Gebet unwirksam sei. Der König ist verzweifelt. Seine Söhne
schliessen, ihm zu helfen. Sie befragen den Derwisch, warum <

Gebet des Königs unwirksam sei. Der Derwisch antwortet: «I
Moschee ist sehr schön, wie sonst keine der Welt, aber sie müssi
noch die Nachtigall Gisar haben, und die müsste darin singen.» I
jüngste Sohn geht auf orientalisch abenteuerlichen Wegen, «auf c

24



nen man nicht zurückkehren kann», den Vogel suchen. Er lädt sich
dabei Fragen und Nöte leidender Menschen auf. Diese Menschen
helfen ihm, den Weg zur Besitzerin des Vogels zu finden. Es ist,
jenseits aller Ffade, eine Königin, die «Schöne dieser Erde». Er erlistet
sich den Vogel, die «Schöne dieser Erde» folgt ihm nach, denn sie
liebt den kühnen Helden. So kommt des Vaters Tempel zur Nachtigall

Gisar, der Sohn zu seiner Königin. Der Tempel, der Leib, ist
beseelt, ist durchtönt von Musik von selbstloser Liebe. Das Gebet
kann wirksam werden.

Da Märchen Das Märchen selber entspringt dem Geist der harmonisierenden
se) er: Musik Musik. Das Erzählen hat im Märchen noch zu tun mit den pythago¬

reischen Zahlen, der Eins, der Zwei, der Drei, der Vier, der Zehn,
der Zwölf, die Weltgeheimnisse offenbaren und die in der Musik
vernehmbar werden Gertrud Hoier-Werner

«Die ganze pythagoreische Medizin beruht auf der
Uberzeugung, das Lebensprinzip, das man im Körper zu wahren

und zu erhalten habe, sei Harmonie. Diese Medizin
als Therapie der scheinbar Gesunden war die Grundlage
der pythagoreischen Erziehung und wurde mittels der
Musik tortgeführt und ergänzt. Die Harmonie ist für die
Pythagoreer wissenschaftliche Fassbarkeit des Lebens -
in seinem biologischen Sinne - und zugleich seine höchste

Entfaltung.
Karl Kerenyi (Humanistische Seelenforschung, 1966)

Wer sich der Musik erkiest,
hat ein himmlisch Werk

gewonnen;
denn ihr erster Ursprung ist

von dem Himmel selbst

genommen,
weil aie lieben Engelein
selber Musikanten sein.

Martin Luther

25


	Musik und Musikanten im Volksmärchen

