Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 83 (1979)

Heft: 4

Artikel: Was aber bleibet, stiften die Dichter
Autor: Stucki, Helene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was aber bleibet, stiften die Dichter (Hélderlin)

Vor Jahren — es war wohl nach dem zweiten Weltkrieg — horte
ich einen Vortrag, der sich mir unausloschlich eingeprédgt hat: Eine
jungere, hochgebildete Ausldanderin gab einen Bericht iber die Zeit,
die sie im Konzentrationslager Ravensburg hatte durchstehen miissen.
Was diese Frauen dort an Brutalitaten, an Demiitigungen hatten er-
leiden miissen, machte die Zuhorerinnen schaudern. Den tiefsten
Eindruck aber hinterliess die Feststellung der Vortragenden:

«Ohne die Kraft, die Lebenskraft aus der Dichtung, waren wir dort
korperlich und seelisch zugrunde gegangen.»

Was taten diese Frauen — sicherlich eine geistige Elite unseres
Geschlechts? — Eine jede holte aus ihrem Gedachtnis, aus dem
Schatz ihrer Erinnerungen heraus, was ihr aus Schul- und Studien-
zeit an Spriichen, an Versen aus der Bibel, aus Homer, den Klassi-
kern und aus unserer Dichtung lebendig geblieben war, schrieb diese
geformten Gedanken in seltenen unbewachten Augenblicken auf
einen Zettel. Diese Zettel zirkulierten unter den Gefahrtinnen als
Botschaften aus einer anderen, einer geistigen Welt, die sie dem
wahnwitzigen Ungeist des gegenwartigen Daseins entgegenzustellen
die Kraft fanden. Mir ging damals auf, dass Verse, dass Poesie etwas
anderes sein kann als eine freundliche Zugabe zum Alltag, dass sie
Bestandteil des Lebens sein kénnen, dass rettende Kraft von ihnen
ausgehen kann.

Vielleicht erinnern Sie sich der Geschwister Scholl, die — bevor

sie von Hitlers Schergen vernichtet wurden — gleichsam als Testa-
ment die Verse Goethes hinterliessen:

Feiger Gedanken Allen Gewalten
bdngliches Schwanken, zum Trotz sich erhalten,
weibisches Zagen, nimmer sich beugen,
ingstliches Klagen kriftig sich zeigen,
wendet kein Elend, rufet die Arme

macht dich nicht frei. der Goétler herbei.

Goethe

Bei den Gedemiitigten Lebenskraft bei den dem Untergang Ge-
weihten Todesmut, Geistestreue, das kann Geschenk der Verse sein.

An einen im Laufe dieses Herbstes gehorten Radio-Vortrag —
ich glaube, er hiess «die Gejagten» — ankniipfend, mdchte ich noch-
mals zeigen, dass in den Versen, den Tragern des Geistes, Krafte
stecken, welche sich dem Ungeist, der Barbarei entgegenstellen und
deshalb von ihr verfolgt werden.

Der Redner zeigte, wie von Ovid und Dante zu Biichner und Heine
— um nur einige Namen zu nennen — die Dichter die Verfolgten
waren, die haufig im Exil ein kiimmerliches Leben fristeten oder zu-
grunde gingen, wahrend ihr Werk, ihre Dichtung, weiter lebte.

71



«WAS ABER BLEIBET, STIFTEN DIE DICHTER»

Den einen Satz hore ich noch: «Sie mussten alle gehen.» Thomas
Mann und Franz Werfel, Zuckmayer und Urzidil, Nelly Sachs und
Annette Kolb, Stefan Zweig und Hannah Arendt, Else Lasker-
Schiiler und Mascha Kaléko und viele andere, die dem Ungeist des
Hitlerreiches im Wege standen, vor deren Geist der Nationalsozia-
lismus Angst hatte. Angst vor dem Geist!

Wir wissen, dass Ricarda Huch zwar im Lande blieb, aber im
innern Exil lebte, ohne ein Wort von dem zurlickzunehmen, was den
Gewalthabern missfallen hatte, dass sie ihren Austritt aus der «Preus-
sischen Akademie fiir Kiinste und Wissenschaft» erklarte.

Alfred Doblin schrieb damals an Walter Molo:

«Eine einzige Stimme ténte aus IThrem Kreise noch zu mir herliber:
die Stimme von Ricarda Huch. Sie wissen es selbst, Molo, mit Kraft,
Geist und Mut. Thr werdef niemals ihresgleichen sehen.» — Es ist
ergreifend zu lesen, mit welcher Hingabe die Dichterin an den Lebens-
skizzen uber die Martyrer der Freiheit arbeitete. Im Marz 1946 schrieb
sie an ihre Freundin: « Wie schon oft, so bedaure ich auch jetzt, dass
ich nicht drei Kopfe und die dazu gehdrenden Hdnde habe. Alle
wollen was geschrieben haben, und ich tdte es gern, wenn ich ver-
dreifacht am Schreibtisch sdsse.» Es war ihr eine Liebes- und Dankes-
pflicht, in einem Buche der gefallenen Kampfer gegen den National-
sozialismus zu gedenken. Der Nationalsozialismus wurde — so hoffen
wir — vernichtet — die verfemten Dichter bereicherten das Ausland
durch ihre Werke und sind uns bis heute Freunde und Helfer geblie-
ben. « Was aber bleibet, stiften die Dichter.»

Zur Auflockerung ein paar weniger bedrangende Zeugen fir die
Wahrheit des Wortes von Hélderlin. Vor einigen Jahren wurden un-
sere Rekruten iiber ihre Kenntnisse in der Schweizer Geschichte ge-
prift. Die Resultate waren recht dirftig. — Aber auch der mit dem
bescheidensten Schulsack ausgerustete kannte den einen oder andern
Schillervers:

«Ans Vaterland, ans teure, schliess dich an .. .»; « Wir wollen sein
ein einig Volk von Bridern» usw.

Der Dichter hatte gestiftet, was dem Lehrer nicht gelungen war.
Hier liessen sich weise Betrachtungen tber das Auswendiglernen in
der Schule anknipfen.

Statt dessen ein kleiner Hinweis auf meine eigene Lehrtatigkeit.
Ich war zur Hauptsache Padagogik-, nicht Deutschlehrerin; aber ich
teile die Auffassung von C. G. Jung, der irgendwo sagt, «Ein Dichter
gibt zuweilen auf einer Kapitelseite mehr an schopferischer Psycho-
logie von sich als wir Psychologen in einem ganzen Buch.» — So
kam es, dass ich haufig nach einem angestrengten Gesprach tber ein
bestimmtes Thema die Diskussion mit einem Dichterwort, der Zu-
sammenfassung des Erarbeiteten, abschloss, mit der Bemerkung: «Die
Dichter wissen es am besten.» :

72




DICHTUNG LEBT AUCH IM ALTERSHEIM!

Neulich kam eine alte Dame — sie ist noch alter als ich — in die
von mir verwaltete Bibliothek mit der Frage, wo wohl das am Radio
gehorte Gedicht von J. V. Widmann zu finden sei, dessen letzter Vers
«Du schone Welt, hab Dank, hab Dank» hiess. Begliickt verliess sie,
bewaffnet mit dem Buch «Der Heilige und die Tiere», in dem das ge-
wunschte «Lied der Blaudrossel» steht, bald darauf mein kleines
Reich. — Eine blinde Frau gab der Besucherin Elisabeth Miiller im
Spital auf die Frage, wie sie das NichtmehrlesenkOnnen ertrage, die
Antwort: «Ich Iebe jetzt von dem Gedorrten.» Im Gedérrten, nicht
wahr, ist all das Gute konzentriert, man kann es auflésen, lange
kosten; man hat es bei sich, auch in licht- und schlaflosen Nachten.

Noch etwas machte mich kiurzlich stutzig: In einer Abhandlung
des grossen Physikers Walter Heitler, der so mutig die Grenzen
seiner eigenen Wissenschaft erkennt, vor Grenziiberschreitungen der
Forscher warnt, heisst es:

«Die Dichter miissen angehért werden, weil sie in mancher Be-
ziehung das Wesen des Lebendigen besser verstehen als die Wissen-
schafter.»

Selbst der grosse Theologe Karl Barth stellte in einem Brief an
seinen Altersfreund, den Dichter Carl Zuckmayer, fest: «Die lyrische
Dimension gehort zur Humanitdt in ihrer Ganzheit.»

Wichtig scheint mir auch ein Hinweis auf den grossen Staats-
mann Churchill. Ein ehemaliger Privatsekretdar berichtet: «Churchill
war in seinem Innersten ein Dichter, der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft in prdgnanten, einfachen Worten seinen Zuhérern nahe-
bringen konnte und deren Innerstes bewegte. Gute Dichtung besitzt
einen Hauch von Magie, was ihr erlaubt, die Herzen anderer zu
fuhren.»

Und endlich: Der Basler Zoologe und Biologe, Professor Adolf
Portmann, erinnerte in einem Vortrag tber «Die Auffassung des
Menschen in biologischer Sicht»: «Nun miissen wir uns von einem
Menschen wie dem Staatsmann und Dichter, Senghor, sagen lassen,
in seiner Heimat sei die Kultur der Seele zu pflegen, die Fidhigkeit des
Ergriffenseins.»

Wir fragen nach all den Zeugen vom Wert der Dichtung:

Was ist das Bleibende, das die Dichter stiften?

Lebenskraft in Zeiten, da diese zu versagen droht — wie bei unserer

Emigrantin im Konzentrationslager;

Todesmut in der Gewissheit des Unterganges — wie bei den Geschwi-
stern Scholl;

Angst vor geistigen Werten — wie bei den Diktatoren, die ihre Dich-
ter ins Exil schicken;

Zuversicht und Hoffnung dort, wo Wissenschaft und Politik versagen

— (Heitler).

Wir fragen weiter: Wo ist das Zauberwort, wo ist der Schliissel,
der diese so verschiedenen «Stiftungen» erschliesst?

73



Die Dichter selber helfen uns, ihn zu finden. Wie heisst es bei
Marie v. Ebner-Eschenbach?

«Ein kleines Lied, wie geht's nur an, Es liegt darin ein wenig Klang,
Dass man so lieb es haben kann, Ein wenig Wohllaut und Gesang
Was liegt darin? Erzdhle! Und eine ganze Seele.»

Das Zauberwort, der Schlissel, sie liegen fur mich in dem Begriff
Ganzheit.

Wie driickt es Bergengruen aus?

«Sptir tief in den Geweben
Die sel’ge Ursubstanz,
Und das zerstiickte Leben
Wird allerwegen ganz.»

Eine ganze Seele, das zerstiickte Leben wird allerwegen ganz.
Barth sprich von der Humanitat in ihrer Ganzheit.
Hoffmannsthals «Tor» klagt:

«Mit halbem Herzen,

Unterbundnen Sinnen,

In jedem Ganzen rdtselhait gehemmt,

Fuihlt' ich mich niemals recht durchglutet innen,
Von grossen Wellen nie so recht geschwemmt.»

Vielleicht sind wir heute alle — notgedrungen — Toren, weil die
Aussenwelt mit ihren Forderungen, mit all dem, was auf uns ein-
stromt, einen so grossen Teil unserer Seele beansprucht, dass das
zerstickte Leben nicht zur Ganzheit kommt. Es ist ja wohl ein
Glicksfall, wenn ein Mensch in seinem Beruf aus einer Ganzheit
heraus lebt, gestaltet, wirkt. Der Dichter kann es. Er bringt zum Ein-
klang, was zerstreut herumflattert: Wirklichkeit und Traumkraft;
Bewusstes und Unbewusstes; er fasst zusammen in Bildern, Symbolen,
Gleichnissen, Vorder- und Hintergriindiges, Sinnes- und Geisteswelt.

Von seinen Gestaltungsmadglichkeiten erwdhne ich folgende:

Der Dichter als Liebhaber des Lebens, als Bejaher eines sinnerfiillten

Daseins; als Kiinder der Schonheit in Natur und Menschenseele —
der Dichter als Begleiter und Troster in dunklen Tagen, in der Not

des Lebens und des Sterbens —
der Dichter als Kiinder wahrer Lebenswerte, als Mahner, Erzieher.

Horen Sie zuerst den Kiinder der Lebensliebe, der Schonheit der
Welt: Goethe, in den letzten Versen aus seinem «Tiirmerlied»:

«lhr gliicklichen Augen, was je ihr geseh'n,
Es sei, wie es wolle,
Es war doch so schén!»

In diese Liebeserkldarung an das Leben stimmt Gottfried Keller ein:
«Dankbares Leben»:

74




«Wie schén, wie schén ist dieses kurze Leben,
Wenn es eréfinet alle seine Quellen!

Die Tage gleichen klaren Silberwellen,

Die sich mit Macht zu tiberholen streben.»

Und C. F. Meyer jubelt in seinem Gedicht «Der Pilgerim:»

«Und wo ich neues Land und Meer erschaut,
Den Wanderstecken neben mich gelegt,

Wo das Geheimnis einer Ferne blaut’,
Ergriff mich unersdttlich Lebenslust

Und fiillte mir die Augen und die Brusi,
Hell in die Liifte rief ich dann:

Jch bin ein Pilgerim und Wandersmann!'»

Auch Ricarda Huch gehort zu den Liebhabern des Lebens:

«Von alter Freundschaft,

Hoffnung, Kurzweil, Plagen,

Mondschein und Féhn,

Von bunten, tollen, stiirmisch jungen Tagen,

War es nicht schén?» (Aus «Herbstfeuer»)

Wenn der Dichter einerseits unsere Lebensliebe starkt, unsern
Glauben an Schonheit und an den Sinn der Lebens wachhalt, so weckt
und klart er anderseits unser Bewusstsein, unser Verstdandnis fir die
dunklen, die abgriindigen Seiten des menschlichen Daseins: «Men-
schenweh, von Geist verschont», sagt Spittelers «Glocklein» auf die
gestellte Frage, wo es seine Kraft zum Tonen hernehme.

Der Dichter mit seiner gesteigerten Sensibilitat, seinem iuberwa-
chen Herzen, empfindet Not und Qual des Menschenlebens tiefer als
seine Mitmenschen; aber im Gegensatz zu ihnen hat er das Vorrecht,
dem Goethe in seinem «Tasso» Ausdruck verleiht:

«Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummi,
Gab mir ein Gott zu sagen, was ich leide.»

Der grosse Dichter hat die Kraft, das Leid zu liberwinden, zu ban-
digen und an ihm zu wachsen. Im Gedicht «Michelangelo und seine
Statuen» lasst C. F. Meyer den Kunstler sagen:

«So sieht der freigewordne Geist
Des Lebens tiberwundne Qual,
Was martert die lebend'ge Brust,
Beseligt und ergdétzt im Stein.»

Was der Kiinstler durch sein Werk erkampft hat, einen «freige-
wordnen Geist», das Glick der «iberwundnen Qual», das sollte der
Leser nacherleben und sich dadurch befreien konnen.

75



Eine ahnlich befreiende Erfahrung schenkt das Gedicht In Har-
mesndchten von C. F. Meyer:

«Die Rechte strecktl ich schmerzlich oft
In Harmesndchien
Und ftihlt' gedriickt sie unverhofit
Von einer Rechten —
Was Gott ist, wird in Ewigkeit
Kein Mensch ergriinden,
Doch will er treu sich allezeit
Mit uns verbiinden.»

Wer sich durch die schmerzvolle Gestaltung zum Glauben durch-
gerungen hat, kann auch im Leser neues Vertrauen wecken.

Der Dichter weiss um die Grenzen unseres Daseins, er schliesst
Freundschaft mit dem Tod, er lebt — wie Rilke — in dem Doppel-
bereich zwischen Leben und Tod:

«Nur wer die Leier schon hob Mag auch die Spieglung im Teich
auch unter Schatten, oft uns verschwimmen:
darf das unendliche Lob Wisse das Bild:

ahnend erstatten.

Erst in dem Doppelbereich
Nur wer mit Toten vom Mohn werden die Stimmen
ass, von dem ihren, ewig und mild.»
wird nicht den leisesten Ton
wieder verlieren.

Rilke hat wohl — wie kaum ein zweiter Dichter — die volle
Gotteswirklichkeit erlebt, den Doppelbereich von Lust und Leid,
Herrlichkeit und Harte, Leben und Tod. Er hat um das Ganzwerden
gerungen. Er ist der grosse Verwandler, dem alle Lebensnot Baustein
wird zur grossen Einheit. Als Seelsorger, der er fir viele seiner
Leser war, geht es ihm darum, durch Weitung des Bewusstseins, durch
innere Bereicherung zu helfen, nicht durch blossen Trost. Darin ist er
verwandt mit Hermann Hesse, der einem Trauernden zuruft:

«Du aber traure, Lieber,

Nicht dem begrabenen Nachbarn,
Nicht dem Sommergliick ldnger nach,
Noch den Festen der Jugend!

Alles dauert in froher Erinnerung,
Bleibt im Wort, im Bild, im Liede bewahrt,
Ewig bereit zur Feier der Riickkehr
Im erneuten, im edlern Gewand.

Hilf bewahren du, hilf verwandeln,
Und es geht dir die Blume

Gldubiger Freude im Herzen auf!»

Damit sind wir bei dem Dichter als Mahner, als Helfer, als Seel-
sorger und Erzieher. Durch die Jahrhunderte hindurch horen wir seine
Forderungen.

76



Viel zitiert wird das tiefsinnige Pindar-Wort, das unserer Idee von
der Ganzheit entspricht: «Werde, der du bist!», auch der Rat des
Mystikers Angelus Silesius:

«Mensch, werde wesentlich!
Denn wenn die Welt vergeht,
So fdllt der Zufall weg,

Das Wesen, das besteht.»

Vom Sollen und Miissen weiss auch Gottfried Keller Eindruck-
liches zu sagen:

«Willst du, o Herz, ein gutes Ziel erreichen,

Musst du in eigner Angel schwebend ruh'n,

Ein Narr versucht zu geh'n in fremden Schuh'n,

Nur mit sich selbst kann sich der Mensch vergleichen!»

Dem Schwankenden, dem sich verloren Glaubenden halt er ent-
gegen:
«Ich aber, mein bewusstes Ich,
Beschau das Spiel in stiller Ruh,
Und meine Seele riistet sich
Zum Kampfe mit dem Schicksal zu.»

Hermann Hesse ruft uns in seinem herrlichen Gedicht «Stufen»
auf: « Wir sollen heiter Raum um Raum durchschreiten . . .»

Nicht zu vergessen seien die Goethe-Worte: «Edel sei der Mensch,
hilfreich und gut! Denn das allein unterscheidet ihn von allen Wesen,
die wir kennen.»

Und — vielleicht das Schonste von allem Beherzigenswerten —
die Worte aus seinem Gedicht «Symbolum»:

«Doch rufen von driiben Hier winden sich Kronen
Die Stimmen der Geister, In ewiger Stille,

Die Stimmen der Meister: Die sollen mit Fiille
Versdumt nicht zu liben Die Titigen lohnen!

Die Krifte des Guien! Wir heissen euch hoffen.»

Von den alten Griechen bis zur Gegenwart brachten die Dichter
Botschaften aus der gottlichen Welt. Schiller lasst in der «Teilung der
Erde» seinen zu kurz gekommenen Dichter im Himmel leben.

Die Dichter waren
Kampfer des Geistes gegen den Ungeist,

Kiinder der Schonheit, Versohner mit Leid und Tod,
I'rdger der Hoffnung, Erzieher der Menschheit.

Ein moderner Dichter-Philosoph gibt eine liberzeugende Zusam-
menfassung, gleichsam eine Bestatigung unseres Holderlin-Wortes.
in dem Spruch: «Das ist der Sinn der Verse: Sie geleiten durch Mass
ind Gleichnis in die Ewigkeiten.»

Helene Stucki

77



	Was aber bleibet, stiften die Dichter

