
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 83 (1979)

Heft: 11-12

Artikel: Weihnachten, Altjahrs- und Neujahrsbräuche im Bündnerland

Autor: Portner, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihnachten, Altjahrs- und Neujahrsbräuche
im Bündnerland

«Der Jahresbeginn ist tür den Romanen eine Zeit festlichen
Gepräges, intensiven Erlebens und heiterer Geselligkeit. Er wirlt seine
Wellen bis in die Weihnachtszeit voraus. Sein Zauber wird erst am
Dreikönigstag durch den hellen Stern der drei Weisen aus dem
Morgenland gebrochen.» So steht es im Dicziunari Rumantsch Grischun1
geschrieben, es gilt jedoch sicher nicht allein nur für Romanischbünden.

Auch in den deutschsprachigen Gebieten des Bündnerlandes
hat sich mancher alte Brauch bis hin in unsere Zeit erhalten können
oder wurde in den letzten Jahren wieder neu aufgegriffen, wobei
man nicht immer feststellen kann, was noch lebendige Kultur ist.
Uber alte Weihnachtsbräuche liegen beinahe keine Angaben vor,
so dass im folgenden mehr Gewicht auf Altjahrs- und Neujahrsbräuche

gelegt wird.
Als Beispiel für das deutschsprachige Bünden erzählt A. Zinsli2

vom Safiental, dass man — wie ja auch an andern Orten — daran
glaubte, dass in der heiligen Nacht die Tiere sprechen könnten.
Zudem stehe an diesem Abend immer «ds heilig Riis», in Milch gekochter

Reis, auf dem Tisch. Allerdings sei es zu seiner Jugendzeit gar
nicht selbstverständlich gewesen, dass an Weihnachten ein Christbaum

mit Kerzen in der Stube stand.

Wie eine Dorfgemeinschaft den alten Brauch des Silvestersingens
lebendig erhält, zeigt folgende Schilderung aus St. Antonien3:

«Im ganzen Jahresablauf findet sich kein Brauch, der nur annähernd
wie das Silvestersingen die ganze Dorfgemeinschaft in seinen Kreis
einbezöge. Jede Familie, jeder Einzelstehende wird von den Ledigen mit Lied
und Wunsch begrüsst. Deshalb sind auch alle Glieder der Dorfgemeinschaft
aufgerufen zu einer Stellungnahme. Die ganze Dorfgemeinschaft wird
damit zur Mitträgerin des Brauches. Man fasst es als eine Beleidigung auf,
wenn ein Haus grundlos übergangen würde. Man fragte sich in einem
solchen Falle, ob man sich gegen die Allgemeinheit, die Ledigen im besondern,
vergangen habe. Es gehört selbstverständlich zum Brauch, dass alle Häuser
berührt werden, auch dann, wenn sie weit abgelegen sind. Umgekehrt wird
am Platz, wo die Häuser in einer engen Gruppe zusammenstehen und nur
wenige Meter voneinander entfernt sind, vor jedem einzelnen Hause
gesungen. Nur wenn in einem Hause während des Jahres ein Todesfall
vorkam, wird gefragt, ob man singen solle oder nicht. Die Angehörigen
wünschen meistens, dass es unterbleibe; eine Gabe wird aber auf alle Fälle
gereicht. Der Umstand, dass alle Glieder des Dorfes durch den Brauch
berührt werden, unterstellt ihn viel stärker, als das sonst der Fall wäre, dem
Urteil der Dorfgemeinschaft.»

In Valendas konnte letztes Jahr das traditionelle Altjahrsingen
des gemischten Chores nach einigen Jahren Unterbruch wieder
durchgeführt werden4. Auch in Thusis und sicher in vielen andern
Gemeinden lebt dieser schöne alte Brauch noch.

297



Zum schönsten Brauch in Safien, das heisst, vor allem in
Thalkirch und Camana gehört nach A. Zinsli jedoch das Heiisen (Beitrag
von Ruth Blum) der Schulkinder am Neujahrstage. Davon erzählt er
recht lebendig: «Die Mutter hatte den Auttrag, den Wecker, der ohnehin

alle Tage wegen des langen Schulweges früh gestellt werden
musste, noch Irüher zu stellen. In sausender Morgenlrühe musste
die Sache heginnen. Beim ersten Haus in Obercamana brannte noch
die Petrollampe, als wir die Stube betraten. Eines nach dem andern.
Fast jedes leierte den Spruch herunter: «Viel Glück und Heil werd'
euch zuteil im neuen Jahr und immerdar.» Für die Ledigen gab es
den Heilserball, an dem die Burschen für die Musik und das Getränk
sorgten und die Mädchen für Birnbrot, Kuchen, Butter, Käse und
Kaffee aufkamen.

Wieder etwas anders gestaltet sich das Brauchtum im Romanischbünden0:

Aus dem Puschlav ist zu hören, dass noch vor kurzer Zeit
die in der Stube aufgestellte Krippe mit ihren Figuren viel wichtiger
war als der Christbaum.

Im Engadin beginnt die Hausfrau nach Weihnachten mit der
Zubereitung der unentbehrlichen Likörsorten und des Neujahrsgebäk-
kes, das hier besonders reichhaltig ist, so zum Beispiel fette
Eierbrötchen mit und ohne Einschnitt, Backwaren in Reiterform,
Buttergebäck, ovale Neujahrswecken, Gipfel, Mandelkuchen, Pitte (Eierbrot

mit Weinbeeren), Pfannkuchen, und natürlich darf das Birnbrot
nicht fehlen.

In vielen Gegenden war es — wenigstens früher — allgemein der
Brauch, das alte Jahr aus und das neue einzuläuten, was jedoch je
nach Gemeinde verschieden gehandhabt wurde. In Tschlin dauerte
das Einläuten des neuen Jahres von 4 Uhr nachmittags (Silvester)
bis 1 Uhr morgens (Neujahr). In Brail wurden die Bewohner am
Neujahrstag von der Frühglocke geweckt, die sonst während des Winters
nicht zu hören war. Das Läuten wird in Santa Maria (Müstair) von
den erwachsenen Burschen und Mädchen des Dorfes besorgt. In
Samedan ist der Kirchturm während des Läutens bengalisch beleuchtet,
und in Irin läuten die Burschen das alte Jahr von IIV2 Uhr bis ll3/4
Uhr aus. Dann warten sie, bis die Uhr Mitternacht schlägt, um
daraufhin das neue Jahr während einer Viertelstunde einzuläuten.
Anschliessend gehen sie zu den Mädchen und bringen die Neujahrswünsche

an. Sehr verbreitet war früher das mit «Heischen» verbundene

Neujahrssingen der erwachsenen Dorfjugend. Heute wird dieser

Brauch in der Regel vom Männerchor oder von der Musikgesellschaft

des Dorfes fortgeführt.
Merkwürdig ist die Vorwegnahme von Dreikönigsbräuchen im

Surmeir, wo Neujahrssingen und Sternsingen ineinandergehen. Schon
am Vorabend (Silvester) schmücken sich alle Buben mit Bändern und
Blumensträussen. Drei der grössten ziehen ein (Chor-)Hemd an und
setzen sich eine mit Gold- und Silberpapier überzogene Krone aus
Karton auf. Einer davon wird angeschwärzt; ein anderer geht mit

298



dem Stern voran. Ein dritter ist als Polizist verkleidet und trägt einen
Säbel. Mit ihnen ziehen alle Buben von Haus zu Haus. Nachdem der
Polizist sich erkundigt hat, ob man eintreten dürfe, singen alle
zusammen einige Lieder. In jedem Haus gibt es dann Neujahrsbrot (ein
Ringbrot), einen «Vogel» (Gebäck in Form eines Vogels), ein Scharr-
brötlein (mit Rosinen) und Birnbrot. Der Säckelmeister bekommt
zudem etwas Kleingeld.

Beim Neujahrswünschen ist man darauf erpicht, möglichst der
erste zu sein, da man in diesem Falle vom Angesprochenen ein
Geschenk erhält oder zu einem Neujahrstrunk eingeladen wird. Es ist
auch keineswegs gleichgültig, wem man am Neujahrsmorgen zuerst
begegnet. Verpönt ist zum Beispiel am Neujahrsmorgen eine erste
Begegnung mit dem Küster; denn wer am Neujahrsmorgen zuerst dem
Küster begegnet, der stirbt noch in demselben Jahr. Die Glückwünsche

werden gewöhnlich von den Kindern in kleinen Gruppen oder
im Chore in hübschen Reimsprüchen vorgetragen. Darin erbitten sie
für die Hausbewohner von Gott Segen, Gesundheit und Zufriedenheit

oder ein glückliches frohes Jahr, ein langes Leben und das himmlische

Glück nach dem Tode. Zudem bitten sie um eine Gabe, wofür

sie ein spezielles Taschentuch bei sich haben. Die Erwachsenen
begnügen sich zumeist mit kürzeren, mehr oder minder persönlich
gefärbten Wünschen.

Viel Wert wurde schon früher auf die Neujahrsbesuche gelegt.
In erster Linie besuchen am Neujahrstage die Patenkinder ihre Patinnen

und Paten. Besucht werden zudem — und dies auch von den
Erwachsenen — die nächsten Verwandten und Familienangehörige.
Erst daraus hat sich allmählich ein allgemeines Sich-Besuchen
herausgebildet, wobei auch Freunde, Bekannte und Nachbarn, von den
Kindern jedes offenstehende Haus, miteinbezogen werden. Der Morgen

bis zum Amt oder zur Predigt ist den Kindern vorbehalten, die
am Nachmittag gewöhnlich noch ausserhalb des Dorfes oder der
Gemeinde ihr Glück versuchen. Am späten Vormittag sowie am
Nachmittag begeben sich die Erwachsenen auf den Neujahrsgang. Am
Abend kommt die Jugend in der Regel noch zu ihrem besonderen
Fest. Die gegenseitigen Besuche, namentlich ganzer Familien, dauern
bis zum Dreikönigsfest, zuweilen auch den ganzen Januar hindurch.
Bei den gegenseitigen nachbarlichen Besuchen werden zunächst
Schnaps und der sogenannte Neujahrskuchen (Birnbrot) aufgetragen.

Darauf folgen Kaffee und luftgetrocknetes Fleisch. Nach dem
Festmahl unterhält man sich mit einem Tarock oder Trisettspiel,
oder man tanzt. Gegen Mitternacht wird dann wiederum eine
Erfrischung aufgetischt.

Interessant ist auch, dass vor vierzig und mehr Jahren die
gegenseitige Bescherung allgemein an Neujahr stattfand. Heute ist
sie durch die seit dem ersten Weltkrieg aufgekommene Weihnachtsbescherung

mit Christbaum weitgehend ersetzt. Die Patengeschenke
dagegen werden in Romanischbünden noch fast überall an Neujahr

299



verteilt. Die Patenkinder erhalten grössere Geschenke als die übrigen.
Sind die Patenkinder zu klein, um den Neujahrsgang zu unternehmen,

so bringen deren Paten und Patinnen das Geschenk am nächsten
Sonntag persönlich ins Haus.

Ein Brauch, der in der heutigen Zeit zum Glück nicht mehr so
nötig ist, war das Aimenbrot. Diese Liebesgaben für die Armen
verteilte man früher zu Neujahr sehr grosszügig. Es wurde zu diesem
Zwecke sogar ein besonderes Brot gebacken, die sog. Armenbrötchen
oder Spendbrote, das sind kleine, längliche Wecken.

Zum Abschluss noch ein Hinweis auf die Neujahrsvergnügen der
erwachsenen Jugend. Bei ihren Neujahrsbesuchen erhält sie keine
eigentlichen Geschenke, dafür tut sie sich an den aufgetischten Lek-
kerbissen und Likören gütlich. In Ardez zum Beispiel veranstaltet
die Jugend am Neujahrstage gewöhnlich eine schöne Schlittenfahrt
(Schlitteda) nach Susch und Zernez. Der Bursche und das Mädchen,
die am Vorabend die Neujahrsrede hielten, fahren mit dem ersten
Schlitten.

Sicher gibt es noch in manchem Dorf erwähnenswertes altes
Brauchtum; doch will dieser Bericht nur ein kleiner Querschnitt und
eine Anregung sein, sich selber mit diesen alten Überlieferungen zu
beschäftigen. «Bien di, bien onn, dei biemaun!» (Guten Tag, gutes
Jahr, gebt das Neujahrsgeschenk!)

Doris Portner
1 Dicziunari Rumantsch Grisellini, Band 2.
2 A. Zinsli: Brauchtum an Weihnachten und Neujahr, in: «Töndala»

(Lokalzeitung für Sahen etc.) vom 10. 1. 1978, S. 4 ff.
3 Walter Escher: Dorfgemeinschaft und Silvestersingen in St. Antonien,

Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde.
4 vgl. «Töndala 10. 1. 1978, S. 2.
5 Die Ausführungen wurden zur Hauptsache dem Dicziunari Rumantsch Gri-

schun, Band 2, entnommen.

«HE1LSETE» IM SAFIENTAL
Es lebt ein überlieferter Brauch bei den Walsern des Safientales,

dass sie sich gegenseitig zu Anfang des neuen Jahres Heil und Segen
wünschen. «Und gab üch Gott a guets, nüws Johr, blibend gsund,
heit immer gnueg Gäld im Sack und leiss Knolla i dr Suppa .», so
lautet die alte Formel, die alljährlich zur Eröffnung eines kleinen,
entzückenden Volksfestchens, eben zur Saiier «Heilsete», führt.

Als ich mich zu Anfang des Jahres mit einer jungen Zürcher
Künstlerin in Safien-Thalkirch einquartierte — und zwar im
sogenannten «Turahus», auf 1700 m Höhe — ahnten wir zwei Mädchen
nicht, welch lebhaftem Sonntag wir entgegen gingen. Wir hatten uns
bereits an die tönende Stille dieser abgeschiedenen Bergwelt und an
das einförmige Rauschen der Rabiusa gewöhnt, als uns eines
Nachmittags der Todesschrei eines abgestochenen Schweines aus
lyrischen Versonnenheiten aufschreckte. Mit diesem Opferton erhob

300


	Weihnachten, Altjahrs- und Neujahrsbräuche im Bündnerland

