
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 81 (1977)

Heft: 4

Artikel: Glaube und Liebe in Pestalozzis Leben und in der Erziehung

Autor: Müller, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jlau.be und Liehe
n Pestalozzis Leben und in dei Erziehung

ron Otto Müller, Neuenhof

Pestalozzi hat Glauben und Liebe als «das A und das O» — Alpha
md Omega, Anfang und Ende — «der naturgemässen Bildung zur
Aenschlichkeit» bezeichnet1. Man kann aber auch sein eigenes
Vesen und Wirken mit Worten nicht besser kennzeichnen als durch
lese beiden Begriffe. Ehrfürchtig und dankbar soll hier versucht
erden, ihnen nachzutasten.

ÌOTTES- UND MENSCHENGLAUBE

Es gibt bei Pestalozzi viele Anklänge an die Bibel. «Glaube und
iebe» erinnert an das Hohelied der Liebe im ersten Korintherbrief.

:s lohnt sich jedoch, genauer zu betrachten, was Pestalozzi mit dem
Glauben» meint, besonders hinsichtlich der Erziehung. Es kann ja
;icht einfach in einem landläufigen Sinne «Glauben an Gott» oder
Glauben an Christus» bedeuten.

Vom Glauben an Gott sagt Pestalozzi in der «Abendstunde eines
insiedlers», er sei «der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben»;
wie der Sinn vom Guten und Bösen, wie das unauslöschliche Gefühl
on Recht und Unrecht, so unwandelbar fest» liege er «als Grund-
age der Menschenbildung im Innersten unserer Natur». «Glauben an
jott, Quelle aller Weisheit und alles Segens und Bahn der Natur zur
sinen Bildung der Menschheit»2.

Pestalozzi stellt diesem Gottesglauben nun aber nicht einen nur
ündigen Menschen gegenüber, der nichts Gutes in sich trägt. Er
'eist im Gegenteil auf ein inneres Erkenntnisorgan hin, durch das
ich Gott dem Menschen unmittelbar offenbart, so dass ihm dieser
innere Sinn» zum «sichern Leitstern der Wahrheit und Pflicht» wird.
)er Bibelkundige denkt dabei unwillkürlch an die göttliche Ver-
eissung, die im Buch des Propheten Jeremia steht und im Hebräer-
Tief als mit Christus sich erfüllend wiederholt wird: «Ich will mein
besetz in ihr Herz legen und in ihren Sinn schreiben»3. Pestalozzi
ordert auf: «Glaube an dich selbst, Mensch, glaube an den innern
jinn deines Wesens, so glaubst du an Gott und an die Unsterblichkeit!»*

Aus der in mystischer Versenkung gewonnenen Erfahrung der
mmanenz Gottes ging also Pestalozzis Glaube an den Menschen
lervor und aus diesem Glauben wiederum seine Bildungsidee: «All-
lemeine Emporbildung dieser innern Kräfte der Menschennatur zu
einer Menschenweisheit ist allgemeiner Zweck der Bildung»5. Solche
4enschenbildung war in seinen Augen zugleich Religion, «Richtung
les reinen Kindersinnes der Menschheit gegen Gott»6.

75



DIE SKEPSIS DES SCHULMEISTERS GLÜPHI

Die «Abendstunde eines Einsiedlers», 1780, entstand nach dem
Zusammenbruch des Armenheims auf dem Neuhof. Obwohl dieser
Zusammenbruch Pestalozzi vor das Nichts stellte, kann hier noch
nicht von einer Lebenskrise gesprochen werden. Eine solche trat
erst in den folgenden Jahren ein, während er in seiner Vereinsamung
als sozialpolitischer Schriftsteller und Dichter — als «Menschen
maier», wie er bitter sagt" — tätig war.

In den ersten beiden Teilen von «Lienhard und Gertrud», 1781

und 1783, wirkt das Glaubenslicht der «Abendstunde» noch spürbar
nach. Aber dann drängt der Schulmeister Glüphi die vertrauensvolle
Mutter Gertrud in den Hintergrund, und dieser invalide Leutnant
äussert sich über den Menschen mit höchstem Misstrauen: Er sei von
Natur «ohne Grenzen gierig» und werde durch die sich ihm
entgegenstellenden Hindernisse dann auch noch «krumm, verschlagen,
heimtückisch, misstrauisch, gewaltsam, verwegen, rachgierig und
grausam». «Er raubt, wie er isst, und mordet, wie er schläft.» Unter der
Herrschaft seiner Selbstsucht sei ihm jedes Mittel recht, das zum
Ziel führt8. Dem Pfarrer wirft Glüphi vor, «er sei nicht imstande,
etwas Rechtes aus den Menschen zu machen, er verderbe sie nur mit
seiner Güte; die Liebe sei zum Auferziehen der Menschen nichts nutz
als nur hinter und neben der Furcht»; wer sie zu etwas machen wolle,
müsse «ihre Bosheit bemeistern, ihre Falschheit verfolgen und ihnen
auf ihren krummen Wegen den Angstschweiss austreiben»9.

Man hat Mühe zu glauben, das sei in diesem Zeitpunkt Pestalozzis

eigene Ansicht gewesen. Er lässt darüber aber keinen Zweifel;
denn in einer Kapitelüberschrift erklärt er «die Philosophie meines
Leutnants» ausdrücklich als «die meines Buches»10, und in einem
Brief an seinen jugendlichen Freund Nicolovius schreibt er 1793,
nachdem er in einer zweiten Fassung seines Romans dem Schulmeister
noch mehr Gewicht gegeben hat: «Du kennst Glüphis Stimmung, sie
ist die meinige. Ich bin ungläubig (und hier ist nun eben der Glaube
an den Menschen gemeint), nicht weil ich den Unglauben für Wahrheit

achte, sondern weil die Summe meiner Lebenseindrücke den
Segen des Glaubens vielseitig aus meiner innersten Stimmung
verschoben Ich glaube nicht, dass viele Menschen ihrer Natur nach
fähig seien, Christen zu werden; ich glaube das Gros der Menschheit
so wenig einer solchen allgemeinen innern Veredlung fähig, als ich
dasselbe im allgemeinen fähig glaube, irdische Kronen zu tragen.»
Pestalozzi wirft sich deshalb selber «Nicht-Christentum» vor, spricht
von einem «beschränkten Gesichtspunkt» und bekennt resigniert:
«Meine Wahrheit ist an den Kot der Erde gebunden und also tief
unter dem Engelgang, zu welchem Glauben und Liebe die Menschheit
erheben mag»11.

76



PESTALOZZIS LEBENSKRISE

Pestalozzi war aus vielen Gründen in eine Lebenskrise geraten.
vlan hatte bezüglich des wirtschaftlichen Unternehmens auf dem Neu-
àof sein Vertrauen missbraucht und ihn übervorteilt; man hatte ihn
lezüglich seiner Armenanstalt im Stich gelassen; man hielt ihn
îach deren Scheitern allgemein für unbrauchbar und verspottete ihn;
man wollte ihn nirgends tätig Hand anlegen lassen zur Erfüllung
; eines innersten Dranges, «die Quellen des Elends zu stopfen, in das
;r das Volk um sich her versunken sah»12; er war selber in bitterste
Vrmut versunken, so dass er Gattin und Kind Freunden anvertrauen
nusste und selber oft nur ein Stücklein trockenes Brot zu beissen
latte, wenn selbst die Ärmsten in der Mittagsstunde an ihren Tischen
assen13; und er hatte — das war das Schlimmste — durch diese
Summe seiner Lebenseindrücke» den Glauben an den Menschen
erloren. Eine «höhnende und menschenverachtende Stimmung hatte
ich seiner bemächtigt14. In einem Brief an Frau von Hallwil bekennt
ii 1792, er sei sich in den vergangenen Jahren vorgekommen «wie
ün Mann, der, tagelang im Moder und Kot bis an den Hals versunken,

seinen Tod nahe und die Vollendung seiner dringendsten Reise
/ereitelt sieht — Also lebte ich Jahre, viele Jahre in der Verzweifung

und im Rasen meines unbeschreiblichen Elends. Ich hätte der
tanzen Welt, die mich also sah, ins Gesicht speien mögen»15.

Nur aus Kinderaugen schöpfte er zuweilen neuen Glauben. «Wenn
ch mitten im Gefühl der höchsten Zerstörung, mitten in der tiefsten
Wut über meine Umgebung ein Kind auf der Strasse fand und auf
neinen Schoss setzte und das Auge seines innern Himmels meinen
tarren Blick auch nur leicht berührte, so lächelte mein Auge wie

las Auge des Kindes, und ich lebte in der Wonne der Menschen-
iatur und ihrer heiligen Unschuld, indem ich mich im Kind, das auf
neinem Schoss war, eigentlich verlor oder vielmehr wiederfand. Ich
reute mich wieder mit inniger Rührung über mein Dasein mit der
leiligen Freude, die das Dasein des Kindes, das auf meinem Schoss
:.ass, in meine verödete Seele hineinlegte. Also rettete mich ein in-
lerer liebender Sinn, der stärker war als alles, was äusserlich rund
im mich her mich empörte, von meinem äussersten Verderben»16.

«MEIN GLAUBE AN DIE MENSCHHEIT IST
WIEDERHERGESTELLT!»

Der «innere liebende Sinn» — «sicherer Leitstern der Wahrheit» —
ettete ihn vor der Verzweiflung, und von zwei Seiten her gewann

er trotz allen schwerwiegenden Erfahrungen auch den Glauben an
len Menschen zurück.

Um den Zwiespalt zwischen innerer und äusserer Erfahrung zu
oewältigen, legte er sich 1793 von neuem die schon in der «Abendstunde»

aufgeworfene Frage nach dem «Wesen des Menschen» vor,
und die Überwindung von Zweifel und Zwiespalt gelang durch die

77



Erkenntnis der menschlichen Entwicklung im Menschheitsganzen une
im Einzelleben. Das Menschenbild erhielt dadurch eine neue Di
mension.

Die Natur entlässt den Menschen unvollendet und überantwortet
seine Vollendung um der Freiheit willen ihm selbst. Sie gibt ihm die

eigentliche Menschlichkeit nur als Anlage; er selber aber muss sie
entwickeln und emporbilden. Er kann darum, je nach dem Stand
seiner Entwicklung, «als Tier, als Bürger oder als sittlicher Mensch
leben», als blosses «Werk der Natur», als schwankendes «Werk der
Gesellschaft» oder — und das ist seine Bestimmung — als sittliches
«Werk seiner selbst». Daraus ergibt sich die grosse Spannweite, der
breite Entscheidungsraum seines Seins und Lebens zwischen
tierischer Selbstsucht und selbstloser Hingabe, zwischen Lieblosigkeit und
Liebe, zwischen Unmenschlichkeit und Menschlichkeit17.

Und mit dieser neuen Sicht war auch der pädagogische Ausgangspunkt

der «Abendstunde» zurückgewonnen, und der Erziehungsgedanke

erhielt einen gewaltigen weltgeschichtlichen Hintergrund
Während Glüphi in seinem Skeptizismus erklärt hatte, die Erziehung
müsse aus dem Menschen «etwas ganz anderes machen, als er von
Natur ist», sie müsse ihn «in seinem Innersten verändern und
umstimmen»18, gewann Pestalozzi durch seine «Nachforschungen über
den Gang der Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts»
(1797 erschienen) die nun nie mehr wankende Erkenntnis und
Überzeugung: Nein, die Erziehung muss der Menschennatur nur zu Hilfe
kommen und auch ihre tiefsten Anlagen zu ergreifen und empor-
zubilden sich bemühen. «Die Natur hat ihr Werk ganz getan, also
tue auch du das deine! Erkenne dich selbst und baue das Werk
deiner Veredlung auf inniges Bewusstsein deiner tierischen Natur,
aber auch mit vollem Bewusstsein deiner innern Kraft, mitten in den
Banden des Fleisches göttlich zu leben. Wer du auch bist, du wirst
auf diesem Wege Mittel finden, deine Natur mit dir selbst in
Ubereinstimmung zu bringen»19.

Das war die eine Quelle, aus der Pestalozzi neuen Glauben an den
Menschen schöpfte. Und die andere war sein Erlebnis von Stans, das
sein neu erwachtes Vertrauen in die Kräfte der Menschennatur
bestätigte. Er schildert im Stanserbrief die fast unvorstellbare äussere
und innere Verwahrlosung der meisten Kinder, die sich bei ihm
einfanden. Und dann setzt er dieser Verwahrlosung sein gläubiges
Dennoch entgegen:

«Den Kräften der menschlichen Natur vertrauend, die Gott auch
in die ärmsten und vernachlässigtesten Kinder legte, hatte mich nicht
nur frühere Erfahrung schon längst belehrt, dass diese Natur mitten
im Schlamm der Roheit, der Verwilderung und der Zerrüttung die
herrlichsten Anlagen und Fähigkeiten entfaltet, sondern ich sah auch
bei meinen Kindern mitten in ihrer Roheit diese lebendige Naturkraft
allenthalben hervorbrechen», und «ehe die Frühlingssonne den Schnee
unserer Berge schmelzte, kannte man meine Kinder nicht mehr»20.

78



Das «alte Gewäsch über seine Unbrauchbarkeit» erneuerte sich
freilich, als sein Kinderheim nach wenigen Monaten in ein Militärspital

verwandelt wurde und er darum Stans verlassen musste21. Die
Helvetische Regierung aber machte ihm in Burgdorf die Bahn frei
für seinen Entschluss «Ich will Schulmeister werden»22, und von dorther

schrieb er 1802 fast jubelnd an den gleichen Nicolovius, dem er
1793 schmerzlich seinen Unglauben bekannt hatte: «Mein Glaube an
die Menschheit ist wiederhergestellt!»'23

JETZT WALLT MEIN HERZ WIEDER!»

Was es für Pestalozzi bedeutete, endlich wieder Kinder zu haben,
geht ergreifend aus einem Rückblich auf sein Leben hervor, den er
im gleichen Jahr 1802 für den deutschen Arzt und Mystiker Jung-
Stilling niederschrieb:

«In der Kinderbrust schlug mir das Herz schon:
Das Volk ist elend, ich möchte ihm helfen!
Unbärtig, ungeschickt und aller Hilfe entblösst
griff ich als Jüngling das Werk an,
war in Armut und Elend Vater der Waisen,
fühlte, dass ich es sein konnte,
lernte es zu sein,
war nichts anderes,
konnte nichts anderes sein
und vermochte doch nicht, es zu bleiben.
O Gott, zwanzig volle Jahre war ich nichts
und vermochte nicht wieder zu werden,
was ich allein sein konnte,
was ich allein sein wollte!
O Gott, zwanzig volle Jahre könnt' ich
den Faden nicht wieder anknüpfen,
wo ich ihn gelassen, und lebte
das Leben des Wurms, den der Wanderer
unter seinen Füssen zertritt,
ohne dass er es weiss.
Meine Sinne schwanden,
mein zerrissenes Ich war nicht mehr
sich selbst gleich.
Ich erlag, ich verlor mich selbst,
ich verlor mich ganz selbst,
nur nicht die Liebe —
ich verlor die Liebe nie.
Wenn ich ein Kind auf meinen Schoss setzte
und es ansah,
so vergass ich mein Elend,
und die schwarze Verzweiflung
tobte nicht mehr in meinen Adern.
Aber meine Kräfte schwanden,
und ich schien unrettbar verloren
für alles,

79



für mein Weib, für mein Kind,
für meine Zwecke.
Ich schien unrettbar verloren
für alles.
In dieser Nacht meines Seins versunken,
in diesem Tod meiner selbst
erschien mir wieder ein Strahl von Hoffnung,
ich könne wieder werden,
was ich allein sein konnte,
was ich sein wollte.
Da trieb's mich,
wie wenn mich ein Himmlischer geisselte,
ich ward in meiner Schwachheit stark
Die Waage schnellte,
das Glück zweier Jahre
wog das Elend der zwanzig weit auf.
Ich bin gerettet,
ich bin Vater von Waisen,
ich habe Kinder,
ich kann lieben, ich kann lieben,
meine Liebe hat Spielraum
Jetzt wallt mein Herz wieder!»24

GLAUBE UND LIEBE
IN DER MÜTTERLICHEN ERZIEHUNG

In Glaube und Liebe sah Pestalozzi die gute mütterliche Erziehung
gegründet, und das «A und O» wird in seiner Darstellung derselben
konkret fassbar.

Als Anfang schreibt er die Wirksamkeit der beiden Grundkräfte
nicht nur der Mutter, sondern, von Gott gegeben, auch dem Kinde
zu. Die Mutter glaubt an das Kind, glaubt an seine menschlichen
Anlagen, und sie liebt es. Aber auch von Seiten des Kindes kommen
ihr Glaube und Liebe entgegen, und was bei Mutter und Kind
zunächst «nur» instinktiv ist, kann sich — bei der Mutter schon jetzt,
beim Kind später — vergeistigen und erweitern bis zu den höchsten
Gefühlen und Kräften, deren der Mensch fähig ist.

In den Briefen an den Engländer Greaves, 1818/19, die uns leider
nur in der englischen Übersetzung und in Rückübersetzungen bekannt
sind, weil Pestalozzis Manuskript verloren ist, schreibt er darüber:

«Ich möchte ins stärkste Licht setzen, dass im Kinde eine tätige
Kralt des Glaubens und der Liebe wirkt: zwei Anlagen, durch die
unsere Natur unter göttlicher Führung fähig ist, des höchsten Segens,
der für uns bereit steht, teilhaftig zu werden. Und diese Kraft ist in
der kindlichen Seele nicht, wie andere Kräfte, im Schlummerzustand.
Während alle andern Anlagen, geistige und physische, das Bild
äusserster Hilflosigkeit darbieten, entwickelt die Kraft des Glaubens
und der Liebe eine Stärke, die durch die grössten Anstrengungen
späterer Entwicklungstadien nicht übertroffen wird

80



Diese Grundkraft ist im Kinde aber noch keinesfalls völlig gereift
und geläutert. Sie muss liebevoll gehegt und gepflegt werden. Es wird
die Aufgabe der Mutter sein, in einer Welt der Unbeständigkeit, des
Misstrauens, des Unglaubens unermüdlich dafür besorgt zu sein, dass
die liebliche Sorglosigkeit der Unschuld, mit der das Kind jetzt in
ihren Armen ruht, eines Tages heranwachse zu unerschütterlichem
Vertrauen in alles, was gut und heilig ist. Und in einer Welt der
Selbstsucht fällt ihr die Aufgabe zu, die instinktive Anhänglichkeit
ihres Kindes zu lenken und zur Triebfeder einer tätigen Menschenliebe

werden zu lassen
Aber wird die Mutter fähig sein, die emporsteigenden Regungen

ihres Kindes zu vergeistigen? Sie wird es nicht vermögen, bevor sie
ihr eigenes Herz dem Einfluss einer höhern Kraft übergeben hat,
bevor die Keime der geistigen Liebe und des Glaubens, die sie in ihrem
-ünde entwickeln soll, im edlen Streben ihres eigenen Wesens Boden
jefasst haben Was ich von ihr verlangen möchte, ist denkende
Liebe, vergeistigte Mutterliebe»25.

Ähnlich schildert Pestalozzi das Entkeimen von Glauben und Liebe
beim Kleinkind schon in seinem ersten grösseren pädagogischen
Werk «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», und auch hier lässt er das
Vertrauen und die Liebe zur Mutter zuletzt in das Vertrauen und die
_iebe zu Gott einmünden:

«Der Keim aller Gefühle der Anhänglichkeit an Gott durch den
Glauben ist in seinem Wesen der nämliche Keim, welcher die An-
länglichkeit des Unmündigen an seine Mutter erzeugte. Die Gefühle
1er Liebe, des Dankes, des Vertrauens, die sich an ihrer Brust
entöltet hatten, erweitern sich Sie hat es an ihrem Busen den Namen
Gottes lallen gelehrt. Jetzt zeigt sie ihm den Alliebenden in der
aufgehenden Sonne, im wallenden Bach, in den Fasern des Baumes, im
Glanz der Blume, in den Tropfen des Taues. Sie zeigt ihm den
Allgegenwärtigen in seinem Selbst, im Licht seiner Augen, in der
Biegsamkeit seiner Gelenke, in den Tönen seines Mundes. Sie zeigt ihm
Gott in jeder seiner Kräfte. Es sieht jetzt Gott in der Vollendung
seiner selbst. In seiner Brust entfaltet sich die erste Regung des
lohen Gesetzes: ,Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist!' Und an dieses erste Gesetz der innern Veredlung kettet
sich ein zweites, mit dem das erste innig verwoben ist, nämlich:
lass der Mensch nicht um seiner selbst willen in der Welt sei, dass er
sich selbst nur durch die Vollendung seiner Brüder vollende»28.

So sind Gottes- und Menschenliebe, Gottes- und Menschenglaube
von Anfang an wie auch in ihrer höchsten Erhebung innig miteinander

verbunden. «Ich muss Menschen lieben, ich muss Menschen
rauen, ich muss Menschen danken, ich muss Menschen gehorsamen,

ahe ich mich dahin erheben kann, Gott zu lieben, Gott zu danken,
Gott zu vertrauen und Gott zu gehorsamen; ,denn wer seinen Bruder
rieht liebt, den er sieht, wie will der seinen Vater im Himmel lieben,
Jen er nicht sieht?'»27

81



NATURGEMÄSSE SCHULBILDUNG
Pestalozzis Glaube an den Gottesgrund der Menschennatur erfüllt

seine Schriften auch hinsichtlich der schulischen Bildung. Unablässig
ermahnt er den Lehrer, Erziehung und Unterricht mit den
Entwicklungsgesetzen, die in der Menschennatur selber liegen, in
Übereinstimmung zu bringen. Ja, sein ganzes pädagogisches Bemühen im
letzten Drittel seines Lebens galt der Ausarbeitung einer «natur-
gemässen» Erziehungs- und Unterrichtsweise, einer «Methode», «die
vollkommen auf den ewigen Gesetzen der Natur beruht»28.

«Wir wollen in der Bildung des Menschen von dem bloss Wandelbaren

seines wechselnden Seins zu den ewigen Gesetzen seiner
göttlichen Natur hinaulsteigen und den Leitfaden unseres diesfälligen
Tuns in diesen ewigen Gesetzen erforschen»29.

«Das Wachstum des Menschen und seiner Kräfte ist Gottes
Sache. Es geschieht nach ewigen göttlichen Gesetzen. Die Erziehung
soll mit denselben in Ubereinstimmung gebracht werden. Nur so wird
der Mensch wirklich gebildet und erzogen. Durch den Widerspruch
seiner Bildungs- und Erziehungsmittel mit den ewigen Gesetzen wird
er verbildet und verzogen, wie die Pflanze durch äussere Gewalt, die
den physischen Organismus ihrer Teile zerrüttet und stört, verkrüppelt

wird»30.
«Es ist keine wahre Kunst der Erziehung, keine wahre Bildungskunst

zur Menschlichkeit möglich ohne Verehrung der göttlichen
Ordnung der Bildungsgesetze, die in der Menschennatur selbst liegen.
Alle diesfälligen Massregeln und Mittel, denen dieses Fundament
mangelt, sind nichts anderes als eitles Taglöhnen an dem Luftgebäude
einer Scheinkultur, die die Kräfte der Menschennatur nur verwirrt,
zerstört und geeignet ist, der Selbstsucht eines unbrüderlichen und
unchristlichen Lebens Nahrung und Spielraum zu geben. Sie führen
durchaus nirgends hin als zu einer fortdauernden Verkünstlung
unseres in seiner Verkünstlung immer mehr gleissenden, aber sich selbst
immer unglücklicher fühlenden Weltteils»31.

«Guter, edler Lehrer», mahnt Pestalozzi in seiner Lenzburger
Rede, «erhebe dich zum Glauben an die hohe göttliche Kralt der
Natur selber! Stärke dich durch ihn und präge dir tief ein: Ohne
hohen Glauben an die Natur und ihre Selbstwirkung ist alles Tun
der Menschen für die Natur selber Unnatur»32.

Und in seiner Neujahrsansprache des gleichen Jahres 1809 spricht
er vor seinen Schülern in Yverdon diese Ehrfurcht vor der Menschennatur

in den unvergesslichen Worten aus: «Gottes Natur, die in euch
ist, wird in euch heilig geachtet Wir brauchen keine böse Gewalt
gegen eure Anlagen Es ist ferne von uns, aus euch Menschen zu
machen, wie wir sind. Es ist ferne von uns, aus euch Menschen zu
machen, wie die Mehrheit unsrer Zeitmenschen sind. Ihr sollt an
unsrer Hand Menschen werden, wie eure Natur will, wie das
Göttliche, das Heilige, das in eurer Natur ist, will, dass ihr Menschen
werdet»33.

82



PFLEGE DER HERZKRÄFTE

«Wie das Göttliche, das Heilige, das in eurer Natur ist, will, dass
ihr Menschen werdet» — : Dieses Heilige, Göttliche findet seinen
umfassendsten Ausdruck in der Liebe.

Es lag nicht nur in Pestalozzis eigenem, ungewöhnlich liebefähigen
Wesen, es lag auch in seiner objektiven, realistischen Menschen-,
Gebens- und Weltbetrachtung begründet, dass er der Pflege der
Herzenskmtte vor Kopf und Hand einen Vorrang einräumte und von
siner isolierten Geistesbildung nicht viel hielt.

Er sprach sich deutlich darüber aus in seiner Schrift «Geist und
Terz in der Methode», 1805, als seinem eigenen Institut von ober-
lächlichen, schnellfertigen Beobachtern einseitge Intellektualität

vorgeworfen wurde:

«Man täusche sich nicht: die Geistesbildung und die Herzensbildung

sind durchaus nicht von gleichem Gewicht Die intellektuelle

Bildung ist an sich durchaus nicht geeignet, Unschuld und
cindlichen Sinn zu erzeugen, von denen unsere Erhebung zum höhern
göttlichen Sinn unserer Natur ausgehen. So wenig die Dornen Feigen
md die Disteln Trauben tragen, so wenig trägt eine von der Herzensbildung

getrennte, einseitig gelassene Geistesbildung Früchte der
Jebe. Der Selbstsucht und Schwäche ihres vereinzelten Seins dahin-
gegeben, trägt sie den Grund ihres Verderbens in sich selbst und
:ehrt sich durch ihre Eigenkraft auf wie die Flamme, deren Nahrung
lus dem Gefäss, in dem sie brannte, ausgegossen worden»34.

«Die Menschennatur fordert laut Massregeln gegen einen
Zeitgeist, der die Bildung zur Liebe und ihrer Tätigkeit gänzlich
versäumt und dadurch die Bildung des Verstandes auf einen Sandhaufen
jaut. Sie fordert eilendes Zurücklenken zur Unterordnung der Geistesbildung

unter die Herzensbildung Wir träumen uns auf Erziehungs-
löhen, auf denen wir nicht stehen. Wir geben den einseitigen Resul-
aten unseres Erziehungswesens, unsern Kenntnissen, ein Gewicht,
las sie auf der Waagschale unseres Seins und Tuns, auf der Waagschale

unserer selbst, nicht haben. Wir kennen diese Waagschale
.md das Gewicht der Liebe nicht. Indessen erhebt sich der Mensch
iür durch sie zu innerer Einheit seines ganzen Wesens. Wenn je, so
st es jetzt für das Menschengeschlecht wichtig, auf das Verderben
mfmerksam zu machen, in das jede unserer Anlagen und Kräfte
versinkt, wenn das Erziehungswesen nicht dem Blendwerk der isolierten
5cheinbildung einzelner Anlagen und Kräfte entsagt und die notwen-
lige Unterordnung der Geistesbildung unter die Herzensbildung
gegen allen Widerspruch, den sie finden mag, durchsetzt»35.

Es ging Pestalozzi bei dieser starken Betonung der Herzensbildung

um den «letzten Zweck der Erziehung: die Emporhebung unsrer
selbst zum Geiühl der innern Würde unsrer Natur und des reinen,
whern göttlichen Wesens, das in uns selbst liegt. Dieses Gefühl ent-

83



faltet sich nicht durch die Kraft unseres Geistes im Denken, es
entfaltet sich durch die Kralt unseres Herzens im Lieben»36.

Er dachte, wenn er «Herz» sagte, an das Gewissen, an gewissenhafte

Selbstachtung und, daraus hervorgehend, Achtung vor der
innern Würde jedes andern, an Verantwortungsbewusstsein sich
selbst und dem Mitmenschen gegenüber, an das Bewusstsein der
Gotteskindschaft und damit der Brüderlichkeit, an Rechtsempfinden,
an Mitleid und Güte, an Liebe — an Kräfte, die uns heute bei aller
Schulbildung weitgehend fehlen. Er meinte, wenn er «Herz» sagte,
all jene Kräfte, die im innersten Kern des Menschen wurzeln, von dem
sein Glaube als einem «göttlichen Wesen» spricht:

«Es ist im Innern unsrer Natur ein heiliges göttliches Wesen,
durch dessen Bildung und Pflege der Mensch sich allein zu der
innern Würde seiner Natur zu erheben, durch das er allein Mensch
zu werden vermag. Alles, was du deinem Kind ohne diese innere
Würde sonst geben kannst, alle Gewandtheit, alle Fertigkeit, alle
Kunst, alle Erkenntnis und alle Wissenschaft deines Geschlechts, ist
ohne sie eine bloss tierische Gewandtheit, eine bloss tierische Fertigkeit,

eine bloss tierische Kunst. So hoch du auch diese Kraft, diese
Kunst und dieses Wissen treibst, dein Kind wird durch sie nicht
Mensch, es wird durch sie nicht menschlich. Ihm fehlt die Weihe der
Göttlichkeit seiner Natur»37.

«Das Menschliche in unserer Natur wird nur durch das Göttliche,
das in ihr liegt, wahrhaft entfaltet», sagt er an anderer Stelle38.
«Eine tief in das Wesen der Menschennatur eingreifende und die
Reinheit und Höhe unseres innern göttlichen Wesens mit tiefer Kraft
ergreifende und belebende höhere Erziehungskunst»39 war sein Ziel.

«DIE UNERGRÜNDLICHE KRAFT DER LIEBE»

Die verschiedenen Fächer der Geistesbildung verhalten sich zur
Herzensbildung wie die Flüsse zum Meer, schreibt Pestalozzi in
«Herz und Geist in der Methode»: Wie der Fluss zuletzt ins Meer
mündet und sich in dessen Tiefen verliert, so muss die Geistesbildung
zuletzt in die «unergründliche Kralt der Liebe» eingehen und sich
gleichsam darin auflösen40.

Das war das Hauptthema auch seiner Neujahrsansprache 1809, als
sein Institut auf dem Gipfel des Ruhmes stand, und das «A und O»
des Glaubens und der Liebe kommt hier voll zum Ausdruck:

«Ich suche durch mein Tun Erhebung der Menschennatur zum
Höchsten, zum Edelsten — ich suche seine Erhebung durch Liebe
und erkenne nur in ihrer heiligen Kraft das Fundament der Bildung
meines Geschlechts zu allem Göttlichen, zu allem Ewigen, das in
seiner Natur liegt. Ich achte alle Anlagen des Geistes und der Kunst
(körperlichen, handwerklichen Könnens) nur für Mittel des Herzens
und seiner göttlichen Erhebung zur Liebe Liebe ist das einzige,

84



das ewige Fundament der Bildung unsrer Natur zur Menschlichkeit
Ich suche Bildung zur Menschlichkeit, und diese entquillt nur

durch die Liebe
Der Unterricht als solcher und an sich bildet keine Liebe, so

wenig er Hass bildet. Darum aber ist er auch nicht das Wesen der
Erziehung. Die Liebe ist ihr Wesen. Sie allein ist dieser ewige Aus-
lluss der Gottheit, die in uns thronet; sie ist der Mittelpunkt, von dem
alles Wesentliche in der Erziehung ausgeht. Alle Bemühungen, euch
verständig, alle Bemühungen, euch geschickt zu machen, mit welcher

Kunst und Kraft sie auch betrieben werden — sie sind alle
umsonst, wenn sie nicht auf die göttliche Kralt der Liebe gegründet
sind. Wenn der Mensch auch Berge versetzen könnte, hätte aber die
Liebe nicht, so wäre er ein tönendes Erz und eine klingende
Schelle

Die (naturgemässe) Elementarbildung ist die Bildung unseres
Geschlechts zur Liebe, aber freilich nicht einer blinden, sie ist Bildung
zur sehenden Liebe. Wie sie unser Geschlecht durch unser Herz
göttlich erhebt, also gibt sie ihm durch die Bildung seiner Geistesund

seiner Kunstkräfte menschliche Mittel eines hohen göttlichen
Lebens. Sie bringt durch eine naturgemässe Entfaltung diese menschlichen

Kräfte mit dem Göttlichen, das in unsrer Natur ist, mit dem
Himmlischen im Herzen — mit Liebe, Dank und Vertrauen und mit
den Ahnungen des Ewigen und Unendlichen, dessen unser Herz fähig
ist — in Übereinstimmung und macht uns durch diese Übereinstimmung

zu Menschen; ohne sie kann es der Mensch nie sein. Nein, er
iann ohne auf Liebe gebaute und von ihr ausgehende Bildung seines
Geistes und seiner Kunst nie im hohen, würdigen Sinn Mensch
.verden

Zu dieser auf Liebe gebauten und von ihr ausgehenden Menschlichkeit

ist's auch allein, wohin wir dich, geliebte, mir anvertraute
lugend, erheben wollen. Wir kennen keinen Mittelpunkt eurer Führung

als Liebe, als unsere Liebe, als eure Liebe, als Gottesliebe, als
Menschenliebe. Was immer wir an euch tun, so ist Liebe das letzte
Ziel alles unseres Tuns. Auch unser äusserliches Lernen hat keinen
andern Zweck. Machen wir euch rechnen, so ist unser Rechnen ein
Mittel eurer Liebe. Machen wir euch Gottes Natur erkennen, so ist
Gottes Natur für euch ein Mittel der Liebe Was immer ihr tut,
jede Kraft, die ihr entfaltet zum Dienst eurer Natur, ihr entfaltet in
unsrer Hand Kräfte der Liebe

Ob uns ist Gott, die Quelle, der Geber der Liebe Nur im
Glauben an ihn wird das heilige Band unserer Vereinigung zur Liebe
in uns selber vollendet und der Geist unserer Methode ein reiner,
ain dem Ganzen unsrer Natur genugtuender menschlicher Geist. Gott
gebe uns allen diesen reinen, diesen erhabenen, diesen dem Ganzen
unsrer Natur genugtuenden Geist der Wahrheit und der Liebe!»41

85



SCHLUSSWORT

«Ohne Liebe und ohne Glauben mangelt dei Anfang des Fadens
von dem allein alle wahre Entfaltung zur Menschlichkeit ausgeht
fortschreitet und endet», schreibt der achtzigjährige Pestalozzi in
seinem «Schwanengesang»42.

Er hatte sich zur Zeit seiner Lebenskrise des «Nicht-Christentums»

bezichtigt. Jetzt wusste er seine Bildungsidee «mit dem Geist
des Christentums in hoher Übereinstimmung»4'3. «Es ist nicht anders
möglich», sagt er, «als dass die Entfaltungsweise der menschlichen
Kräfte, wenn sie in elementarischer Reinheit aus Liebe und Glauben
hervorgeht, zur naturgemässen menschlich mitwirkenden Begründung

des christlichen Denkens, Fühlens und Handelns hinführen
müsse»44.

Glaube und Liebe waren die Grundkräfte seines eigenen Lebens
und Wirkens. Der namhafte deutsche Geograph Karl Ritter schreibt
nach seinem Besuchsaufenthalt in Yverdon: «Ich habe Pestalozzi, den
echten Jünger Jesu, in seinem Lebenskreis gesehen Er trägt den
Urtyp des menschlichen Menschen in voller Klarheit in sich,
erkennt in jeder Form den wahren Menschen und ist von seiner Würde
ergriffen, sie mag sich offenbaren, wenn auch nur in den leisesten
Zügen, wo es auch sei. Er wirft sich dem Menschen in die Arme,
er liebt ihn, schliesst ihm sein Herz auf, ergreift sein Innerstes
Ich bekenne, dass ich nie so von der Würde des Menschen
durchdrungen wurde». Auch in einem Abschiedsbrief an Pestalozzi selber
bekennt Ritter «das festere Einwurzeln meines Glaubens an die
Menschheit» und dankt dem «ehrwürdigen Menschenfreund», «Dulder

und Kämpfer für Wahrheit und Liebe»: «Ich danke Dir, ehrwürdiger

Vater, für Deine Liebe! Sie hat mich wärmer und reiner lieben
gelehrt Ich habe durch Dich in dieser Liebe die echte Christusliebe
wieder erkannt»45.

Der Philosoph Johann Gottlieb Fichte wies in seinen 1807/08
in Berlin gehaltenen «Reden an die deutsche Nation» ebenso
verehrungsvoll auf Pestalozzi hin und sagte, nachdem er von dessen
«allmächtiger Liebe zu dem armen, verwahrlosten Volke» gesprochen
hatte: «Es war unmöglich, dass eine solche Liebe unbelohnt von der
Erde abtrete.» Sie wurde «gekrönt mit seiner wahrhaft geistigen
Erfindung» : seiner auf die Menschennatur gegründeten Bildungsidee, die
«wohl das Vermögen hätte, den Völkern und dem ganzen Menschen-
geschlechte aus der Tiefe seines dermaligen Elends emporzuhelfen»46.

Um die gleiche Zeit schrieb Pestalozzi selber an den helvetischen
Minister Stapfer, seinen Freund: «Wir glaubten ein Korn zu säen, um
die Elenden in unserer Nähe zu nähren, und wir haben einen Baum
gepflanzt, dessen Äste sich über den Erdkreis ausbreiten und die
Völker der Erde ohne Ausnahme unter seinen Schatten rufen werden.
Es ist nicht mein Werk, es ist Gottes Werk. Mein war die Liebe, mit
der ich suchte, was ich nicht kannte, und der Glaube, mit dem ich
hoffte, wo ich nicht sah.» Mit tiefster Demut schaut er in der Fort-

86



Setzung des Briefes auf die Entstehung seines Werkes zurück, und
dann wiederholt er: «Das tat die Liebe; sie hat eine göttliche Kralt,
wenn sie wahrhaft ist und das Kreuz nicht scheut»47.

Es gibt wohl kein passenderes Schlusswort zu unserer (trotz des
Zitatenreichtums recht lückenhaften) Betrachtung als die Mahnung,
die Pestalozzi in der Neujahrsansprache 1811 an seine Mitarbeiter
und Schüler gerichtet hat, zu denen auch wir uns zählen dürfen:
«Wachset täglich in der Erkenntnis und in der Kralt des Unvergänglichen,

Ewigen, das in unserer Natur liegt! Vollendet euch in der
Liebe/»48

Anmerkungen

Die Quellenangaben beziehen sich auf die kritischen Ausgaben der
Werke und Briefe Pestalozzis. Die Ziffern bezeichnen Band und Seite. Der
vorgestellte Buchstabe gibt an, aus welchem Werk das betreffende Zitat
stammt, gemäss folgendem Verzeichnis:

A Die Abendstunde eines Einsiedlers, 1780
B Lienhard und Gertrud, 1. Fassung, 1781—1787

C Fabeln, 1780—1793
D Meine Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechts, 1797
E Uber den Aufenthalt in Stans, 1799
F Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, 1801
G Geist und Herz in der Methode, 1805
H Aber wozu ein Blatt für Menschenbildung, 1807
I Neujahrsansprache 1809
K Lenzburger Rede, 1809
L Neujahrsansprache 1811

M Der kranke Pestalozzi an das gesunde Publikum, 1812

N Geburtstagsrede 1818
O Briefe an Greaves, 1818/19
P Lienhard und Gertrud, 3. Fassung, 1819/20
Q Schwanengesang, 1825

i Q 28, 169 13 Briefe 4, 109 f.
2 A 1, 273 14 M 23, 218
3 Jer. 31, 31; Hebr. 10, 16 15 Briefe 4, 20
4 A 1, 275 16 M 23, 218
5 A 1, 270 17 D 12, 121 ff.; 159; 161 ff.
6 A 1, 279 18 B 3, 331
7 C 11, 101 19 D 12, 125
S B 3, 330 f. 20 E 13, 5
» B 3, 173 21 F 13, 192

10 B 3, 329 22 F 13, 187
11 Briefe 3, 300 f. 23 Briefe 4, 116
IS F 13, 183

Briefe 4, 94 f. Pestalozzi muss einer momentanen Täuschung erlegen sein,
wenn er von «dreissig vollen Jahren» Wartezeit spricht. Die Armenanstalt

87



auf dem Neuhof war Ende 1779 zusammengebrochen; von da bis Stans
1799 waren es genau zwanzig Jahre. Die Korrektur ist darum wohl
gerechtfertigt.

25 O Rückübersetzung von J.W. Keller: 10, 13, 29, 2, 31 f.
Rückübersetzung von Heidi Lohner: 34 f., 40, 68 f., 22, 73.

26 F 13, 344; 351
27 F 13, 341; die Bibelstellen: Matth. 5, 48; 1. Joh. 4, 21
28 F 13, 320 35 G 18, 39
29 L 23, 24 36 G 18, 37
30 N 25, 270 f. 37 H 20, 19
31 N 25, 284 38 K 22, 196
32 K 22, 290 39 P 6, 501
33 I 21, 226 40 G 18, 36 f.
34 G 18, 36 f.
41 I 21, 226 ff. (leicht gekürzt); Bibelzitat: 1. Kor. 13, 1

42 Q 28, 169
43 Q 28, 197
44 Q 28, 193
45 Adolf Haller (Hrsg.): Pestalozzis Leben in Briefen und Berichten, Bücher

der Rose, Ebenhausen bei München 1927, S. 290 ff.
46 A.a.O. S. 296
47 Briefe 6, 60 f.
48 L 23, 32

Trotzdem die Hälfte von Pestalozzis Schriften politischen Gedanken

Ausdruck gibt, politische Wirkung erstrebt, ist Erziehung doch
immer und überall in seinem literarischen und seinem praktischen
Werk wesentlicher Gehalt. Politisch regt Pestalozzi an, setzt sich
ein für Benachteiligte, übt Kritik, macht Vorschläge für Umgestaltung;

pädagogisch aber ist er wegweisend, geht ein neuer Geist von
seiner Persönlichkeit aus.

Dr. Emilie Bosshart in «Erziehung in der Familie bei Pestalozzi».

ZU UNSERER APRILNUMMER

Etwas verspätet widmet auch die Lehrerinnen-Zeitung eine ganze
Nummer dem grossen Menschen, Erzieher und Denker Johann Heinrich

Pestalozzi. Wir danken Otto Müller, Neuenhof, herzlich für den
zur Besinnung aufrufenden Beitrag «Glaube und Liebe in Pestalozzis
Leben und in der Erziehung». Dr. Leonhard Jost schreibt zum
Pestalozzi-Taschenbuch der Lehrerzeitung: «Pestalozzi darf lür uns nicht
blosse Gedenk-Figur sein, dies wäre unangebrachte, ja schlimme
Ehrung. Heute und im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts haben wir
uns ernstlich zu fragen, wie viel oder wie wenig von seinen Impulsen,

den menschlichen und den menschenbildenden, in unsere Schul-
und Erziehungswirklichkeit eingellossen ist, wie viel oder wie wenig
wir von seinem Lebensgut, von seinem zeitlichen und überzeitlichen
Schicksal erfasst haben und was uns noch zu tun verbleibt.»

88


	Glaube und Liebe in Pestalozzis Leben und in der Erziehung

