Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 81 (1977)

Heft: 4

Artikel: Glaube und Liebe in Pestalozzis Leben und in der Erziehung
Autor: Muller, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Slaube und Liebe
n Pestalozzis Leben und in der Erziehung

/on Otto Miiller, Neuenhof

Pestalozzi hat Glauben und Liebe als «das A und das O» — Alpha
nd Omega, Anfang und Ende — «der naturgemassen Bildung zur
Aenschlichkeit» bezeichnet!. Man kann aber auch sein eigenes
Nesen und Wirken mit Worten nicht besser kennzeichnen als durch
liese beiden Begriffe. Ehrfiirchtig und dankbar soll hier versucht
verden, ihnen nachzutasten.

sOTTES- UND MENSCHENGLAUBE

Es gibt bei Pestalozzi viele Anklange an die Bibel. «Glaube und
iebe» erinnert an das Hohelied der Liebe im ersten Korintherbrief.
:s lohnt sich jedoch, genauer zu betrachten, was Pestalozzi mit dem
Glauben» meint, besonders hinsichtlich der Erziehung. Es kann ja
iicht einfach in einem landldufigen Sinne «Glauben an Gott» oder
Glauben an Christus» bedeuten.

Vom Glauben an Gott sagt Pestalozzi in der «Abendstunde eines
‘insiedlers», er sei «der Menschheit in ihrem Wesen eingegraben»;
wie der Sinn vom Guten und Bosen, wie das unausloschliche Gefiihl
on Recht und Unrecht, so unwandelbar fest» liege er «als Grund-
age der Menschenbildung im Innersten unserer Natur». «Glauben an
sott, Quelle aller Weisheit und alles Segens und Bahn der Natur zur
einen Bildung der Menschheit»2.

Pestalozzi stellt diesem Gottesglauben nun aber nicht einen nur
undigen Menschen gegenuber, der nichts Gutes in sich tragt. Er
reist im Gegenteil auf ein inneres Erkenntnisorgan hin, durch das
ich Gott dem Menschen unmittelbar offenbart, so dass ihm dieser
innere Sinn» zum «sichern Leitstern der Wahrheit und Pflicht» wird.
Jer Bibelkundige denkt dabei unwillkirlch an die gottliche Ver-
eissung, die im Buch des Propheten Jeremia steht und im Hebrder-
rief als mit Christus sich erfiillend wiederholt wird: «Ich will mein
sesetz in ihr Herz legen und in ihren Sinn schreiben»3. Pestalozzi
ordert auf: «Glaube an dich selbst, Mensch, glaube an den innern
inn deines Wesens, so glaubst du an Gott und an die Unsterblich-
ceitlx»d

Aus der in mystischer Versenkung gewonnenen Erfahrung der
‘mmanenz Gottes ging also Pestalozzis Glaube an den Menschen
rervor und aus diesem Glauben wiederum seine Bildungsidee: «All-
jemeine Emporbildung dieser innern Krdfte der Menschennatur zu
einer Menschenweisheit ist allgemeiner Zweck der Bildung»?. Solche
vlenschenbildung war in seinen Augen zugleich Religion, «Richtung
les reinen Kindersinnes der Menschheit gegen Gott»5.

75



DIE SKEPSIS DES SCHULMEISTERS GLUPHI

Die «Abendstunde eines Einsiedlers», 1780, entstand nach dem
Zusammenbruch des Armenheims auf dem Neuhof. Obwohl dieser
Zusammenbruch Pestalozzi vor das Nichts stellte, kann hier noch
nicht von einer Lebenskrise gesprochen werden. Eine solche trat
erst in den folgenden Jahren ein, wahrend er in seiner Vereinsamung
als sozialpolitischer Schriftsteller und Dichter — als «Menschen-
maler», wie er bitter sagt? — tdtig war.

In den ersten beiden Teilen von «Lienhard und Gertrud», 1781
und 1783, wirkt das Glaubenslicht der «Abendstunde» noch spirbar
nach. Aber dann drangt der Schulmeister Gliiphi die vertrauensvolle
Mutter Gertrud in den Hintergrund, und dieser invalide Leutnant
dussert sich iliber den Menschen mit hochstem Misstrauen: Er sei von
Natur «ohne Grenzen gierig» und werde durch die sich ihm entgegen-
stellenden Hindernisse dann auch noch «krumm, verschlagen, heim-
tickisch, misstrauisch, gewaltsam, verwegen, rachgierig und grau-
sam». «Er raubt, wie er isst, und mordet, wie er schlaft.» Unter der
Herrschaft seiner Selbstsucht sei ihm jedes Mittel recht, das zum
Ziel fihrt8. Dem Pfarrer wirft Gliphi vor, «er sei nicht imstande,
etwas Rechtes aus den Menschen zu machen, er verderbe sie nur mit
seiner Giite; die Liebe sei zum Auferziehen der Menschen nichts nutz
als nur hinter und neben der Furcht»; wer sie zu etwas machen wolle,
misse «ihre Bosheit bemeistern, ihre Falschheit verfolgen und ihnen
auf ihren krummen Wegen den Angstschweiss austreiben»?.

Man hat Mihe zu glauben, das sei in diesem Zeitpunkt Pesta-
lozzis eigene Ansicht gewesen. Er lasst dariber aber keinen Zweifel;
denn in einer Kapiteliiberschrift erklart er «die Philosophie meines
Leutnants» ausdriicklich als «die meines Buches»!?, und in einem
Brief an seinen jugendlichen Freund Nicolovius schreibt er 1793,
nachdem er in einer zweiten Fassung seines Romans dem Schulmeister
noch mehr Gewicht gegeben hat: «Du kennst Gliiphis Stimmung, sie
ist die meinige. Ich bin ungldubig (und hier ist nun eben der Glaube
an den Menschen gemeint), nicht weil ich den Unglauben fiir Wahr-
heit achte, sondern weil die Summe meiner Lebenseindriicke den
Segen des Glaubens vielseitig aus meiner innersten Stimmung ver-
schoben ... Ich glaube nicht, dass viele Menschen ihrer Natur nach
fahig seien, Christen zu werden; ich glaube das Gros der Menschheit
so wenig einer solchen allgemeinen innern Veredlung fahig, als ich
dasselbe im allgemeinen fahig glaube, irdische Kronen zu tragen.»
Pestalozzi wirft sich deshalb selber «Nicht-Christentum» vor, spricht
von einem «beschrankten Gesichtspunkt» und bekennt resigniert:
«Meine Wahrheit ist an den Kot der Erde gebunden und also tief
unter dem Engelgang, zu welchem Glauben und Liebe die Menschheit
erheben mag»11.

76



PESTALOZZIS LEBENSKRISE

Pestalozzi war aus vielen Griinden in eine Lebenskrise geraten.
vian hatte bezuglich des wirtschaftlichen Unternehmens auf dem Neu-
hof sein Vertrauen missbraucht und ihn ibervorteilt; man hatte ihn
bezliiglich seiner Armenanstalt im Stich gelassen; man hielt ihn
1ach deren Scheitern allgemein fur unbrauchbar und verspottete ihn;
man wollte ihn nirgends tatig Hand anlegen lassen zur Erfiillung
seines innersten Dranges, «die Quellen des Elends zu stopfen, in das
o;r das Volk um sich her versunken sah»12; er war selber in bitterste
\rmut versunken, so dass er Gattin und Kind Freunden anvertrauen
nusste und selber oft nur ein Stiicklein trockenes Brot zu beissen
atte, wenn selbst die Armsten in der Mittagsstunde an ihren Tischen
.assen!3; und er hatte — das war das Schlimmste — durch diese
Summe seiner Lebenseindriicke» den Glauben an den Menschen
‘erloren. Eine «<hdhnende und menschenverachtende Stimmung hatte
ich seiner bemachtigt!4. In einem Brief an Frau von Hallwil bekennt
.t 1792, er sei sich in den vergangenen Jahren vorgekommen «wie
>in Mann, der, tagelang im Moder und Kot bis an den Hals versun-
zen, seinen Tod nahe und die Vollendung seiner dringendsten Reise
rereitelt sieht — Also lebte ich Jahre, viele Jahre in der Verzweif-
ung und im Rasen meines unbeschreiblichen Elends. Ich hatte der
janzen Welt, die mich also sah, ins Gesicht speien mégen»13,

Nur aus Kinderaugen schopfte er zuweilen neuen Glauben. «Wenn
ch mitten im Gefiihl der hochsten Zerstorung, mitten in der tiefsten
Nut Uiber meine Umgebung ein Kind auf der Strasse fand und auf
neinen Schoss setzte und das Auge seines innern Himmels meinen
tarren Blick auch nur leicht beriihrte, so lachelte mein Auge wie
las Auge des Kindes, und ich... lebte in der Wonne der Menschen-
ratur und ihrer heiligen Unschuld, indem ich mich im Kind, das auf
neinem Schoss war, eigentlich verlor oder vielmehr wiederfand. Ich
reute mich wieder mit inniger Rithrung iber mein Dasein mit der
ieiligen Freude, die das Dasein des Kindes, das auf meinem Schoss
:ass, in meine verodete Seele hineinlegte. Also rettete mich ein in-
rerer liebender Sinn, der stdarker war als alles, was ausserlich rund
im mich her mich empo6rte, von meinem dussersten Verderben»16,

‘MEIN GLAUBE AN DIE MENSCHHEIT IST WIEDER-
AERGESTELLT!»

Der «innere liebende Sinn» — «sicherer Leitstern der Wahrheit» —
rettete ihn vor der Verzweiflung, und von zwei Seiten her gewann
°r trotz allen schwerwiegenden Erfahrungen auch den Glauben an
{en Menschen zurtick.

Um den Zwiespalt zwischen innerer und dusserer Erfahrung zu
rewaltigen, legte er sich 1793 von neuem die schon in der «Abend-
stunde» aufgeworfene Frage nach dem «Wesen des Menschen» vor,
ind die Uberwindung von Zweifel und Zwiespalt gelang durch die

77



Erkenntnis der menschlichen Entwicklung im Menschheitsganzen unc
im Einzelleben. Das Menschenbild erhielt dadurch eine neue Di.
mension.

Die Natur entldasst den Menschen unvollendet und tliberantwortet
seine Vollendung um der Freiheit willen ihm selbst. Sie gibt ihm die
eigentliche Menschlichkeit nur als Anlage; er selber aber muss si¢
entwickeln und emporbilden. Er kann darum, je nach dem Stand
seiner Entwicklung, «als Tier, als Biirger oder als sittlicher Mensch
leben», als blosses «Werk der Natur», als schwankendes «Werk der
Gesellschaft» oder — und das ist seine Bestimmung — als sittliches
«Werk seiner selbst». Daraus ergibt sich die grosse Spannweite, der
breite Entscheidungsraum seines Seins und Lebens zwischen tieri-
scher Selbstsucht und selbstloser Hingabe, zwischen Lieblosigkeit und
Liebe, zwischen Unmenschlichkeit und Menschlichkeit!?.

Und mit dieser neuen Sicht war auch der padagogische Ausgangs-
punkt der «Abendstunde» zuriickgewonnen, und der Erziehungsge-
danke erhielt einen gewaltigen weltgeschichtlichen Hintergrund.
Waéhrend Gliiphi in seinem Skeptizismus erklart hatte, die Erziehung
miisse aus dem Menschen «etwas ganz anderes machen, als er von
Natur ist», sie miisse ihn «in seinem Innersten verdndern und um-
stimmen»18, gewann Pestalozzi durch seine «Nachforschungen tiiber
den Gang der Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts»
(1797 erschienen) die nun nie mehr wankende Erkenntnis und Uber-
zeugung: Nein, die Erziehung muss der Menschennatur nur zu Hilfe
kommen und auch ihre tiefsten Anlagen zu ergreifen und empor-
zubilden sich bemiihen. «Die Natur hat ihr Werk ganz getan, also
tue auch du das deine! Erkenne dich selbst und baue das Werk
deiner Veredlung auf inniges Bewusstsein deiner tierischen Natur,
aber auch mit vollem Bewusstsein deiner innern Kraft, mitten in den
Banden des Fleisches géttlich zu leben. Wer du auch bist, du wirst
auf diesem Wege Mittel finden, deine Natur mit dir selbst in Uber-
einstimmung zu bringen»19.

Das war die eine Quelle, aus der Pestalozzi neuen Glauben an den
Menschen schopfte. Und die andere war sein Erlebnis von Stans, das
sein neu erwachtes Verfrauen in die Krdfte der Menschennatur be-
statigte. Er schildert im Stanserbrief die fast unvorstellbare aussere
und innere Verwahrlosung der meisten Kinder, die sich bei ihm ein-
fanden. Und dann setzt er dieser Verwahrlosung sein glaubiges Den-
noch entgegen:

«Den Krdften der menschlichen Natur vertrauend, die Gott auch
in die armsten und vernachlassigtesten Kinder legte, hatte mich nicht
nur frihere Erfahrung schon langst belehrt, dass diese Natur mitten
im Schlamm der Roheit, der Verwilderung und der Zerriittung die
herrlichsten Anlagen und Fahigkeiten entfaltet, sondern ich sah auch
bei meinen Kindern mitten in ihrer Roheit diese lebendige Naturkraft
allenthalben hervorbrechen», und «ehe die Frihlingssonne den Schnee
unserer Berge schmelzte, kannte man meine Kinder nicht mehr»29,

78



Das «alte Gewdsch iiber seine Unbrauchbarkeit» erneuerte sich
freilich, als sein Kinderheim nach wenigen Monaten in ein Militar-
spital verwandelt wurde und er darum Stans verlassen musste?l. Die
Helvetische Regierung aber machte ihm in Burgdorf die Bahn frei
fiir seinen Entschluss «Ich will Schulmeister werden»22, und von dort-
her schrieb er 1802 fast jubelnd an den gleichen Nicolovius, dem er
1793 schmerzlich seinen Unglauben bekannt hatte: «Mein Glaube an
die Menschheit ist wiederhergestellt!»23

«JETZT WALLT MEIN HERZ WIEDER!»

Was es fiir Pestalozzi bedeutete, endlich wieder Kinder zu haben,
geht ergreifend aus einem Riickblich auf sein Leben hervor, den er
im gleichen Jahr 1802 fiir den deutschen Arzt und Mystiker Jung-
Stilling niederschrieb:

«In der Kinderbrust schlug mir das Herz schon:
Das Volk ist elend, ich mdchte ihm helfen!
Unbartig, ungeschickt und aller Hilfe entbl&sst
griff ich als Jiingling das Werk an,

war in Armut und Elend Vater der Waisen,
fihlte, dass ich es sein konnte,

lernte es zu sein,

war nichts anderes,

konnte nichts anderes sein

und vermochte doch nicht, es zu bleiben.
O Gott, zwanzig volle Jahre war ich nichts
und vermochte nicht wieder zu werden,
was ich allein sein konnte,

was ich allein sein wollte!

O Gott, zwanzig volle Jahre konnt’ ich

den Faden nicht wieder ankniipfen,

wo ich ihn gelassen, und lebte

das Leben des Wurms, den der Wanderer
unter seinen Fiissen zertritt,

ohne dass er es weiss.

Meine Sinne schwanden,

mein zerrissenes Ich war nicht mehr

sich selbst gleich.

Ich erlag, ich verlor mich selbst,

ich verlor mich ganz selbst,

nur nicht die Liebe —

ich verlor die Liebe nie.

‘Wenn ich ein Kind auf meinen Schoss setzte
und es ansah,

so vergass ich mein Elend,

und die schwarze Verzweiflung

tobte nicht mehr in meinen Adern.

Aber meine Krafte schwanden,

und ich schien unrettbar verloren

fiir alles,

79



fir mein Weib, fiir mein Kind,

flir meine Zwecke.

Ich schien unrettbar verloren

fir alles.

In dieser Nacht meines ‘Seins versunken,
in diesem Tod meiner selbst

erschien mir wieder ein Strahl von Hoffnung,
ich konne wieder werden,

was ich allein sein konnte,

was ich sein wollte.

Da trieb’s mich,

wie wenn mich ein Himmlischer geisselte,
ich ward in meiner Schwachheit stark. ..
Die Waage schnellte,

das Gliick zweier Jahre

wog das Elend der zwanzig weit auf.

Ich bin gerettet,

ich bin Vater von Waisen,

ich habe Kinder,

ich kann lieben, ich kann lieben,

meine Liebe hat Spielraum. ..

Jetzt wallt mein Herz wieder!»24

GLAUBE UND LIEBE
IN DER MUTTERLICHEN ERZIEHUNG

In Glaube und Liebe sah Pestalozzi die gute miitterliche Erziehung
gegrindet, und das «A und O» wird in seiner Darstellung derselben
konkret fassbar.

Als Anfang schreibt er die Wirksamkeit der beiden Grundkrafte
nicht nur der Mutter, sondern, von Gott gegeben, auch dem Kinde
zu. Die Mutter glaubt an das Kind, glaubt an seine menschlichen
Anlagen, und sie liebt es. Aber auch von seiten des Kindes kommen
ihr Glaube und Liebe entgegen, und was bei Mutter und Kind zu-
nachst «nur» instinktiv ist, kann sich — bei der Mutter schon jetzt,
beim Kind spdater — vergeistigen und erweitern bis zu den hoéchsten
Gefiihlen und Kraften, deren der Mensch fahig ist.

In den Briefen an den Engldnder Greaves, 1818/19, die uns leider
nur in der englischen Ubersetzung und in Riickiibersetzungen bekannt
sind, weil Pestalozzis Manuskript verloren ist, schreibt er dartber:

«Ich mochte ins stdarkste Licht setzen, dass im Kinde eine tdatige
Kraft des Glaubens und der Liebe wirkt: zwei Anlagen, durch die
unsere Natur unter gottlicher Fiihrung fahig ist, des héchsten Segens,
der fiir uns bereit steht, teilhaftig zu werden. Und diese Kraft ist in
der kindlichen Seele nicht, wie andere Krafte, im Schlummerzustand.
Wahrend alle andern Anlagen, geistige und physische, das Bild
dusserster Hilflosigkeit darbieten, entwickelt die Kraft des Glaubens
und der Liebe eine Starke, die durch die grossten Anstrengungen spa-
terer Entwicklungstadien nicht Gbertroffen wird . ..

80



Diese Grundkraft ist im Kinde aber noch keinesfalls vollig gereift
und gelautert. Sie muss liebevoll gehegt und gepflegt werden. Es wird
die Aufgabe der Mutter sein, in einer Welt der Unbestandigkeit, des
Misstrauens, des Unglaubens unermiudlich dafiir besorgt zu sein, dass
die liebliche Sorglosigkeit der Unschuld, mit der das Kind jetzt in
ihren Armen ruht, eines Tages heranwachse zu unerschiitterlichem
Vertrauen in alles, was gut und heilig ist. Und in einer Welt der
Selbstsucht fallt ihr die Aufgabe zu, die instinktive Anhéanglichkeit
ihres Kindes zu lenken und zur Triebfeder einer tatigen Menschen-
liebe werden zu lassen. ..

Aber wird die Mutter fahig sein, die emporsteigenden Regungen
ihres Kindes zu vergeistigen? Sie wird es nicht vermdgen, bevor sie
ihr eigenes Herz dem Einfluss einer hohern Kraft iibergeben hat, be-
vor die Keime der geistigen Liebe und des Glaubens, die sie in ihrem
<{inde entwickeln soll, im edlen Streben ihres eigenen Wesens Boden
gefasst haben... Was ich von ihr verlangen mochte, ist denkende
Liebe, vergeistigte Mutterliebe»2,

Ahnlich schildert Pestalozzi das Entkeimen von Glauben und Liebe
beim Kleinkind schon in seinem ersten grosseren padagogischen
Werk «Wie Gertrud ihre Kinder lehrt», und auch hier ldsst er das
Vertrauen und die Liebe zur Mutter zuletzt in das Vertrauen und die
_iebe zu Gott einmiinden:

«Der Keim aller Gefiihle der Anhanglichkeit an Gott durch den
Slauben ist in seinem Wesen der namliche Keim, welcher die An-
1anglichkeit des Unmindigen an seine Mutter erzeugte. Die Gefiihle
der Liebe, des Dankes, des Vertrauens, die sich an ihrer Brust ent-
‘altet hatten, erweitern sich ... Sie hat es an ihrem Busen den Namen
Sottes lallen gelehrt. Jetzt zeigt sie ihm den Alliebenden in der auf-
jehenden Sonne, im wallenden Bach, in den Fasern des Baumes, im
slanz der Blume, in den Tropfen des Taues. Sie zeigt ihm den All-
jegenwartigen in seinem Selbst, im Licht seiner Augen, in der Bieg-
samkeit seiner Gelenke, in den Tonen seines Mundes. Sie zeigt ihm
sott in jeder seiner Krafte. Es sieht jetzt Gott in der Vollendung
seiner selbst. In seiner Brust entfaltet sich die erste Regung des
10hen Gesetzes: ,Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel voll-
<ommen ist!" Und an dieses erste Gesetz der innern Veredlung kettet
sich ein zweites, mit dem das erste innig verwoben ist, namlich:
dass der Mensch nicht um seiner selbst willen in der Welt sei, dass er
sich selbst nur durch die Vollendung seiner Briider vollende»?S.

So sind Gottes- und Menschenliebe, Gottes- und Menschenglaube
von Anfang an wie auch in ihrer hochsten Erhebung innig mitein-
ander verbunden. «Ich muss Menschen lieben, ich muss Menschen
-rauen, ich muss Menschen danken, ich muss Menschen gehorsamen,
che ich mich dahin erheben kann, Gott zu lieben, Gott zu danken,
Gott zu vertrauen und Gott zu gehorsamen; ,denn wer seinen Bruder
1icht liebt, den er sieht, wie will der seinen Vater im Himmel lieben,
len er nicht sieht?'»27

81



NATURGEMASSE SCHULBILDUNG

Pestalozzis Glaube an den Gottesgrund der Menschennatur erfillt
seine Schriften auch hinsichtlich der schulischen Bildung. Unabldssig
ermahnt er den Lehrer, Erziehung und Unterricht mit den Entwick-
lungsgesetzen, die in der Menschennatur selber liegen, in Uberein-
stimmung zu bringen. Ja, sein ganzes padagogisches Bemiihen im
letzten Drittel seines Lebens galt der Ausarbeitung einer «natur-
gemassen» Erziehungs- und Unterrichtsweise, einer «Methode», «die
vollkommen auf den ewigen Gesetzen der Natur beruht»28,

«Wir wollen in der Bildung des Menschen von dem bloss Wandel-
baren seines wechselnden Seins zu den ewigen Gesetzen seiner gott-
lichen Natur hinaufsteigen und den Leitfaden unseres diesfalligen
Tuns in diesen ewigen Gesetzen erforschen»29,

«Das Wachstum des Menschen und seiner Krafte ist Gottes Sa-
che. Es geschieht nach ewigen goéttlichen Gesetzen. Die Erziehung
soll mit denselben in Ubereinstimmung gebracht werden. Nur so wird
der Mensch wirklich gebildet und erzogen. Durch den Widerspruch
seiner Bildungs- und Erziehungsmittel mit den ewigen Gesetzen wird
er verbildet und verzogen, wie die Pflanze durch dussere Gewalt, die
den physischen Organismus ihrer Teile zerriittet und stort, verkrip-
pelt wird»30,

«Es ist keine wahre Kunst der Erziehung, keine wahre Bildungs-
kunst zur Menschlichkeit moglich ohne Verehrung der géttlichen Ord-
nung der Bildungsgesetze, die in der Menschennatur selbst liegen.
Alle diesfdlligen Massregeln und Mittel, denen dieses Fundament
mangelt, sind nichts anderes als eitles Taglohnen an dem Luftgebaude
einer Scheinkultur, die die Krafte der Menschennatur nur verwirrt,
zerstort und geeignet ist, der Selbstsucht eines unbriiderlichen und
unchristlichen Lebens Nahrung und Spielraum zu geben. Sie fiihren
durchaus nirgends hin als zu einer fortdauernden Verkinstlung un-
seres in seiner Verkiinstlung immer mehr gleissenden, aber sich selbst
immer ungliicklicher fiihlenden Weltteils»31.

«Guter, edler Lehrer», mahnt Pestalozzi in seiner Lenzburger
Rede, «erhebe dich zum Glauben an die hohe goéttliche Kraft der
Natur selber! Starke dich durch ihn und prdage dir tief ein: Ohne
hohen Glauben an die Natur und ihre Selbstwirkung ist alles Tun
der Menschen fiir die Natur selber Unnatur»32.

Und in seiner Neujahrsansprache des gleichen Jahres 1809 spricht
er vor seinen Schiilern in Yverdon diese Ehrfurcht vor der Menschen-
natur in den unvergesslichen Worten aus: «Gottes Natur, die in euch
ist, wird in euch heilig geachtet ... Wir brauchen keine bose Gewalt
gegen eure Anlagen ... Es ist ferne von uns, aus euch Menschen zu
machen, wie wir sind. Es ist ferne von uns, aus euch Menschen zu
machen, wie die Mehrheit unsrer Zeitmenschen sind. Ihr sollt an
unsrer Hand Menschen werden, wie eure Natur will, wie das Gott-
liche, das Heilige, das in eurer Natur ist, will, dass ihr Menschen
werdet»33,

82



PFLEGE DER HERZKRAFTE

«Wie das Gottliche, das Heilige, das in eurer Natur ist, will, dass
thr Menschen werdet» —: Dieses Heilige, Gottliche findet seinen
amfassendsten Ausdruck in der Liebe.

Es lag nicht nur in Pestalozzis eigenem, ungewdéhnlich liebefahigen
Wesen, es lag auch in seiner objektiven, realistischen Menschen-,
Lebens- und Weltbetrachtung begriindet, dass er der Pflege der
Herzenskrdfte vor Kopf und Hand einen Vorrang einrdumte und von
=iner isolierten Geistesbildung nicht viel hielt.

Er sprach sich deutlich dariiber aus in seiner Schrift «Geist und
Jerz in der Methode», 1805, als seinem eigenen Institut von ober-
‘lachlichen, schnellfertigen Beobachtern einseitge Intellektualitat vor-
gjeworfen wurde:

«Man tdusche sich nicht: die Geistesbildung und die Herzens-
nildung sind durchaus nicht von gleichem Gewicht... Die intellek-
‘uelle Bildung ist an sich durchaus nicht geeignet, Unschuld und
zindlichen Sinn zu erzeugen, von denen unsere Erhebung zum hohern
jottlichen Sinn unserer Natur ausgehen. So wenig die Dornen Feigen
1nd die Disteln Trauben {ragen, so wenig tragt eine von der Herzens-
bildung getrennte, einseitig gelassene Geistesbildung Friichie der
Liebe. Der Selbstsucht und Schwache ihres vereinzelten Seins dahin-
jegeben, tragt sie den Grund ihres Verderbens in sich selbst und
zehrt sich durch ihre Eigenkraft auf wie die Flamme, deren Nahrung
1us dem Gefass, in dem sie brannte, ausgegossen worden»34.

«Die Menschennatur fordert laut Massregeln gegen einen Zeit-
jeist, der die Bildung zur Liebe und ihrer Tatigkeit gdnzlich ver-
;aumt und dadurch die Bildung des Verstandes auf einen Sandhaufen
vaut. Sie fordert eilendes Zuriicklenken zur Unterordnung der Geistes-
»ildung unter die Herzensbildung . .. Wir traumen uns auf Erziehungs-
n0hen, auf denen wir nicht stehen. Wir geben den einseitigen Resul-
‘aten unseres Erziehungswesens, unsern Kenntnissen, ein Gewicht,
las sie auf der Waagschale unseres Seins und Tuns, auf der Waag-
schale unserer selbst, nicht haben. Wir kennen diese Waagschale
ind das Gewicht der Liebe nicht. Indessen erhebt sich der Mensch
1ur durch sie zu innerer Einheit seines ganzen Wesens. Wenn je, so
st es jetzt fiir das Menschengeschlecht wichtig, auf das Verderben
wfmerksam zu machen, in das jede unserer Anlagen und Kréfte ver-
;inkt, wenn das Erziehungswesen nicht dem Blendwerk der isolierten
scheinbildung einzelner Anlagen und Kréafte entsagt und die notwen-
ilige Unterordnung der Geistesbildung unter die Herzensbildung
jegen allen Widerspruch, den sie finden mag, durchsetzt»33,

Es ging Pestalozzi bei dieser starken Betonung der Herzensbil-
dung um den «letzten Zweck der Erziehung: die Emporhebung unsrer
selbst zum Gefiihl der innern Wiirde unsrer Natur und des reinen,
hohern gottlichen Wesens, das in uns selbst liegt. Dieses Gefiihl ent-

83



faltet sich nicht durch die Kraft unseres Geistes im Denken, es ent-
faltet sich durch die Kraft unseres Herzens im Lieben»38,

Er dachte, wenn er «Herz» sagte, an das Gewissen, an gewissen-
hafte Selbstachtung und, daraus hervorgehend, Achtung vor der
innern Wiirde jedes andern, an Verantwortungsbewusstsein sich
selbst und dem Mitmenschen gegeniiber, an das Bewusstsein der
Gotteskindschaft und damit der Briderlichkeit, an Rechtsempfinden,
an Mitleid und Giite, an Liebe — an Krafte, die uns heute bei aller
Schulbildung weitgehend fehlen. Er meinte, wenn er «Herz» sagte,
all jene Krafte, die im innersten Kern des Menschen wurzeln, von dem
sein Glaube als einem «goéttlichen Wesen» spricht:

«Es ist im Innern unsrer Natur ein heiliges goitliches Wesen,
durch dessen Bildung und Pflege der Mensch sich allein zu der
innern Wiirde seiner Natur zu erheben, durch das er allein Mensch
zu werden vermag. Alles, was du deinem Kind ohne diese innere
Wiirde sonst geben kannst, alle Gewandtheit, alle Fertigkeit, alle
Kunst, alle Erkenntnis und alle Wissenschaft deines Geschlechts, ist
ohne sie eine bloss tierische Gewandtheit, eine bloss tierische Fertig-
keit, eine bloss tierische Kunst. So hoch du auch diese Kraft, diese
Kunst und dieses Wissen treibst, dein Kind wird durch sie nicht
Mensch, es wird durch sie nicht menschlich. Ihm fehlt die Weihe der
Gottlichkeit seiner Natur»37,

«Das Menschliche in unserer Natur wird nur durch das Gottliche,
das in ihr liegt, wahrhaft entfaltet», sagt er an anderer Stelle3S,
«Eine tief in das Wesen der Menschennatur eingreifende und die
Reinheit und Hohe unseres innern géttlichen Wesens mit tiefer Kraft
ergreifende und belebende hohere Erziehungskunst»3? war sein Ziel.

«DIE UNERGRUNDLICHE KRAFT DER LIEBE»

Die verschiedenen Facher der Geistesbildung verhalten sich zur
Herzensbildung wie die Fliusse zum Meer, schreibt Pestalozzi in
«Herz und Geist in der Methode»: Wie der Fluss zuletzt ins Meer
mundet und sich in dessen Tiefen verliert, so muss die Geistesbildung
zuletzt in die «unergriindliche Kraft der Liebe» eingehen und sich
gleichsam darin auflésen#’.

Das war das Hauptthema auch seiner Neujahrsansprache 1809, als
sein Institut auf dem Gipfel des Ruhmes stand, und das «A und O»
des Glaubens und der Liebe kommt hier voll zum Ausdruck:

«Ich suche durch mein Tun Erhebung der Menschennatur zum
Hochsten, zum Edelsten — ich suche seine Erhebung durch Liebe
und erkenne nur in ihrer heiligen Kraft das Fundament der Bildung
meines Geschlechts zu allem Gobttlichen, zu allem Ewigen, das in
seiner Natur liegt. Ich achte alle Anlagen des Geistes und der Kunst
(korperlichen, handwerklichen Konnens) nur fiir Mittel des Herzens
und seiner gottlichen Erhebung zur Liebe ... Liebe ist das einzige,

84



das ewige Fundament der Bildung unsrer Natur zur Menschlich-
keit ... Ich suche Bildung zur Menschlichkeit, und diese entquillt nur
durch die Liebe...

Der Unterricht als solcher und an sich bildet keine Liebe, so
wenig er Hass bildet. Darum aber ist er auch nicht das Wesen der
Erziehung. Die Liebe ist ihr Wesen. Sie allein ist dieser ewige Aus-
fluss der Gottheit, die in uns thronet; sie ist der Mittelpunkt, von dem
alles Wesentliche in der Erziehung ausgeht. Alle Bemiihungen, euch
verstdndig, alle Bemihungen, euch geschickt zu machen, mit wel-
“her Kunst und Kraft sie auch betrieben werden — sie sind alle
umsonst, wenn sie nicht auf die godtiliche Kraft der Liebe gegriindet
sind. Wenn der Mensch auch Berge versetzen konnte, hdtte aber die
Liebe nicht, so wdre er ein tonendes Erz und eine klingende
Schelle. ..

Die (naturgemadsse) Elementarbildung ist die Bildung unseres Ge-
schlechts zur Liebe, aber freilich nicht einer blinden, sie ist Bildung
zur sehenden Liebe. Wie sie unser Geschlecht durch unser Herz
gottlich erhebt, also gibt sie ihm durch die Bildung seiner Geistes-
und seiner Kunstkrafte menschliche Mittel eines hohen go6ttlichen
_ebens. Sie bringt durch eine naturgemadasse Entfaltung diese mensch-
lichen Krafte mit dem Gottlichen, das in unsrer Natur ist, mit dem
Himmlischen im Herzen — mit Liebe, Dank und Vertrauen und mit
len Ahnungen des Ewigen und Unendlichen, dessen unser Herz fahig
ist — in Ubereinstimmung .. und macht uns durch diese Ubereinstim-
mung zu Menschen; ohne sie kann es der Mensch nie sein. Nein, er
<ann ohne auf Liebe gebaute und von ihr ausgehende Bildung seines
Geistes und seiner Kunst nie im hohen, wirdigen Sinn Mensch
werden. . .

Zu dieser auf Liebe gebauten und von ihr ausgehenden Mensch-
lichkeit ist's auch allein, wohin wir dich, geliebte, mir anvertraute
Jugend, erheben wollen. Wir kennen keinen Mittelpunkt eurer Fiih-
rung als Liebe, als unsere Liebe, als eure Liebe, als Gottesliebe, als
Menschenliebe. Was immer wir an euch tun, so ist Liebe das letzte
Ziel alles unseres Tuns. Auch unser dusserliches Lernen hat keinen
andern Zweck. Machen wir euch rechnen, so ist unser Rechnen ein
Mittel eurer Liebe. Machen wir euch Gottes Natur erkennen, so ist
Gottes Natur fir euch ein Mittel der Liebe... Was immer ihr tut,
jede Kraft, die ihr entfaltet zum Dienst eurer Natur, ihr entfaltet in
unsrer Hand Krafte der Liebe. ..

Ob uns ist Gott, die Quelle, der Geber der Liebe... Nur im
Glauben an ihn wird das heilige Band unserer Vereinigung zur Liebe
in uns selber vollendet... und der Geist unserer Methode ein reiner,
2in dem Ganzen unsrer Natur genugtuender menschlicher Geist. Gott
Jebe uns allen diesen reinen, diesen erhabenen, diesen dem Ganzen
unsrer Natur genugtuenden Geist der Wahrheit und der Liebe!»%1

85



SCHLUSSWORT

«Ohne Liebe und ohne Glauben mangelt der Anfang des Fadens,
von dem allein alle wahre Entfaltung zur Menschlichkeit ausgeht,
fortschreitet und endet», schreibt der achtzigjahrige Pestalozzi in
seinem «Schwanengesang»42.

Er hatte sich zur Zeit seiner Lebenskrise des «Nicht-Christen-
tums» bezichtigt. Jetzt wusste er seine Bildungsidee «mit dem Geist
des Christentums in hoher Ubereinstimmung»*3. «Es ist nicht anders
moglich», sagt er, «als dass die Entfaltungsweise der menschlichen
Krafte, wenn sie in elementarischer Reinheit aus Liebe und Glauben
hervorgeht, . .. zur naturgemassen menschlich mitwirkenden Begriin-
dung des christlichen Denkens, Fihlens und Handelns hinfiihren
miisse»*t,

Glaube und Liebe waren die Grundkrafte seines eigenen Lebens
und Wirkens. Der namhafte deutsche Geograph Karl Ritter schreibt
nach seinem Besuchsaufenthalt in Yverdon: «Ich habe Pestalozzi, den
echten Junger Jesu, in seinem Lebenskreis gesehen ... Er tragt...den
Urtyp des menschlichen Menschen in voller Klarheit in sich, ... er-
kennt in jeder Form den wahren Menschen und ist von seiner Wiirde
ergriffen, sie mag sich offenbaren, wenn auch nur in den leisesten
Ziugen, wo es auch sei. Er wirft sich dem Menschen in die Arme,
er liebt ihn, schliessf ihm sein Herz auf, ergreift sein Innerstes...
I[ch bekenne, dass ich nie so von der Wiirde des Menschen durch-
drungen wurde». Auch in einem Abschiedsbrief an Pestalozzi selber
bekennt Ritter «das festere Einwurzeln meines Glaubens an die
Menschheit» und dankt dem «ehrwiirdigen Menschenfreund», «Dul-
der und Kdampfer fir Wahrheit und Liebe»: «Ich danke Dir, ehrwiir-
diger Vater, fiir Deine Liebe! Sie hat mich warmer und reiner lieben
gelehrt ... Ich habe durch Dich in dieser Liebe die echte Christusliebe
wieder erkannt»43,

Der Philosoph Johann Gottlieb Fichte wies in seinen 1807/08
in Berlin gehaltenen «Reden an die deutsche Nation» ebenso ver-
ehrungsvoll auf Pestalozzi hin und sagte, nachdem er von dessen
«allmdchtiger Liebe zu dem armen, verwahrlosten Volke» gesprochen
hatte: «Es war unmdoglich, dass eine solche Liebe unbelohnt von der
Erde abtrete.» Sie wurde «gekront mit seiner wahrhaft geistigen Er-
findung»: seiner auf die Menschennatur gegriindeten Bildungsidee, die
«wohl das Vermogen hitte, den Vélkern und dem ganzen Menschen-
geschlechte aus der Tiefe seines dermaligen Elends emporzuhelfen»#6.

Um die gleiche Zeit schrieb Pestalozzi selber an den helvetischen
Minister Stapfer, seinen Freund: «Wir glaubten ein Korn zu sden, um
die Elenden in unserer Ndhe zu nahren, und wir haben einen Baum
gepflanzt, dessen Aste sich iiber den Erdkreis ausbreiten und die
Volker der Erde ohne Ausnahme unter seinen Schatten rufen werden.
Es ist nicht mein Werk, es ist Gottes Werk. Mein war die Liebe, mit
der ich suchte, was ich nicht kannte, und der Glaube, mit dem ich
hoffte, wo ich nicht sah.» Mit tiefster Demut schaut er in der Fort-

86



setzung des Briefes auf die Entstehung seines Werkes zuruck, und
dann wiederholt er: «Das tat die Liebe; sie hat eine géitliche Kraft,
wenn sie wahrhaft ist und das Kreuz nicht scheut»47.

Es gibt wohl kein passenderes Schlusswort zu unserer (trotz des
Zitatenreichtums recht liickenhaften) Betrachtung als die Mahnung,
die Pestalozzi in der Neujahrsansprache 1811 an seine Mitarbeiter
und Schiler gerichtet hat, zu denen auch wir uns zahlen dirfen:
«Wachset tdglich in der Erkenntnis und in der Kraft des Unvergdng-
lichen, Ewigen, das in unserer Natur liegt! Vollendet euch in der
Liebe!»48

Anmerkungen

Die Quellenangaben beziehen sich auf die kritischen Ausgaben der
Werke und Briefe Pestalozzis. Die Ziffern bezeichnen Band und Seite. Der
vorgestellte Buchstabe gibt an, aus welchem Werk das betreffende Zitat
stammt, gemdss folgendem Verzeichnis:

A Die Abendstunde eines Einsiedlers, 1780

Lienhard und Gertrud, 1. Fassung, 1781—178%

Fabeln, 1780—1793

Meine Nachforschungen iiber den Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts, 1797

Uber den Aufenthalt in Stans, 1799

Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, 1801

Geist und Herz in der Methode, 1805

H Aber wozu ein Blatt fiir Menschenbildung, 1807

I Neujahrsansprache 1809

K Lenzburger Rede, 1809

L Neujahrsansprache 1811

M Der kranke Pestalozzi an das gesunde Publikum, 1812
N Geburtstagsrede 1818

O Briefe an Greaves, 1818/19

P

Q

gnw

Q

Lienhard und Gertrud, 3. Fassung, 1819/20
Schwanengesang, 1825

1.QQ 28, 169 13 Briefe 4, 109 f.
2 A1, 273 14 M 23, 218

3 Jer. 31, 31; Hebr. 10, 16 15 Briefe 4, 20

4 SAGISED TS 16 M 23, 218

5 A1, 270 17. D 12, 121 ff.; 159; 161 ff.
6 A1, 279 18 B 3, 331
TLEE1.01 195D 122125

8 B 3, 330 f. 208FR1 345

*B 3 173 21 F 13, 192

10 B 3, 329 22 F 13, 187

'1 Briefe 3, 300 f. 23 Briefe 4, 116
12 F 13, 183

(]
£y

Briefe 4, 94 f. Pestalozzi muss einer momentanen Tduschung erlegen sein,
wenn er von «dreissig vollen Jahren» Wartezeit spricht. Die Armenanstalt

87



auf dem Neuhof war Ende 1779 zusammengebrochen; von da bis Stans
1799 waren es genau zwanzig Jahre. Die Korrektur ist darum wohl ge-
rechtfertigt.

25 O Riickiibersetzung von J. W. Keller: 10, 13, 29, 2, 31 f.
Riickiibersetzung von Heidi Lohner: 34 f., 40, 68 f., 22, 73.

26 F 13, 344; 351

27 F 13, 341; die Bibelstellen: Matth. 5, 48; 1. Joh. 4, 21

28 4E513:5320 3346118139
29 12237004 $8:G:18, 37
300N 255270 f, $T-H 20519
31 N 25, 284 s8N K 22.°196
322162255290 HOSPAGHS50]
833182174226 495G 18436
343G 18,1361

41 T 21, 226 ff. (leicht gekiirzt); Bibelzitat: 1. Kor. 13, 1
12 28,:169

$20) 282197

44.Q 28,193

'
(51}

Adolf Haller (Hrsg.): Pestalozzis Leben in Briefen und Berichten, Bucher
der Rose, Ebenhausen bei Miinchen 1927, S. 290 ff.

WEAAIOEE 2296

47 Briefe 6, 60 f.

AR 1023530

Trotzdem die Hdlfte von Pestalozzis Schriften politischen Gedan-
ken Ausdruck gibt, politische Wirkung erstrebt, ist Erziehung doch
immer und liberall in seinem literarischen und seinem praktischen
Werk wesentlicher Gehalt. Politisch regt Pestalozzi an, setzt sich
ein fiir Benachteiligte, tibt Kritik, macht Vorschldge fiir Umgestal-
tung; pddagogisch aber ist er wegweisend, geht ein neuer Geist von
seiner Personlichkeit aus.

Dr. Emilie Bosshart in «Erziehung in der Familie bei Pestalozzi».

ZU UNSERER APRILNUMMER

Etwas verspdtet widmet auch die Lehrerinnen-Zeitung eine ganze
Nummer dem grossen Menschen, Erzieher und Denker Johann Hein-
rich Pestalozzi. Wir danken Otto Miiller, Neuenhof, herzlich fiir den
zur Besinnung aufrufenden Beitrag «Glaube und Liebe in Pestalozzis
Leben und in der Erziehung». Dr. Leonhard Jost schreibt zum Pesta-
lozzi-Taschenbuch der Lehrerzeitung: «Pestalozzi darf fiir uns nicht
blosse Gedenk-Figur sein, dies wdre unangebrachte, ja schlimme
Ehrung. Heute und im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts haben wir
uns ernstlich zu fragen, wie viel oder wie wenig von seinen Impul-
sen, den menschlichen und den menschenbildenden, in unsere Schul-
und Erziehungswirklichkeit eingeflossen ist, wie viel oder wie wenig
wir von seinem Lebensgut, von seinem zeitlichen und tiberzeitlichen
Schicksal erfasst haben und was uns noch zu tun verbleibt.»

88



	Glaube und Liebe in Pestalozzis Leben und in der Erziehung

