
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 79 (1975)

Heft: 5

Artikel: Über-Leben - Überleben

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über-Leben — überleben
Von Helene Stucki

Vier simple Buchstaben bilden das Wörtlein über. Wer ihm aber
nachspürt, es verfolgt in seinen Beziehungen zum Alltag, zu Poesie
und Philosophie, zu den zentralsten Lebensfragen, der staunt über
das vielgestaltige Gefolge, dem es als Vorspann dient.

«über allen Gipfeln ist Ruh» (Goethe)
«über schwarzem Tannenhange schimmerst mir zum Abendgange»

(C. F. Meyer)
«Brüder, überm Sternenzelt muss ein lieber Vater wohnen»

(Schiller)
tüber dem Wandel und Gang, weiter und freier
währt noch dein Vor-Gesang, Gott mit der Leier» (Rilke)
Lebst du über den Alltag hinaus? (Frage von C. G. Jung)

In seiner «Späten Prosa» spielt Hermann Hesse mit dem Wort
Glück, dem «etwas Schweres und Volles, etwas, was an Gold
erinnert», anhaftet. Er spricht von der kurzen Silbe, die so schmelzend
und lächelnd mit dem G L begann, im ü so lachend ruhte und so

kurz.
übersinnlich, überirdisch, überweltlich, überzeitlich — spürt man

da nicht etwas von der lachenden Ruhe? Tönt unser deutsches Wörtlein

über nicht viel verheissungsvoller als das französische sur, das

englische on? über meint also hier: in der Höhe, oben, weg von der
Erde, vom Alltag. Er steht über der Sache, eine überlegene Antwort.

In anderer Richtung aber weist uns das Wörtlein vorüber.

«Vorüber wandelt Mitternacht» (Mörike)

«Quäl dich nicht drüber
Es geht vorüber»
«über ein Stündlein
Ist deine Kammer voll Sonne» (Heyse)

«So macht es mir Vergnügen», sagt Ricarda Huch in ihrem
Ursleu-Roman, «die Tage meines verilossenen Lebens an mir vorübergehen

zu lassen wie eine Prozession.» Klingt das vorüber nicht wärmer,

weicher als das ihm sinnverwandte vorbei? Beide Wörtlein sind
übrigens doppelsinnig: ziehen, schreiten, wandeln vor dem
Beschauer her; aber auch, mit wehmütigem oder hoffnungsvollem Blick
auf das Vergängliche, auf den Schwund der Zeit und vielleicht auch
auf das Bemühen, ihrer Flüchtigkeit ein Schnippchen zu schlagen:
überdauern, überwintern und — das Gewichtigste von allen:
überleben. Davon wird später die Rede sein.

«Hol über!» ruft der Wanderer dem Fährmann zu, der ihn ans
andre Ufer rudern soll. Wir gehen oder fahren über die Brücke, flie-

107



gen über den Ozean, überqueren die Strasse. Hier geht es um ein
erstrebtes Ziel: die andere Seite, das andere Ufer, den anderen Erdteil.

«Ich muss hinüber», spricht das drängende Herz, auch wenn der
Ubergang schwierig oder gefahrvoll ist. Uber den Gotthard zogen
die Schweizersöldner, zog Konradin, der letzte junge Hohenstaufe,
denn: «Drüben war Italien wie ein Traum.» (C. F. Meyer)

«Wie manche liebe Christfestnacht
hab ich im Fährhaus zugebracht
und sah unsrer Fenster lichten Schein
und zählte und konnte nicht drüben sein»

(Theodor Fontane)

Leben heisst Übergang: von einem Ufer ans andere, einem Tal
ins andere, aber auch Übergang vom Kind zum Erwachsenen, von
der Vollkraft ins Alter, vom Leben in den Tod. Jeder Übergang birgt
Gefahren, aber auch Spannung, Erwartung auf das, was jenseits
liegt.

Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt
Tor, der dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet —

(Faust)

Nicht um Höhe und Distanz, nicht um Zeit und Dauer, auch nicht
um das andere Ufer, das «Drüben» geht es in einer weiteren Gruppe,
die zur grossen Sippe gehört: überfliessen, überborden, übertreiben,
übertreffen, überfordern, überarbeiten, überbieten, überschätzen,
überanstrengen, überholen, überrennen. Hier hat das ü, das meist
keine Betonung erhält, nichts mit Hesses lachender Ruhe zu tun,
eher deutet es auf die hektische Rastlosigkeit unserer Tage. Das
Uber gilt einem Mehr, einer Abweichung von der Norm, häufig
einem Nichtseinsollenden im konkreten und abstrakten Sinn: das
Ubergewicht, die Überheblichkeit, das Ubermass. Darum versagten
hier die hilfreichen Dichter Eine Ausnahme:

«Trinkt, o Augen, was die Wimper hält,
Von dem goldnen überiluss der Welt!»

CG. Keller)
Weniger Ansprüche an unsere Besinnlichkeit stellen die vielen

Verben, die irgendwie eine Fläche verändern: überdecken,
überziehen, übertünchen, überkleistern.

«Er zieht das Leilach weiss und dicht
der Erde übers Angesicht»

(Wildenbruch)

Für unsern Zusammenhang wichtig sind die Verben, die auf einen
Widerstand hindeuten, auf eine Anstrengung, auf etwas, das Kraft
fordert: überwinden, überwältigen, überstehen und endlich
überleben.

108



LEBEN

Es wäre verwegen, unverantwortlich, nach dieser Einleitung durch
das Wörtlein über auch das Grundwort leben irgendwie einzulangen,

einordnen, abgrenzen zu wollen. Sprengt es doch alles, was als
Hinweis auf Ort und Zeit, auf diesseits und jenseits, als Fülle und
Forderung sich des kurzen Vorwörtleins bedient. Das Geschehen,
das man leben nennt, muss erfahren, kann nicht definiert werden.
Wann es beginnt, wann es endet, darüber streiten heute Mediziner,
Biologen, Moraltheologen. Der weise Teilhard de Chardin sagt: «Es

gibt nichts Totes, alles ist belebt und beseelt.»

Als ich einem kleinen Jungen auf seine Frage, warum ein nacktes

Kind in seinem Bilderbuch nicht friere, die Antwort gab: «Es ist
ja nicht lebendig», da kam die erstaunte Frage: «Was ist das, lebendig?»

Jean Piaget, der grosse Kinderpsychologe, hat in zahllosen
Befragungen von Kindern verschiedener Altersstufen herauszufinden
versucht, was diese unter dem Begriff lebendig verstehen. Er gibt uns
deren Antworten in seinem Buch «La représentation du monde chez
l'entant». Auffallend ist an den Antworten das Moment der Bewegung,

und zwar, wenigstens in einem bestimmten Alter, was sich aus
sich selbst bewegt. Die Wolken sind nicht lebendig, wohl aber der
Wind, der sie treibt; Auto und und Velo sind nicht lebendig, wohl
aber das Feuer und das Wasser. Ein sehr lesenswertes Kapitel
beschäftigt sich mit solchen Kinderantworten.

Der Ordinarius Prof. Dr. Walter Hei tier sagte in einem Vortrag:
«Es ist unmöglich, das Leben aus dem Nichtleben abzuleiten.» So
kann auch das überleben nicht einfach aus dem Leben abgeleitet
werden. Aber das kleine Wörtlein über kann doch hilfreicher
Wegweiser sein. Eine Ursehnsucht des Menschen drängt nach Ewigkeit,
nach dem, was nicht an Ort und Zeit gebunden ist. «Denn alle Lust
will Ewigkeit, will tiefe, tiefe Ewigkeit.» Der einzelne Mensch
möchte drüber hinaus leben, wünscht sich individuelle Unsterblichkeit;

die heutige Menschheit möchte, dass die von allen Seiten
bedrohte Erd-Heimat die Gefahren überlebe.

Der Begriff überleben wird heute von Theologen, Philosophen,
Biologen, Soziologen, von Dichtern und Pseudopropheten in Zeitungen,

Vorträgen, dicken Büchern abgehandelt, ohne dass sie dem
Wörtlein über besondere Beachtung schenken. Die Theologen und
Philosophen kümmern sich in erster Linie um das Uberleben des
Einzelmenschen, um das, was jenseits des irdischen Lebens zu erwarten
ist, die Soziologen und Biologen beschäftigen sich mit der Zukunft
unseres Planeten.

Vor mir liegt eine Sammlung von vier Radio-Vorträgen: ein
prominenter katholischer Gelehrter, ein führender Naturwissenschafter,
sin berühmter Philosoph und ein weltbekannter protestantischer
Theologe geben Antwort auf die Frage: «Sind wir unsterblich?»
Während die beiden Theologen das leibliche Uberleben als ein Ge-

109



schenk Gottes bejahen, schliesst der Philosoph — es ist Karl Jaspers
— seine Betrachtung mit den Worten: «Ich erringe die Unsterblichkeit,

solern ich liebe und gut werde. Ich zerrinne in Nichts, solern
ich lieblos, also verworren lebe. Liebend sehe ich die Unsterblichkeit

der mir in Liebe Verbundenen.» Der Biologe Adolf Portmann,
der uns in seinen Forschungen und seinen Schriften so viel Erhebendes

über Entstehung, Entwicklung und Vergehen des Rätsels Leben
geschenkt hat, endet seine Betrachtung über die Unsterblichkeit mit
den Worten: «Es ist im übrigen meine Überzeugung, dass eine wirkliche

Aussage über diese Grenzfragen des lebendigen Seins
überhaupt nicht von der Forschung geleistet werden wird. Ich kann mir
das Geheimnis der Wirklichkeit als ein tiefes Dunkel oder als
strahlendes Licht vorstellen — aber Ich habe kein Diesseits und kein
Jenseits — das Geheimnis umgibt und durchdringt uns, wir sind stets-
fort in ihm.»

Für bedeutende Schöpfernaturen wird der Verzicht auf persönliches

überleben zur Gewissheit der Unsterblichkeit in anderer
Gestalt: «Ich sterbe, aber mein Werk lebt.»

Und wieder mischt sich die Stimme der Dichter ein, deren starke
Individualität, deren Lebensverbundenheit geradezu auf ein
überleben, ein Nichtverlierenkönnen, drängt. So tröstet sich der dem
Tode Verfallene in Solschenizyns «Krebsstation»: «Ganz werde ich
nicht vergehen, nicht ganz. — Ein Bruchteil, ein winziges Stücklein
wird bleiben. — Manchmal lühle ich es ganz deutlich, dass in mir
mehr als mein blosses Ich ist. Etwas Unzerstörbares, Erhabenes! Ein
winziger Teil des Weltalls!»

Als überlebender, als Trauernder schreibt Zuckmayer in seinem
Buch «Als wär's ein Stück von mir»: «Der Kanon im grossen Chor
gehört den toten Freunden. Wir haben sie verloren und hören nicht
aui, um sie zu trauern, aber sie stehen mitten in unserm Lebenskreis:
oft vernehmen wir Ihre Stimmen im Schlaf oder im Wachen. Sie sind
mit uns, sie trinken aus unserem Glas, und sie gehen durch unsere
Stuben, denn die Freunde sterben nicht.»

In ähnlicher Weise sucht Ricarda Huch in einem Briefe eine Mutter

zu trösten, die ein Kind verloren hat: «Ich glaube, es hilft nur,
dass man das Verlorne sich immer inniger verbindet, dass man es
lernt, mit dem geliebten Schatten so weiter zu leben wie früher mit
dem Lebenden, dass man anlängt, in jenem Geisterreich heimisch zu
werden, das uns einst alle auinimmt. Der Verlust eines geliebten
Wesens löst uns etwas von der Erde: wir lernen, uns mit dem
Unsichtbaren zu belreunden.» Rilke wäre zu zitieren und Hermann
Hesse und manch andere Dichter, die dem Uberleben des Einzelmenschen

wohltuende Verse gewidmet haben.

Was heute die Wissenschaft stärker beschäftigt als das
religiösphilosophische Problem des persönlichen Uberlebens, der leiblichen
oder seelischen Unsterblichkeit, ist das Uberleben unseres Erdteils,

110



der von allen Seiten von Gefahren bedroht ist; das überleben einer
Menschheit, welche, wie befürchtet wird, diesen Gefahren nicht
gewachsen ist.

Wie erfrischend die Aussage der Philosophin Jeanne Hersch:
«Was hat der Mensch nicht alles überlebt! Ein Wunder, dass er noch
da ist!» Im Gegensatz zu manchen Futurologen entwirft sie kein
tragisches Zukunftsbild, «sotern der Mensch seine Chancen nützt, Grenzen

erkennt, an den Sinn des Lebens glaubt und die imperative
Macht des Wertes hoch hält». — Die Grenzen erkennen, das
erscheint heute das Zentralproblem für alle, die mit klarem Bewusst-
sein und letzter Verantwortung sich mit dem überleben auseinandersetzen.

Zur Erhaltung eines gesunden Gleichgewichtes, der Voraussetzung

des Überlebens, gehört wohl die Erkenntnis der Grenzen des
Wachstums. Hermann Levin Goldschmidt, heute bekannt durch seine
Volkshochschul- und Radiovorträge, Professor an der Universität
Zürich, spricht von einer Entscheidung zwischen Wachstum — und
Wachstumsverzicht. Das quantitative Wachstum müsste sich in ein
qualitatives wandeln. Der Fortschritt kann nur in einer Vertiefung
liegen. Es gilt, sich innerhalb bestimmter Grenzen zu bewähren. Er
betrachtet die Umweltkrise als «sinnvolle Herausforderung».

überleben als Aufgabe, so hiess der Vortrag, den Prof. Dr. Walter
Heitier, Ordinarius für theoretische Physik an der Universität Zürich,
letzten Herbst in Bern gehalten hat. «Nicht das stetige Wachstum,
sondern die Ausgeglichenheit ist als Ziel zu setzen. Dabei besteht
die Verantwortung der Wissenschaft darin, die höheren Werte des
Lebens wieder anzuerkennen. Sie darf nicht bloss ein mechanisches
Menschenbild vorzeigen; ein Forscher, der den wissenschaftlichen
Materialismus vertritt, macht sich schuldig an der Menschheit. Er
muss sich der Grenzen der Wissenschatt bewusst werden. Es besteht
auch die Aufgabe, die Lehrer und Erzieher vor solchen Beeinflussungen

zu schützen. Der Unterricht dart nicht zu blossen Akkumulationen
von Fakten ohne Verständnis werden. Wichtiger als die

abstrakte Theorie ist es, das Bewusstsein für die Lebenszusammenhänge

zu wecken und die Menschen, vorab die Kinder, als geistige
Wesen fortzuentwickeln.» Professor Heitier sieht für die Zukunft nur
zwei Wege: Entweder lernen wir mit allen Konsequenzen umdenken,
oder aber wir müssen die Verantwortung auf uns nehmen, dass
unsere Enkelkinder nicht mehr leben können.

Man spricht von einer Wachstumseuphorie, die an ihre Grenzen
gelangt ist. Im Uber-mass, Über-fluss, im überwuchern, übersteigern,
übertreffen hat sich das lachend-ruhende ü Hermann Hesses in sein
Gegenteil verwandelt.

Im Zusammenhang mit der Ausstellung überleben, veranstaltet
vom World Life Fund (Oktober 1971 an der Berner Schulwarte), hielt
Prof. Dr. Gerhard Huber aus Zürich einen Vortrag zum Thema Kann
die Menschheit überleben?: «Der Mensch ist daran, seine natürliche

111



Daseinsgrundlage fortschreitend zu zerstören. Das Umweltschutzproblem
ist zur Frage des Überlebens geworden.» Der Referent forderte

geradezu ein neues Ethos. «Dazu muss sich die Menschheit in ihrer
ethischen Form wandeln und sich von der rücksichtslosen
Selbstdurchsetzung, die bisher in der Geschichte bestimmend war, lösen.
Die grösste Gefahr ist es, dass wir uns gleichzeitig mit der drohenden

Selbstvernichtung in einer geistigen Krise betinden. Die
ethischen Überlieferungen werden missachtet und durch Brutalität und
Gewalttätigkeit überspielt. Der Mensch muss eine mitmenschliche
Verantwortung erneuern und sich die Kraft auf Verzicht aneignen.
Er muss zurückkehren in den bescheideneren Gestus des Seinlassens,
Lebenlassens und Wachsenlassens.»

überleben als Aufgabe, als Aufgabe vor allem für den Erzieher.
Vor Jahren schon hat Elisabeth Rotten, die hervorragende Pädagogin
und Kämpferin für den Frieden, die Frage gestellt: «Was haben wir,
die überlebenden des zweiten Weltkriegs, bisher getan, um unsere
Rettung zu rechttertigen? Seither weiss ich, dass wir, die
Generation derer, die noch einmal davongekommen sind, unsere ganze
Kralt darauf verwenden müssen, dass unsere Kinder nicht nur so
zufällig überleben wie wir.»

Nein, nicht zufällig wollen wir, will unsere Jugend überleben.
Das Bewusstsein von den drohenden Gefahren darf aber nicht
Zukunftsangst wecken, sondern das, was man als Überwindungslust
bezeichnen kann, den tapferen Einsatz im Dienste der aufbauenden
Kräfte des Lebens.

Noch einen Weg wollen wir nennen, der allen Menschen offensteht.

Er wurde besonders schön von Rilke beschrieben. Gegen Ende
der neunten Elegie steht zum Beispiel der Vers: «Erde, ist es nicht
dies, was du willst: unsichtbar in uns ersteht?» Das heisst, die Naturdinge

wollen in uns aufgenommen werden, innig, mit Liebe, bis sie
in unserem Innenleben einen festen Platz haben, und dann mit in
unseren Tod genommen werden, als Teil unserer inneren Welt. Alle,
die Pflanzen und Tiere lieben und tief anschauen, vollziehen diesen
Vorgang der Verinnerlichung. Vielleicht ist es ein kleiner Schritt zur
Erlösung der Natur. Auch dazu sind wir in diese materielle Welt
gekommen, dass wir die vorgegebenen Dinge dieser Welt lieben und
nicht ausnützen oder zerstören.

Dem Buche «Die Nalur und das Göttliche» von Walter Heitier entnommen.

(Verlag Klett & Balmer, Zug.) Wir möchten diesen Band, 136 Seiten,
Fr. 13.80, sehr empfehlen.

112


	Über-Leben - Überleben

