Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 79 (1975)

Heft: 5

Artikel: Uber-Leben - Uberleben

Autor: Stucki, Helene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[Jber-Leben — Uberleben

Von Helene Stucki

Vier simple Buchstaben bilden das Wortlein tiber. Wer ihm aber
nachspirt, es verfolgt in seinen Beziehungen zum Alltag, zu Poesie
und Philosophie, zu den zentralsten Lebensfragen, der staunt iber
das vielgestaltige Gefolge, dem es als Vorspann dient.

«Uber allen Gipfeln ist Ruh» (Goethe)

«UUber schwarzem Tannenhange schimmerst mir zum Abendgange»
(C..FE. Meyer)

«Brider, tiberm Sternenzelt muss ein lieber Vater wohnen»

(Schiller)
«Uber dem Wandel und Gang, weiter und freier
wahrt noch dein Vor-Gesang, Gott mit der Leier» (Rilke)
Lebst du tiber den Alltag hinaus? (Frage von C. G. Jung)

In seiner «Spdten Prosa» spielt Hermann Hesse mit dem Wort
Gliick, dem «etwas Schweres und Volles, etwas, was an Gold erin-
nert», anhaftet. Er spricht von der kurzen Silbe, die so schmelzend
und ldchelnd mit dem G L begann, im U so lachend ruhte und so
kurz.

Ubersinnlich, tiberirdisch, iiberweltlich, tiberzeitlich — spirt man
da nicht etwas von der lachenden Ruhe? Tont unser deutsches Wort-
lein iiber nicht viel verheissungsvoller als das franzosische sur, das
englische on? Uber meint also hier: in der Hohe, oben, weg von der
Erde, vom Alltag. Er steht iiber der Sache, eine iiberlegene Antwort.

In anderer Richtung aber weist uns das Wortlein voriber.

«Voriiber wandelt Mitternacht» (Morike)

«Qual dich nicht driber

Es geht vortiber»

«Uber ein Stiindlein

Ist deine Kammer voll Sonne» (Heyse)

«So macht es mir Vergniigen», sagt Ricarda Huch in ihrem Urs-
leu-Roman, «die Tage meines verflossenen Lebens an mir voriiber-
gehen zu lassen wie eine Prozession.» Klingt das voriiber nicht war-
mer, weicher als das ihm sinnverwandte vorbei? Beide Wortlein sind
tubrigens doppelsinnig: ziehen, schreiten, wandeln vor dem Be-
schauer her; aber auch, mit wehmiitigem oder hoffnungsvollem Blick
auf das Vergdngliche, auf den Schwund der Zeit und vielleicht auch
auf das Bemiihen, ihrer Flichtigkeit ein Schnippchen zu schlagen:
uberdauern, iiberwintern und — das Gewichtigste von allen: tber-
leben. Davon wird spater die Rede sein.

«Hol tUber!» ruft der Wanderer dem Fahrmann zu, der ihn ans
andre Ufer rudern soll. Wir gehen oder fahren iiber die Briicke, flie-

107



gen uber den Ozean, Uberqueren die Strasse. Hier geht es um ein
erstrebtes Ziel: die andere Seite, das andere Ufer, den anderen Erd-
teil. «Ich muss hiniiber», spricht das drangende Herz, auch wenn der
Ubergang schwierig oder gefahrvoll ist. Uber den Gotthard zogen
die Schweizersdldner, zog Konradin, der letzte junge Hohenstaufe,
denn: «Driiben war Italien wie ein Traum.» (C. E. Meyer)

«Wie manche liebe Christfestnacht

hab ich im Fahrhaus zugebracht

und sah unsrer Fenster lichten Schein

und zahlte und konnte nicht driiben sein»
(Theodor Fontane)

Leben heisst Ubergang: von einem Ufer ans andere, einem Tal
ins andere, aber auch Ubergang vom Kind zum Erwachsenen, von
der Vollkraft ins Alter, vom Leben in den Tod. Jeder Ubergang birgt
Gefahren, aber auch Spannung, Erwartung auf das, was jenseits
liegt.

Nach driiben ist die Aussicht uns verrannt

Tor, der dorthin die Augen blinzelnd richtet,

Sich iber Wolken seinesgleichen dichtet —
(Faust)

Nicht um Hoéhe und Distanz, nicht um Zeit und Dauer, auch nicht
um das andere Ufer, das «Driiben» geht es in einer weiteren Gruppe,
die zur grossen Sippe gehdrt: tiberfliessen, Uiiberborden, ubertreiben,
ubertreffen, tuberfordern, iberarbeiten, iiberbieten, iberschétzen,
uberanstrengen, iiberholen, tiberrennen. Hier hat das U, das meist
keine Betonung erhdlt, nichts mit Hesses lachender Ruhe zu tun,
eher deutet es auf die hektische Rastlosigkeit unserer Tage. Das
Uber gilt einem Mehr, einer Abweichung von der Norm, haufig
einem Nichtseinsollenden im konkreten und abstrakten Sinn: das
Ubergewicht, die Uberheblichkeit, das Ubermass. Darum versagten
hier die hilfreichen Dichter... Eine Ausnahme:

«Trinkt, o Augen, was die Wimper halt,
Von dem goldnen Uberfluss der Welt!l»
(G. Keller)

Weniger Anspriche an unsere Besinnlichkeit stellen die vielen
Verben, die irgendwie eine Flache verandern: tberdecken, tuber-
ziehen, ubertiinchen, uberkleistern.

«Er zieht das Leilach weiss und dicht
der Erde tibers Angesicht»
(Wildenbruch)

Fiir unsern Zusammenhang wichtig sind die Verben, die auf einen
Woiderstand hindeuten, auf eine Anstrengung, auf etwas, das Kraft
fordert: tUberwinden, uberwadltigen, uUberstehen und endlich tiber-
leben.

108



LEBEN

Es ware verwegen, unverantwortlich, nach dieser Einleitung durch
das Wortlein Uber auch das Grundwort leben irgendwie einzufan-
gen, einordnen, abgrenzen zu wollen. Sprengt es doch alles, was als
Hinweis auf Ort und Zeit, auf diesseits und jenseits, als Fiille und
Forderung sich des kurzen Vorwortleins bedient. Das Geschehen,
das man leben nennt, muss erfahren, kann nicht definiert werden.
Wann es beginnt, wann es endet, dariber streiten heute Mediziner,
Biologen, Moraltheologen. Der weise Teilhard de Chardin sagt: «Es
gibt nichts Totes, alles ist belebt und beseelt.»

Als ich einem kleinen Jungen auf seine Frage, warum ein nack-
tes Kind in seinem Bilderbuch nicht friere, die Antwort gab: «Es ist
ja nicht lebendig», da kam die erstaunte Frage: «Was ist das, leben-
dig?» Jean Piaget, der grosse Kinderpsychologe, hat in zahllosen Be-
fragungen von Kindern verschiedener Altersstufen herauszufinden
versucht, was diese unter dem Begriff lebendig verstehen. Er gibt uns
deren Antworten in seinem Buch «La représentation du monde chez
I'enfant». Auffallend ist an den Antworten das Moment der Bewe-
gung, und zwar, wenigstens in einem bestimmten Alter, was sich aus
sich selbst bewegt. Die Wolken sind nicht lebendig, wohl aber der
Wind, der sie treibt; Auto und und Velo sind nicht lebendig, wohl
aber das Feuer und das Wasser. Ein sehr lesenswertes Kapitel be-
schaftigt sich mit solchen Kinderantworten.

Der Ordinarius Prof. Dr. Walter Heitler sagte in einem Vortrag:
«Es ist unmoglich, das Leben aus dem Nichtleben abzuleiten.» So
kann auch das Uberleben nicht einfach aus dem Leben abgeleitet
werden. Aber das kleine Wortlein iiber kann doch hilfreicher Weg-
weiser sein. Eine Ursehnsucht des Menschen drdangt nach Ewigkeit,
nach dem, was nicht an Ort und Zeit gebunden ist. «Denn alle Lust
will Ewigkeit, will tiefe, tiefe Ewigkeit.» Der einzelne Mensch
mochte driiber hinaus leben, wiinscht sich individuelle Unsterblich-
keit; die heutige Menschheit mochte, dass die von allen Seiten be-
drohte Erd-Heimat die Gefahren tberlebe.

Der Begriff Uberleben wird heute von Theologen, Philosophen,
Biologen, Soziologen, von Dichtern und Pseudopropheten in Zeitun-
gen, Vortragen, dicken Biichern abgehandelt, ohne dass sie dem
Wortlein tiber besondere Beachtung schenken. Die Theologen und
Philosophen kiimmern sich in erster Linie um das Uberleben des Ein-
zelmenschen, um das, was jenseits des irdischen Lebens zu erwarten
ist, die Soziologen und Biologen beschéftigen sich mit der Zukunft
unseres Planeten.

Vor mir liegt eine Sammlung von vier Radio-Vortragen: ein pro-
minenter katholischer Gelehrter, ein filhrender Naturwissenschafter,
ein berithmter Philosoph und ein weltbekannter protestantischer
Theologe geben Antwort auf die Frage: «Sind wir unsterblich?»
‘Nahrend die beiden Theologen das leibliche Uberleben als ein Ge-

109



schenk Gottes bejahen, schliesst der Philosoph — es ist Karl Jaspers
— seine Betrachtung mit den Worten: «Ich erringe die Unsterblich-
keit, sofern ich liebe und gut werde. Ich zerrinne in Nichts, sofern
ich lieblos, also verworren lebe. Liebend sehe ich die Unsterblich-
keit der mir in Liebe Verbundenen.» Der Biologe Adolf Portmann,
der uns in seinen Forschungen und seinen Schriften so viel Erheben-
des iiber Entstehung, Entwicklung und Vergehen des Ratsels Leben
geschenkt hat, endet seine Betrachtung tUber die Unsterblichkeit mit
den Worten: «Es ist im librigen meine Uberzeugung, dass eine wirk-
liche Aussage Uber diese Grenzfragen des lebendigen Seins iiber-
haupt nicht von der Forschung geleistet werden wird. Ich kann mir
das Geheimnis der Wirklichkeit als ein tiefes Dunkel oder als strah-
lendes Licht vorstellen — aber ich habe kein Diesseits und kein Jen-
seits — das Geheimnis umgibt und durchdringt uns, wir sind stets-
fort in ihm.»

Fir bedeutende Schopfernaturen wird der Verzicht auf person-
liches Uberleben zur Gewissheit der Unsterblichkeit in anderer Ge-
stalt: «Ich sterbe, aber mein Werk lebt.»

Und wieder mischt sich die Stimme der Dichter ein, deren starke
Individualitat, deren Lebensverbundenheit geradezu auf ein Uber-
leben, ein Nichtverlierenkonnen, drangt. So trostet sich der dem
Tode Verfallene in Solschenizyns «Krebsstation»: «Ganz werde ich
nicht vergehen, nicht ganz. — Ein Bruchteil, ein winziges Stlicklein
wird bleiben. Manchmal fiihle ich es ganz deutlich, dass in mir
mehr als mein blosses Ich ist. Etwas Unzerstorbares, Erhabenes! Ein
winziger Teil des Weltalls!»

Als Uberlebender, als Trauernder schreibt Zuckmayer in seinem
Buch «Als wdr's ein Stiick von mir»: «Der Kanon im grossen Chor
gehodrt den toten Freunden. Wir haben sie verloren und héren nicht
auf, um sie zu trauern, aber sie stehen mitten in unserm Lebenskreis:
oft vernehmen wir ihre Stimmen im Schlaf oder im Wachen. Sie sind
mit uns, sie trinken aus unserem Glas, und sie gehen durch unsere
Stuben, denn die Freunde sterben nicht.»

In d@hnlicher Weise sucht Ricarda Huch in einem Briefe eine Mut-
ter zu trosten, die ein Kind verloren hat: «Ich glaube, es hilft nur,
dass man das Verlorne sich immer inniger verbindet, dass man es
lernt, mit dem geliebten Schatten so weiter zu leben wie friiher mit
dem Lebenden, dass man anfdngt, in jenem Geisterreich heimisch zu
werden, das uns einst alle aufnimmt. Der Verlust eines geliebten
Wesens [6st uns etwas von der Erde; wir lernen, uns mit dem Un-
sichtbaren zu befreunden.» Rilke wadre zu zitieren und Hermann
Hesse und manch andere Dichter, die dem Uberleben des Einzelmen-
schen wohltuende Verse gewidmet haben.

Was heute die Wissenschaft starker beschdftigt als das religios-
philosophische Problem des personlichen Uberlebens, der leiblichen
oder seelischen Unsterblichkeit, ist das Uberleben unseres Erdteils,

110



der von allen Seiten von Gefahren bedroht ist; das Uberleben einer
Menschheit, welche, wie befiirchtet wird, diesen Gefahren nicht ge-
wachsen ist.

Wie erfrischend die Aussage der Philosophin Jeanne Hersch:
«Was hat der Mensch nicht alles tuberlebt! Ein Wunder, dass er noch
da ist!» Im Gegensatz zu manchen Futurologen entwirft sie kein tra-
gisches Zukunftsbild, «sofern der Mensch seine Chancen niitzt, Gren-
zen erkennt, an den Sinn des Lebens glaubt und die imperative
Macht des Wertes hoch hdlt». — Die Grenzen erkennen, das er-
scheint heute das Zentralproblem fiir alle, die mit klarem Bewusst-
sein und letzter Verantwortung sich mit dem Uberleben auseinander-
setzen. Zur Erhaltung eines gesunden Gleichgewichtes, der Voraus-
setzung des Uberlebens, gehort wohl die Erkenntnis der Grenzen des
‘Wachstums. Hermann Levin Goldschmidt, heute bekannt durch seine
Volkshochschul- und Radiovortrage, Professor an der Universitat Zi-
rich, spricht von einer Entscheidung zwischen Wachstum — und
Wachstumsverzicht. Das quantitative Wachstum miisste sich in ein
qualitatives wandeln. Der Fortschritt kann nur in einer Vertiefung
liegen. Es gilt, sich innerhalb bestimmter Grenzen zu bewdhren. Er
hetrachtet die Umweltkrise als «sinnvolle Herausforderung».

Uberleben als Aufgabe, so hiess der Vortrag, den Prof. Dr. Walter
Heitler, Ordinarius fir theoretische Physik an der Universitat Zurich,
letzten Herbst in Bern gehalten hat. «Nicht das stetige Wachstum,
sondern die Ausgeglichenheit ist als Ziel zu setzen. Dabei besteht
die Verantwortung der Wissenschaft darin, die héheren Werte des
Lebens wieder anzuerkennen. Sie darf nicht bloss ein mechanisches
Menschenbild vorzeigen; ein Forscher, der den wissenschaftlichen
Materialismus vertritt, macht sich schuldig an der Menschheit. Er
muss sich der Grenzen der Wissenschaft bewusst werden. Es besteht
auch die Aufgabe, die Lehrer und Erzieher vor solchen Beeinflussun-
gen zu schiitzen. Der Unterricht darf nicht zu blossen Akkumulatio-
nen von Fakten ohne Verstdndnis werden. Wichtiger als die ab-
strakte Theorie ist es, das Bewusstsein fiir die Lebenszusamimen-
hdnge zu wecken und die Menschen, vorab die Kinder, als geistige
Wesen fortzuentwickeln.» Professor Heitler sieht fiir die Zukunft nur
zwei Wege: Entweder lernen wir mit allen Konsequenzen umdenken,
oder aber wir miissen die Verantwortung auf uns nehmen, dass un-
sere Enkelkinder nicht mehr leben kénnen.

Man spricht von einer Wachstumseuphorie, die an ihre Grenzen
gelangt ist. Im Uber-mass, Uber-fluss, im Uberwuchern, Ubersteigern,
Ubertreffen hat sich das lachend-ruhende U Hermann Hesses in sein
Gegenteil verwandelt.

Im Zusammenhang mit der Ausstellung Uberleben, veranstaltet
vom World Life Fund (Oktober 1971 an der Berner Schulwarte), hielt
Prof. Dr. Gerhard Huber aus Ziirich einen Vortrag zum Thema Kann
die Menschheit tiiberleben?: «Der Mensch ist daran, seine natlirliche

111



Daseinsgrundlage fortschreitend zu zerstdren. Das Umweltschutzpro-
blem ist zur Frage des Uberlebens geworden.» Der Referent forderte
geradezu ein neues Ethos. «Dazu muss sich die Menschheit in ihrer
ethischen Form wandeln und sich von der riicksichtslosen Selbs!-
durchsetzung, die bisher in der Geschichte bestimmend war, Iosen.
Die grésste Gefahr ist es, dass wir uns gleichzeitig mit der drohen-
den Selbstvernichtung in einer geistigen Krise befinden. Die ethi-
schen Uberlieferungen werden missachtet und durch Brutalitdt und
Gewalitdtigkeit tiberspielt. Der Mensch muss eine mitmenschliche
Verantwortung erneuern und sich die Kraft auf Verzicht aneignen.
Er muss zurtlickkehren in den bescheideneren Gestus des Seinlassens,
Lebenlassens und Wachsenlassens.»

Uberleben als Aufgabe, als Aufgabe vor allem fiir den Erzieher.
Vor Jahren schon hat Elisabeth Rotten, die hervorragende Padagogin
und Kdmpferin fiir den Frieden, die Frage gestellt: « Was haben wir,
die Uberlebenden des zweiten Weltkriegs, bisher getan, um unsere
Rettung zu rechtfertigen? ... Seither weiss ich, dass wir, die Gene-
ration derer, die noch einmal davongekommen sind, unsere ganze
Kraft darauf verwenden miissen, dass unsere Kinder nicht nur so zu-
fallig tiberleben wie wir.»

Nein, nicht zufdllig wollen wir, will unsere Jugend iberleben.
Das Bewusstsein von den drohenden Gefahren darf aber nicht Zu-
kunftsangst wecken, sondern das, was man als Uberwindungslust be-
zeichnen kann, den tapferen Einsatz im Dienste der aufbauenden
Krafte des Lebens.

=

Noch einen Weg wollen wir nennen, der allen Menschen offen-
steht. Er wurde besonders schon von Rilke beschrieben. Gegen Ende
der neunten Elegie steht zum Beispiel der Vers: «Erde, ist es nicht
dies, was du willst: unsichtbar in uns ersteht?» Das heisst, die Natur-
dinge wollen in uns aufgenommen werden, innig, mit Liebe, bis sie
in unserem Innenleben einen festen Platz haben, und dann mit in un-
seren Tod genommen werden, als Teil unserer inneren Welt. Alle,
die Pflanzen und Tiere lieben und tief anschauen, vollziehen diesen
Vorgang der Verinnerlichung. Vielleicht ist es ein kleiner Schritt zur
Erlésung der Natur. Auch dazu sind wir in diese materielle Welt ge-
kommen, dass wir die vorgegebenen Dinge dieser Welt lieben und
nicht ausniitzen oder zerstoren.

Dem Buche «Die Natur und das Gdéttliche» von Walter Heitler entnom-
men. (Verlag Klett & Balmer, Zug.) Wir moéchten diesen Band, 136 Seiten,
Fr. 13.80, sehr empfehlen.

112



	Über-Leben - Überleben

