
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 79 (1975)

Heft: 9

Artikel: Erziehende Frauen in der Dichtung : [Teil 1]

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehende Frauen in der Dichtung
Von Helene Stucki

«Was aber bleibet, stilten die Dichter.» So heisst es bei Hölderlin.
Grosse Dichter schaffen das Unvergängliche. Es ist ihnen gegeben,
das, was in ihnen als Wesentliches, als innerster Kern lebt — Aristoteles

und auch moderne Psychologen wie C. G. Jung nennen es das
Selbst — zur Verwirklichung zu bringen in ihren Gestalten. Und was
der Dichter in seinen Menschen zum Leben geweckt hat, von dem
strömt eine Kraft aus auf den Leser, den Zuschauer im Theater. Es
ist dem Menschen, schon dem Kinde und besonders dem Jugendlichen,

gegeben, fremdes Leben, sofern es ihm in einer Gestalt
entgegentritt, die seinem Wesen irgendwie verwandt ist, mit der
gleichen Intensität zu erfahren wie sein eigenes. Er kann Leiden und
Freuden mitempfinden, Spannungen und Entspannungen in der eigenen

Seele spüren, Entscheidungen mittreffen. Wandlungen und
Läuterungsprozesse des Helden können sich auf ihn übertragen. Das meint
doch wohl der griechische Begriff der Katharsis, der inneren Reinigung,

die der Zuschauer im griechischen Theater erlebte. So darf man
wohl sagen, um das heute viel gebrauchte und viel missbrauchte
Wort Selbstverwirklichung anzuwenden: Dichterische Gestalten können

eine unschätzbare Hille im Werdeprozess, aul dem Wege zur
Selbstverwirklichung, zur Menschwerdung sein. Sie wirken wie
Hebel oder Zauberstäbe, welche die eigenen Kräite ans Licht locken,
schlummernde Möglichkeiten zum Bewusstsein bringen.

Wer sich in Biographien bedeutender Menschen etwas auskennt,
stellt mit Erstaunen fest, dass oftmals eine Dichtung mehr in Gang
brachte, mehr bewirkte als bewusste, gerichtete Beeinflussung durch
die Erzieher.

Es ist verlockend, nach dichterischen Frauengestalten zu forschen,
von denen eine solche sittlichende Kraft ausgeht, die immer wieder,
gleichsam als Feuerzeichen, erscheinen, wenn sich die Welt auch
sehr weit von dem entfernt hat, was der Dichter in sie hineinlegte.

ANTIGONE

Warum ich aus den zahllosen von Dichterhand gestalteten und
wohl auch verklärten Frauen gerade Antigone und Iphigenie an den
Anfang setze? Weil das, was Goethe mit dem Ewigweiblichen meint,
das hinanzieht — und das in unserer Alltagssprache eine bedenkliche

Abwertung erfährt — in diesen beiden Charakteren in
überzeugender Klarheit erscheint: die menschlich-mutige Stimme der
Frau im Gegensatz zu der schrollen Gesetzesgebundenheit der Männer.

Antigone ist die Tochter des unseligen Königs ödipus und seiner
Mutter und Gattin lokaste. Sie begleitet ihren geblendeten Vater in
die Verbannung, ins Elend, wo er den Tod findet. Nach Theben zu-

218



rückgekehrt, erfährt sie den Tod ihrer beiden Brüder Eteokles, welcher

für und Polyneikes, der gegen seine Vaterstadt kämpfte. Hier
hebt die Tragödie des Sophokles an.

Eteokles erfährt ein ehrliches Begräbnis,
«Des Polyneikes aimei Leichnam aber
Dari nicht beweint und nicht begraben
So sei dem Volk beiohlen, unbeklagt
Und unbestattet soll man ihn den Vögeln,
Sie lauern schon, zum üppigen Frasse lassen!»
Wer's dennoch tut,
Der stirbt durch Steinigung vor allem Volk.»

Antigones folgsame Schwester Ismene fügt sich dem Machtwort
des Herrschers:

«Wir müssen einsehen, dass wir Frauen sind,
Mit Männern uns zu messen nicht bestimmt.» ¦—
«. Ich lüge mich der Obrigkeit:
Masslos zu handeln hat ja keinen Sinn.»

Antigone aber misst sich mit dem Mann, dem König Kreon. Sie
trotzt dem Gesetz und bestattet ihren toten Bruder. Ertappt und vor
den König gebracht, soll sie Rechenschaft ablegen. In ergreifenden,
für alle Zeiten gültigen Worten stellt sie dem menschlichen Gesetz
das göttliche entgegen:

«Der das verkündete, war ja nicht Zeus,
Auch Dike in der Totengötter Rat
Gab solch Gesetz den Menschen nie. So gross
Schien dein Belehl mir nicht, der sterbliche,
Dass er die ungeschriebnen Gottgebote,
Die wandellosen, konnte übertrellen.
Sie stammen nicht von heute oder gestern,
Sie leben immer, keiner weiss, seit wann.
An ihnen wollt' ich nicht, weil Menschenstolz
Mich schreckte, schuldig werden vor den Göttern.»

Kreon weiss aber nichts von gottgegebenen, ewigen Gesetzen,
denen sich der Mensch fügen muss. Er pocht vielmehr auf sein
Männerrecht, das er nicht preiszugeben bereit ist:

«Wenn sie sich ungestraft das leisten dari,
Bin ich kein Mann mehr, dann ist sie der Mann.»

Nach einem scharfen Wortwechsel bricht dann aus Antigone das
Wort hervor, mit dem sie durch Jahrtausende hindurch behaftet
bleibt — oder gekrönt wird:

«Mitlieben, nicht mithassen ist mein Teil.» —
«Mich wird im Leben nie ein Weib regieren»,

gibt Kreon zur Antwort und spricht das Todesurteil.
Vergebens sucht Haimon, des Königs jüngster Sohn und Antigones

Geliebter, seinen Vater umzustimmen:
«Mir aber kommt es insgeheim zu Ohren,
Wie sich die Stadt um dieses Mädchen härmt:
Sie, die unschuldigste von allen Frauen,
Soll elend sterben iür die schönste Tat!

219



Den eignen Bruder, der im Kampie fiel,
Hat sie nicht ohne Grab verkommen lassen,
Der wilden Hunde und der Vögel Frass,
Ist sie nicht goldner Ehrengabe wert?»

Und später:
«Drum lass nicht nur die eine Denkart gelten,
Die du für richtig hältst, und keine andre!
Drum beuge dich und wandle deinen Sinn!»

Kreon aber reagiert auf solche Vorstellungen mit Schimpfnamen
wie «Weibes Fron», «Weibshöriger». Da dringt die Diskriminierung
der Frau durch, der Frau, die nicht selten dem wahren Menschentum
so viel näher steht als der in patriarchalischen Gesetzesfesseln stek-
kengebliebene Mann.

Antigone ist in die Geschichte eingegangen als die Frau, die
tatsächlich eine neue Denkart vertritt, die Stimme der Menschlichkeit
in einer barbarischen Welt.

In seiner Schrift «Von der europäischen Mission der Frau»
beschwört Coudenhove-Kalergi, der Vorkämpfer für ein einiges Europa,
die Welt:

«Hier gilt es, ein neues Weltreich zu gründen; aber nicht im
männlichen Geist der Eroberung und des Imperialismus, sondern im weiblichen
Geist der Menschlichkeit und des Friedens, in jenem Geist, dem Sophokles
in seiner .Antigone' Ausdruck gegeben hat durch jene unsterbliche Parole
aller wahrhaft weiblichen — weil menschlichen — Politik: ,Nicht mitzuhas-
sen, mitzulieben bin ich da'.»

Darf man nicht sagen, dass von der dichterischen Gestalt der
Antigone eine erzieherische, eine sittliche Kraft ausströmt bis in unsere
Zeit hinein?

IPHIGENIE

Noch einer andern Frau aus der griechischen Sagenwelt sei
gedacht, weil ihre Menschlichkeit und damit ihre erzieherische Kraft
ihre segensreiche Wirkung hat bis zum heutigen Tage. Während aber
Antigone ihre Unsterblichkeit einem griechischen Dichter verdankt,
dürfen wir uns keineswegs auf Euripides berufen, wenn wir Iphigenie

an die Seite ihrer unglückseligen Schwester stellen. Euripides
dramatisiert die alte Sage von dem Fluch, der über des Tantalus
Geschlecht wütet. Der Muttermörder Orestes soll auf Befehl des Gottes
Apoll das Standbild dessen Schwester aus Tauris zurückholen. Dort
findet Orestes seine verloren geglaubte Schwester als Priesterin der
Artemis. Sie hilft ihm, das Bild zu stehlen, da sie den Barbaren, deren
Priesterin sie gezwungenermassen ist, weder Treue noch Wahrheit
schuldig zu sein glaubt. Der Anschlag würde misslingen, wenn nicht
der «deus ex machina» in Gestalt der Göttin Athene erschiene und
alles zu einem guten Ende führte: Lösung des Fluchs, Sühnung der
Schuld, Rückkehr in die Heimat — alles ist das Werk der Götter. Es

herrscht eine despotische Notwendigkeit, ein blinder Fatalismus. Von
dieser Iphigenie geht keine erzieherische Kraft aus. Unter den Han-

220



den Goethes, der damals die Pein des von den Furien verfolgten
Orest wie die rettende und heilende Liebe einer Frau im eigenen
Leben erfuhr, verwandelt sich die dramatisierte Fabel des Euripides
in ein psychologisches Drama, in das Hohelied der Humanität.

Im Gegensatz zu Antigone, die wir erst durch ihre letzte heroische
Tat kennenlernen, begegnen wir Iphigenie in ihrem segenspendenden

Wirken zum Wohle der Barbaren. Was entgegnet Arkas auf die
Klage der aus der Heimat Verbannten um ihr nutzloses Leben?

«Wer hat des Königs trüben Sinn erheitert,
Wer hat den alten, grausamen Gebrauch,
Dass am Altar Dianens jeder Fremde
Sein Leben blutend lässt von Jahr zu Jahr
Mit sanfter Überredung aufgehallen
Und die Gefangenen vom gewissen Tod
Ins Vaterland so oit zurückgeschickt?»

Arkas fährt fort:
«... wenn von deinem Wesen
Aul Tausende herab ein Baisam träuielt,
Wenn du dem Volke, dem ein Gott dich brachte,
Des neuen Glückes ew'ge Quelle wirst,
Und an dem unwirtbaren Todesufer
Dem Fremden Heil und Rückkehr zubereitest?»

Der «reinen Schwester Segenswort», ihre menschliche Nähe bringt
dem Bruder Heilung von den Qualen der Verfolgung:

«Es löset sich der Fluch, mir sagt's das Herz.
Die Eumeniden ziehn, ich höre sie,
Zum Tartarus und schlagen hinter sich
Die ehrnen Tore fernabdonnernd zu.»

Wohl ist damit der Fluch gebannt — nicht durch einen «deus ex
machina», sondern durch die schwesterliche Liebe — aber noch ist
der Weg zur Rückkehr nicht frei. Um des Götterbildes willen wird
ein Betrug geschmiedet, der zu einer gewalttätigen Lösung auszuarten

droht. Noch einmal ist es die sittliche Kraft der Frau, welche
die Hadernden versöhnt. Während die Iphigenie des Euripides glaubt,
den Barbaren gegenüber seien Lüge und Diebstahl erlaubt, spricht
die von Goethe geschaffene Gestalt nach hartem Kampfe die Worte
aus:

«Weh! o weh der Lüge! Sie befreiet nicht
Wie jedes andre wahrgesprochne Wort
Die Brust; sie macht uns nicht getrost, sie ängstet den,
Der sie heimlich schmiedet .»

Iphigenie kann den König der Taurier, den sie durch die Ablehnung

seiner Werbung verletzt hat, nicht hintergehen. Ihr Geschick
und das der Freunde legt sie in seine Hände — mit einem erschütternden

Appell an dessen verzeihende Güte:
«Verdirb uns — wenn du darist.»

Und Thoas lässt sich erweichen. — Die sittliche Kraft eines
Menschen wirkt, heilt, erlöst, bringt aber auch die guten Kräfte im
Mitmenschen zur Entfaltung. (Fortsetzung folgt)

221


	Erziehende Frauen in der Dichtung : [Teil 1]

