Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 79 (1975)

Heft: 9

Artikel: Erziehende Frauen in der Dichtung : [Teil 1]
Autor: Stucki, Helene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erziehende Frauen in der Dichtung
Von Helene Stucki

«Was aber bleibet, stiften die Dichter.» So heisst es bei Hélderlin.
Grosse Dichter schaffen das Unvergangliche. Es ist ihnen gegeben,
das, was in ihnen als Wesentliches, als innerster Kern lebt — Aristo-
teles und auch moderne Psychologen wie C. G. Jung nennen es das
Selbst — zur Verwirklichung zu bringen in ihren Gestalten. Und was
der Dichter in seinen Menschen zum Leben geweckt hat, von dem
stromt eine Kraft aus auf den Leser, den Zuschauer im Theater. Es
ist dem Menschen, schon dem Kinde und besonders dem Jugend-
lichen, gegeben, fremdes Leben, sofern es ihm in einer Gestalt ent-
gegentritt, die seinem Wesen irgendwie verwandt ist, mit der glei-
chen Intensitat zu erfahren wie sein eigenes. Er kann Leiden und
Freuden mitempfinden, Spannungen und Entspannungen in der eige-
nen Seele spiiren, Entscheidungen mittreffen. Wandlungen und Laute-
rungsprozesse des Helden konnen sich auf ihn Gbertragen. Das meint
doch wohl der griechische Begriff der Katharsis, der inneren Reini-
gung, die der Zuschauer im griechischen Theater erlebte. So darf man
wohl sagen, um das heute viel gebrauchte und viel missbrauchte
Wort Selbstverwirklichung anzuwenden: Dichterische Gestalten kén-
nen eine unschdtzbare Hilfe im Werdeprozess, auf dem Wege zur
Selbstverwirklichung, zur Menschwerdung sein. Sie wirken wie
Hebel oder Zauberstabe, welche die eigenen Krafte ans Licht locken,
schlummernde Méglichkeiten zum Bewusstsein bringen.

Wer sich in Biographien bedeutender Menschen etwas auskennt,
stellt mit Erstaunen fest, dass oftmals eine Dichtung mehr in Gang
brachte, mehr bewirkte als bewusste, gerichtete Beeinflussung durch
die Erzieher.

Es ist verlockend, nach dichterischen Frauengestalten zu forschen,
von denen eine solche sittlichende Kraft ausgeht, die immer wieder,
gleichsam als Feuerzeichen, erscheinen, wenn sich die Welt auch
sehr weit von dem entfernt hat, was der Dichter in sie hineinlegte.

ANTIGONE

Warum ich aus den zahllosen von Dichterhand gestalteten und
wohl auch verklarten Frauen gerade Antigone und Iphigenie an den
Anfang setze? Weil das, was Goethe mit dem Ewigweiblichen meint,
das hinanzieht — und das in unserer Alltagssprache eine bedenk-
liche Abwertung erfdahrt —, in diesen beiden Charakteren in iber-
zeugender Klarheit erscheint: die menschlich-mutige Stimme der
Frau im Gegensatz zu der schroffen Gesetzesgebundenheit der Mdn-
ner.

Antigone ist die Tochter des unseligen Konigs Udipus und seiner
Mutter und Gattin Iokaste. Sie begleitet ihren geblendeten Vater in
die Verbannung, ins Elend, wo er den Tod findet. Nach Theben zu-

218



riickgekehrt, erfahrt sie den Tod ihrer beiden Brider Eteokles, wel-
cher fiir und Polyneikes, der gegen seine Vaterstadt kampfte. Hier
hebt die Tragodie des Sophokles an.

Eteokles erfahrt ein ehrliches Begrabnis,

«Des Polyneikes armer Leichnam aber

Darf nicht beweint und nicht begraben

So sei dem Volk befohlen, unbeklagt

Und unbestattet soll man ihn den Végeln,

Sie lauern schon, zum lippigen Frasse lassen!»
Wer’s dennoch tut,

Der stirbt durch Steinigung vor allem Volk.»

Antigones folgsame Schwester Ismene fiigt sich dem Machtwort
des Herrschers:
«Wir miissen einsehen, dass wir Frauen sind,
Mit Mdnnern uns zu messen nicht bestimmt.» —
«...Ich flige mich der Obrigkeit:
Masslos zu handeln hat ja keinen Sinn.»

Antigone aber misst sich mit dem Mann, dem Konig Kreon. Sie
trotzt dem Gesetz und bestattet ihren toten Bruder. Ertappt und vor
den Konig gebracht, soll sie Rechenschaft ablegen. In ergreifenden,

fur alle Zeiten giiltigen Worten stellt sie dem menschlichen Gesetz
das gottliche entgegen:

«Der das verkliindete, war ja nicht Zeus,

Auch Dike in der Totengdtter Rat

Gab solch Gesetz den Menschen nie. So gross
Schien dein Befehl mir nicht, der sterbliche,

Dass er die ungeschriebnen Gottgebote,

Die wandellosen, konnte libertrefien.

Sie stammen nicht von heute oder gestern,

Sie leben immer, keiner weiss, seit wann.

An ihnen wolit' ich nicht, weil Menschenstolz
Mich schreckle, schuldig werden vor den Gdéltern.»

Kreon weiss aber nichts von gottgegebenen, ewigen Gesetzen,
denen sich der Mensch fiigen muss. Er pocht vielmehr auf sein Man-
nerrecht, das er nicht preiszugeben bereit ist:

«Wenn sie sich ungestraft das leisten darf,
Bin ich kein Mann mehr, dann ist sie der Mann.»

Nach einem scharfen Wortwechsel bricht dann aus Antigone das
Wort hervor, mit dem sie durch Jahrtausende hindurch behaftet
bleibt — oder gekront wird:

«Mitlieben, nicht mithassen ist mein Teil.» —
«Mich wird im Leben nie ein Weib regieren»,
gibt Kreon zur Antwort und spricht das Todesurteil.

Vergebens sucht Haimon, des Konigs jingster Sohn und Antigo-
nes Geliebter, seinen Vater umzustimmen:

«Mir aber kommt es insgeheim zu Ohren,
Wie sich die Stadt um dieses Mddchen hdrmi:
Sie, die unschuldigste von allen Frauen,

Soll elend sterben flir die schénste Tat!

219



Den eignen Bruder, der im Kampfe fiel,
Hat sie nicht ohne Grab verkommen lassen,
Der wilden Hunde und der Végel Frass,

Ist sie nicht goldner Ehrengabe wert?»

Und spater:
«Drum lass nicht nur die eine Denkart gelten,
Die du flir richtig hdlist, und keine andre!
Drum beuge dich und wandle deinen Sinn!»

Kreon aber reagiert auf solche Vorstellungen mit Schimpfnamen
wie «Weibes Fron», « Weibshoriger». Da dringt die Diskriminierung
der Frau durch, der Frau, die nicht selten dem wahren Menschentum
so viel ndher steht als der in patriarchalischen Gesetzesfesseln stek-
kengebliebene Mann.

Antigone ist in die Geschichte eingegangen als die Frau, die tat-
sdachlich eine neue Denkart vertritt, die Stimme der Menschlichkeit
in einer barbarischen Welt.

In seiner Schrift «Von der europdischen Mission der Frau» be-
schwort Coudenhove-Kalergi, der Vorkampfer fiir ein einiges Europa,
die Welt:

«Hier gilt es, ein neues Weltreich zu griinden; aber nicht im mdnn-
lichen Geist der Eroberung und des Imperialismus, sondern im weiblichen
Geist der Menschlichkeit und des Friedens, in jenem Geist, dem Sophokles
in seiner ,Antigone’ Ausdruck gegeben hat durch jene unsterbliche Parole
aller wahrhaft weiblichen — weil menschiichen — Politik: ,Nicht mitzuhas-
sen, mitzulieben bin ich da'.»

Darf man nicht sagen, dass von der dichterischen Gestalt der An-
tigone eine erzieherische, eine sittliche Kraft ausstromt bis in unsere
Zeit hinein?

IPHIGENIE

Noch einer andern Frau aus der griechischen Sagenwelt sei ge-
dacht, weil ihre Menschlichkeit und damit ihre erzieherische Kraft
ihre segensreiche Wirkung hat bis zum heutigen Tage. Wahrend aber
Antigone ihre Unsterblichkeit einem griechischen Dichter verdankt,
dirfen wir uns keineswegs auf Euripides berufen, wenn wir Iphige-
nie an die Seite ihrer unglickseligen Schwester stellen. Euripides
dramatisiert die alte Sage von dem Fluch, der iiber des Tantalus Ge-
schlecht wiitet. Der Muttermérder Orestes soll auf Befehl des Gottes
Apoll das Standbild dessen Schwester aus Tauris zuriickholen. Dort
findet Orestes seine verloren geglaubte Schwester als Priesterin der
Artemis. Sie hilft ihm, das Bild zu stehlen, da sie den Barbaren, deren
Priesterin sie gezwungenermassen ist, weder Treue noch Wahrheit
schuldig zu sein glaubt. Der Anschlag wiirde misslingen, wenn nicht
der «deus ex machina» in Gestalt der Gottin Athene erschiene und
alles zu einem guten Ende fihrte: Losung des Fluchs, Stihnung der
Schuld, Rickkehr in die Heimat —, alles ist das Werk der Gotter. Es
herrscht eine despotische Notwendigkeit, ein blinder Fatalismus. Von
dieser Iphigenie geht keine erzieherische Kraft aus. Unter den Han-

220



den Goethes, der damals die Pein des von den Furien verfolgten
Orest wie die rettende und heilende Liebe einer Frau im eigenen
Leben erfuhr, verwandelt sich die dramatisierte Fabel des Euripides
in ein psychologisches Drama, in das Hohelied der Humanitdat.

Im Gegensatz zu Antigone, die wir erst durch ihre letzte heroische
Tat kennenlernen, begegnen wir Iphigenie in ihrem segenspenden-
den Wirken zum Wohle der Barbaren. Was entgegnet Arkas auf die
Klage der aus der Heimat Verbannten um ihr nutzloses Leben?

«Wer hat des Konigs triiben Sinn erheitert,
Wer hat den alten, grausamen Gebrauch,
Dass am Altar Dianens jeder Fremde
Sein Leben blutend lidsst von Jahr zu Jahr
Mit sanfter Uberredung aufgehalten
Und die Gefangenen vom gewissen Tod
Ins Vaterland so oft zuriickgeschickit?»
Arkas fahrt fort:
«...wenn von deinem Wesen
Auf Tausende herab ein Balsam (rdufelt,
Wenn du dem Volke, dem ein Gott dich brachte,
Des neuen Gliickes ew'ge Quelle wirst,
Und an dem unwirtbaren Todesufer
Dem Fremden Heil und Riickkehr zubereitest?»

Der «reinen Schwester Segenswort», ihre menschliche Nahe bringt

dem Bruder Heilung von den Qualen der Verfolgung:
«Es léset sich der Fluch, mir sagt's das Herz.
Die Eumeniden ziehn, ich hére sie,
Zum Tartarus und schlagen hinter sich
Die ehrnen Tore fernabdonnernd zu.»

‘Wohl ist damit der Fluch gebannt — nicht durch einen «deus ex
machina», sondern durch die schwesterliche Liebe —, aber noch ist
der Weg zur Riuckkehr nicht frei. Um des Gotterbildes willen wird
ein Betrug geschmiedet, der zu einer gewalttdatigen Losung auszu-
arten droht. Noch einmal ist es die sittliche Kraft der Frau, welche
die Hadernden versohnt. Wahrend die Iphigenie des Euripides glaubt,
den Barbaren gegeniiber seien Liige und Diebstahl erlaubt, spricht
die von Goethe geschaffene Gestalt nach hartem Kampfe die Worte
aus:

«Weh! o weh der Liige! Sie befreiet nicht

Wie jedes andre wahrgesprochne Wort

Dije Brust; sie macht uns nicht getrost, sie dngstet den,
Der sie heimlich schmiedet. . .»

Iphigenie kann den Koénig der Taurier, den sie durch die Ableh-
nung seiner Werbung verletzt hat, nicht hintergehen. Ihr Geschick
und das der Freunde legt sie in seine Hiande — mit einem erschiit-
fernden Appell an dessen verzeihende Giite:

«Verdirb uns — wenn du darfst.»

Und Thoas lasst sich erweichen. — Die sittliche Kraft eines Men-
schen wirkt, heilt, erlost, bringt aber auch die guten Krafte im Mit-
menschen zur Entfaltung. (Fortsetzung folgt)

221



	Erziehende Frauen in der Dichtung : [Teil 1]

