
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 77 (1973)

Heft: 1-2

Artikel: Menschenschutz- und Naturschutz

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschenschutz- und Naturschutz

In der Zeit von April 1969 bis Ende Februar 1971 wurden als
Abendsendungen im Studio Basel kurze Betrachtungen von Professor

Adoli Portmann unter dem Titel «Unterwegs in das dritte
Jahrtausend» gebracht. Diese Radiobeiträge sind 1971 in einem handlichen
Band herausgekommen (Walter-Verlag, Ölten). Das Buch trägt den
Titel «Wir sind unterwegs — Der Mensch in seiner Umwell».
Portmann geht es nicht darum, sein Wissen um die Dinge mitzuteilen;
er will seine Zeitgenossen, die nicht einen so umfassenden Überblick

haben können, anregen, über die gegenwärtige und zukünftige
Welt nachzudenken im Hinblick aui ihr eigenes Denken und
Handeln. Aufschlussreich ist jeweils die Rückschau in die Vergangenheit,

auf die Entwicklung unserer Erde und der Natur, besonders des
Menschen. Portmann versteht es, komplizierte Zusammenhänge so
darzustellen, dass sie auch für den Laien überschaubar und verständlich

sind. Dieses Buch des bekannten Wissenschafters und Denkers
möchten wir sehr empfehlen.

Gerade weil Menschenschutz und Naturschutz so eng zusammenhängen,

möchte ich heute einmal die zwei Pole möglichst scharf
gesondert sehen, die das Spannungsfeld des Naturschutzes in unserer

Zeit bestimmen, die zwei verschiedenen Aufgaben, die er uns
stellt. Da ist zunächst einmal das, was mit dem neuen Beschluss des
schweizerischen Bundesrates versucht werden soll: der Menschenschutz.

Wir wissen, dass unsere vitale Sphäre bedroht ist, dass die
Luft verpestet ist, dass wir kein sauberes Wasser mehr haben, dass
wir mit chemisch-technischen Mitteln die Wälder entlauben können,
dass dunkle Mächte den Bakterienkrieg und die Sterilisierung fruchtbaren

Bodens vorbereiten. Das alles ist letztlich eine Tatsache, die
zum Naturschutz aufruft, die aber in allererster Linie unmittelbar
den Schutz des Menschen betrifft. Daneben aber besteht eine zweite,
ganz andere Aufgabe: die Notwendigkeit, gegen die Vernichtung
der aussermenschlichen Lebensformen in der wilden Natur
anzukämpfen.

Ich möchte vom zweiten Aufgabenkreis, vom Schutz der
aussermenschlichen Natur, ganz besonders sprechen, denn diese Aufgabe
führt uns zurück über Jahrtausende in die grossen Probleme der
Beziehung des Menschen zur Natur überhaupt. Ein Schutz der Natur,

das war während Jahrhunderten überhaupt ganz unwichtig,
unnötig. Wer dachte schon daran, dass sich jemand über das
Aussterben grosser Tiergestalten oder das Verschwinden einzelner
Pflanzen aufregen könnte? Die Verhältnisse hatten keine solchen
Proportionen angenommen, wie wir sie erleben müssen. Dazu kommt,
dass früher der Mensch in seinem Verhältnis zur Natur sich moralisch

legitimiert glauben durfte. Solange die biblischen Überzeugungen
im Abendlande ihre volle Geltung hatten, galt eben das Bibelwort:

«Seid fruchtbar und mehret Euch, füllet die Erde und machet

5



sie Euch Untertan.» Die Wildnis war in jenen Zeiten so bedrohend,
die Menschheit so gering in Zahl und Ausbreitung, dass man ruhig
ein solches Wort als Leitlinie für sein Tun nehmen konnte. Die
Ausnutzung der Natur nach allen Richtungen war richtig, die Vermehrung

der Menschen ebenfalls. Diese Vermehrung wurde ja überdies
eingedämmt durch Seuchen und Daseinskampf. Es herrschte ein
Gleichgewicht, das die Probleme noch nicht aufkommen liess, die
uns heute vor Augen stehen.

Aber die Zeiten haben sich geändert. In jahrhundertelangen
Kämpfen hat die Wissenschaft sich aufgelehnt gegen ein Gebot, das
ihr ebenfalls von der biblischen Überzeugung her aufgenötigt worden

war, nämlich den Wissensdrang zu unterdrücken. Jahrhundertelang

hat die Kirche aufgrund der biblischen Legitimation gegen die
Erforschung der Natur gekämpft. Jahrhundertelang und unter grossen

Opfern hat die Wissenschaft schliesslich den Sieg errungen über
die Dogmen der christlichen Welt des Abendlandes.

Aber wir dürfen in diesem Augenblick, da die Zeiten sich wieder
geändert haben, nicht vergessen, dass der Kampf der Kirche gegen
Wissbegierde eine gewaltige Bremswirkung gegen die Technik und
gegen Auswüchse der Wissenschaft gesetzt hat. Auch hielt letztlich
dieser selbe Kampf die Bevölkerungszunahme zurück und sorgte so
schliesslich, ohne es zu wollen, für eine verlangsamte Naturausbeutung

und für ein verhältnismässiges Gleichgewicht von Natur und
Menschenwerk.

Niemand wird heute die Wissenschaft missen wollen oder ihren
produktiven Fortschritt hindern. Alle Völker, auch die fern vom
Abendland lebenden, wollen und müssen an der Technik, die wir
erfunden haben, teilhaben. Wir aber sollten uns bewusst sein, dass
mit dem Fall der einen Schranke, der Schranke, welche die
Forschung hindern wollte, auch die zweite, nämlich die Verlangsamung
der Naturverwüstung, gefallen ist. Ausbeutung und Raubbau haben
die heutige Bedrohung gebracht. Die Natur ist schutzlos preisgegeben,

seit die ursprünglichen Sozialverhältnisse sich vollkommen
verändert haben.

Das stellt nun an uns alle eine schwierige Frage: die nach dem
Recht der aussermenschlichen Natur auf ihre Existenz. Ja gibt es
denn das überhaupt? Die alte Moral, die wir einst aus den
biblischen Traditionen aufbauten, stellte die Frage überhaupt nicht.
Viel zu übermächtig war die Wildnis, viel zu sehr war der Kampf
gegen diese Wildnis eine selbstverständliche Aufgabe des
Menschen. Die egoistische Gesinnung der Ausnutzung, die unser
heutiges Leben über weite Strecken beherrscht, die kennt auch kein
Recht der aussermenschlichen Natur auf Existenz. Erst das
Verschwinden von grossen, einzigartigen Naturgestalten, das Erlöschen
ganzer Geschlechter von Tieren und Pflanzen, das Verarmen unserer
eigenen, engeren Umwelt haben uns das schwere Problem der
Verantwortung überhaupt gestellt. Erst jetzt müssen wir überhaupt fra-

6



gen, wie wir dem Naturschutz eine legitime Basis geben und wie
wir die gleichgültigen Menschen von der Notwendigkeit des
Naturschutzes überzeugen. Das ist gar nicht leicht; viel zu sehr und
zu lange haben wir uns daran gewöhnt, über die aussermenschliche
Natur zu verfügen, unsere Umwelt zu misshandeln, bis schliesslich
diese Misshandlung und dieses Verfügen uns selbst an den Rand
des Abgrunds gebracht haben. Es gilt also, Naturschutz in nächster
Zeit als eine legitime Selbstverständlichkeit unseres Alltags zu
erkennen, es gilt, sich der unabdingbaren Notwendigkeit solchen
Schutzes bewusst zu werden.

Zu solcher Legitimation sehe ich nur zwei Wege. Der eine wird
in letzter Zeit von der Wissenschaft bereits selber intensiver
begangen: es ist der Weg der forschenden wissenschaftlichen Einsicht
in die tieferen Zusammenhänge aller Lebensformen, in die
Zusammenhänge von Pflanze und Tier, von Tier und Pflanze und Mensch,
der Weg der Ergründung der Zusammenhänge von Luft, Wasser,
Boden und Leben! Es ist eine neue Wissenschaft im Entstehen, die
noch nicht überall in ihrer Bedeutung voll gewürdigt ist: die Ökologie,

die Erforschung der Zusammenhänge von Leben und Umwelt.
Auf dieser Ökologie wird in Zukunft in erster Linie die Last der
Beweisführung ruhen, dass wir nach allen Seiten Naturschutz mit
grösstem Eifer betreiben müssen. Doch es gibt noch eine zweite
Möglichkeit, den Naturschutz zu rechtfertigen, uns die Verantwortung

tiefer bewusst zu machen, die wir mit der Vernichtung der Natur
auf uns nehmen. Ich sehe sie in der Einsicht, dass Lebewesen,
Gestalten, die wir nicht selber machen können, die wir nicht herstellen

können, weder mit den Mitteln der Technik, der Wissenschaft
noch durch andere Möglichkeiten — dass diese Gestalten ein eigenes

Recht auf Existenz haben, dass sie von uns Ehrfurcht fordern.
Zweifellos wird der Kampf gegen manche Lebensformen nie aufhören.

Wir kämpfen gegen Parasiten, wir kämpfen gegen
Infektionsmöglichkeiten, die ja auch mit zum Lebendigen gehören, aber es
wird eine Grenze geben, wo wir unser Menschenrecht gegenüber
dem Lebensrecht des Aussermenschlichen untersuchen und prüfen
müssen. Die Juristen kennen freilich noch kein Gesetz, das diese
Rechte des aussermenschlichen Lebens betrifft. Wir kennen wohl
für unser Menschenleben das Recht der Unmündigen, wir wissen,
dass die Ungeborenen ein Recht auf ihre Bewahrung haben; aber die
Legitimation des Naturschutzes lässt sich auf dieser Basis allein
nicht durchführen, sie muss herauswachsen aus Verstand und
Gefühl. Es muss eine Einstellung zur Natur gefunden werden, die uns
aufs neue das Masshalten in der Welt lehren kann. Wir dürfen
schliesslich unseren Nachkommen nicht nur die blosse physische
Erhaltung garantieren; wir müssen dafür sorgen, dass die Quellen
von Lebensfreude, von Erkenntnis, die uns die wilde Natur dauernd
bietet, für den Menschen auch in Zukunft bereit sind. Grosse
Aufgaben der Erziehung warten auf uns!

7


	Menschenschutz- und Naturschutz

