
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 76 (1972)

Heft: 3

Artikel: Die Bildsprache des Volksmärchens

Autor: Kaiser-Braun, Margrit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bildsprache des Volksmärchens

«Was haben die Volksmärchen an sich, daß sie uns so seltsam
anziehen?» So begann Max Lüthi seine Aufsatzfolge «Märchendeutung»

im Herbst 1967. Daß am Ende meist alles gut herauskommt,
das Gute belohnt, das Böse bestraft wird, das allein erkläre den
Zauber des Märchens nicht. Er weist auf den Religionshistoriker
Mircea Eliade hin, der einmal gesagt hat, die Hörer des Märchens
erlebten unvermerkt eine Art Einweihung, nicht ganz unähnlich
jener, die wir von den Sitten mancher Naturvölker kennen. Aber auch
in Europa konnte so etwas geschehen. Zum Beispiel weiß man
von Petrus Waldes aus Lyon (1140—1217), daß er aus Schaulust

den Lyoner Jahrmarkt besuchte und dort zufällig einen
fahrenden Vaganten mit lebhaftem Gebärdenspiel eine altchristliche
Legende erzählen hörte. Ein inneres Beben überkam ihn. Die
Erschütterung war so stark, daß er sein Leben vollständig veränderte
und zum Gründer der Waldenser-Bewegung wurde. Der moderne
Mensch läßt sich allerdings kaum mehr so rasch erschüttern oder
einweihen, aber es muß schon etwas an einer Sache sein, wenn sie
ihn «seltsam anzieht».

Die Brüder Grimm berichten, wie ihnen eine Frau, die «Viehmän-
nin», wesentliche Märchen erzählt habe. Sie hielt streng darauf, daß
sie in ihrem Wortlaut aufgeschrieben wurden, weil der Duktus des
Geschehens es so verlange, ein Zeichen, daß mit dem Märchen etwas
ganz Bestimmtes ausgesagt werden soll. Das echte Märchen ist eine
Kunde, eine Botschaft, nicht die Schöpfung eines Einzelnen. Ein
Beweis für die Weltwanderschaft der Märchen zeigt sich darin, daß
das gleiche Motiv in den verschiedensten Kulturkreisen auftaucht,
nur sind die Akzente verschieden wie der jeweils besondere
Charakter eines jeden Volkes und seiner Kultur.

Erzählen die Mythen von der göttlichen Uberwelt der Völker,
die Heldensagen vom Schicksal eines Volkes und seiner Führer, so
die Volksmärchen vom dramatischen Entwicklungsgeschehen im
einzelnen Menschen. Es sind in ihnen geistige Gesetzmäßigkeiten
wirksam. Wilhelm Grimm, der Märchensammler, erklärt: «Gemeinsam
allen Märchen sind die Oberreste eines in die älteste Zeit
hinaufreichenden Glaubens, der sich in bildlicher Auflassung übersinnlicher
Dinge ausspricht. Dies Mythische gleicht kleinen Stückchen eines
zersprungenen Edelsteins, die auf dem von Gras und Blumen
überwachsenen Boden verstreut liegen und nur von dem schärfer blik-
kenden Auge entdeckt werden. Die Bedeutung davon ist längst
verloren, aber sie wird doch noch empfunden und gibt dem Märchen
seinen Gehalt, während es zugleich die natürliche Lust an dem
Wunderbaren beiriedigl; niemals sind sie bloß Farbenspiel gehaltloser

Phantasie.»

49



Daß man sich unter Märchen oft etwas Phantastisches, ja
Unglaubwürdiges vorstellt oder etwas, was zu schön ist, um wahr zu
sein, also etwas Utopisches, rührt vom literarischen Kunstmärchen
her, das einen bestimmten Verfasser hat, aus dessen persönlicher
Phantasie es entstand, oder auch von Volksmärchen, die uns in
entstellter oder verfälschter Art überliefert sind. Daraus ergaben
sich die Mißverständnisse.

Die moderne Märchenforschung erklärt: Echte Märchen sind
die Wunschträume der Völker im mythologischen Zeitalter. Simrock
faßte im 19. Jahrhundert den Bewußtseinswandel im Blick auf den
germanischen Mythos in das Bildwort «Götterdämmerung», weil
jene mystische Schau einer göttlichen Uberwelt verdämmerte, die
Bindung an die früher erlebte jenseitige Welt erlosch. Das war nötig

für die selbständige Persönlichkeitsentwicklung der abendländischen

Menschheit; sie wurde zum Schicksal jedes einzelnen
Menschen. Die Märchen, besonders die von den Brüdern Grimm
unermüdlich gesammelten, spiegeln diesen Bewußtseinswandel: Ein
Reich muß verlassen, ein Königtum aufgegeben werden; Armut,
Prüfungen setzen ein, bis aus eigener Kraft ein verjüngtes Reich
gefunden, ein neues Königtum erworben wird. Im Grund haben viele
Märchen etwas gemeinsam mit dem johanneischen Wort «Ich habe
euch zu Königen gemacht».

Diese innere Verwandtschaft vieler Märchen mit den Evangelien
hat Friedel Lenz (München), lebenslang beschäftigt. Sie studierte
Germanistik. Die Vorlesungen von Heinrich Wölitlin beglückten
sie, während der Universitätsbetrieb ihr sonst hinsichtlich dieser
Fragen nicht das bot, was sie suchte. In die Öffentlichkeit getreten
ist sie erst, als nach der Hitlermacht Schuldige für die Greueltaten
des Nationalsozialismus gesucht wurden und eine Hetze gegen
die Volksmärchen aufgezogen wurde. Friedel Lenz war gerüstet auf
Grund langer Vorarbeit. Dank ihrer Sprachkenntnisse hatte sie
dreißig der schönsten russischen Johannesmärchen (1) und aus dem
Englischen eine keltische Drachenmythe (2) übersetzt. Die
skandinavischen Volksmärchen interessierten sie ebenfalls. Ihre
Forschungsarbeit beschränkte sie auf europäische Märchen, weil zum
Verständnis seiner Märchenbilder die Vertrautheit mit der Kultur
eines Volkes gehört. In der Folge wurde sie zu Kursen und
Vorträgen in die verschiedensten Länder, auch an Universitäten, gerufen.

In die Schweiz kam sie durch Kurse an Kindergartenseminaren.
Später sprach sie über zwanzigmal im Zürcher Kunsthaussaal,

der meist überfüllt war. Auch dies ist ein Zeichen dafür, wie sehr
besonders junge Leute ihre Art, Märchen zu erzählen und zu deuten,

schätzten. Nach monatelanger Krankheit starb Friedel Lenz im
Alter von 72 Jahren im November 1970, doch war es ihr noch möglich,

ihre Lebensarbeit auf Grund ihrer Studien und Vortragsvorbereitungen

in den Band

50



«BILDSPRACHE DER MÄRCHEN»
zu fassen, der nun herausgekommen ist (3). Eingangs orientiert sie
über die Bedeutung des Volksmärchens allgemein und für die
Entwicklung des Kindes. Im Hauptteil des Buches werden sechsundzwanzig

der bekanntesten Grimmschen Märchen abschnittweise —
in Kursivschrift — erzählt und erläutert. Sie unterscheidet
Schicksalsmärchen wie «Dornröschen», «Schneewittchen», «Rotkäppchen»
und so weiter, wo der Mensch ohne persönliche Schuld in ein Schicksal

verflochten, aber auch ohne persönliches Verdienst, aus Gnade,
erlöst wird — und Märchen, wo der Mensch als Mitgestalter schwere

Prüfungen und Entwicklungen auf verschiedensten Wegen
durchzumachen hat, wie unter anderem in «Brüderchen und Schwesterchen»,

«Aschenputtel», «Frau Holle», «Die sieben Raben». Den
Schluß bildet ein überblick über die Sprachbilder in den Märchen,
wie Landschaften, Amt und Beruf, Kleidung, Nahrung, Pflanzen,
Tiere und die menschlichen Gestalten und was sie eigentlich aussagen

im Werdeprozeß, der sich im Innern des Menschen abspielt.
Das ist so spannend, weil man sich im Verlaufe des

Märchengeschehens immer wieder fragt, wie sich das nun erklären läßt —
und siehe, es wird alles selbstverständlich und einleuchtend. Dies
setzte allerdings große kulturgeschichtliche, auch naturwissenschaftliche

Kenntnisse voraus, damit das Wesen des Apfels, der Rose,
des Frosches und so weiter anschaulich werden konnte. Anregungen
gaben Hinweise aus der Anthroposophie, aber was Friedel Lenz
daraus gemacht hat, ist ganz eigenschöpferische, unentwegte
Forschungsarbeit.

DAS «GRAUSAME» IM MÄRCHEN
Auch hiezu gab die Bibel der Verfasserin Hinweise, wie im

Christuswort: «Wenn dir dein rechtes Auge ein Anstoß zur Sünde wird,
so reiß es aus und wirf es von dir.» Das ist Bildsprache für
Sinnesänderung, und solche ist dem Volksmärchen auch eigen, weil es ein
Drama darstellt, das sich im Innern des Menschen abspielt. Die
Fülle der Sprachbilder war für die Forscherin anfangs beinahe
verwirrend, bis sie entdeckte, daß Märchenforschung eigentlich
Sprachforschung ist. Wir sind uns im täglichen Wortgebrauch gar nicht
bewußt, was wir ständig bildhaft aussprechen. Wir sagen doch auch
«jemand ist mit Blindheit geschlagen», weil er Notwendiges nicht
durchschaut, oder «man verliert den Kopi» oder «den Boden unter
den Füssen». Wir brauchen es vergleichsweise; im Märchen
geschieht es.

Was heute abstrakt philosophisch, theologisch, psychologisch
in Gestalt von «Bildung» geboten wird, geschah früher — als
Bildungsmaterial der Völker — bildsprachlich in Märchen. Der innere
Bezug zu einer höheren Sphäre war selbstverständlich. Dieses
mythische Element ist dem gesunden Kinde bis in die ersten Schuljahre
eigen, weil es ja in seiner Kindheit noch eine Menschheits-Frühzeit

51



erlebt und darum nicht verfrüht ins abstrakte Denken gedrängt werden

sollte.
Um Märchen zu erzählen, brauchen Eltern oder Erzieher — auch

wenn sie von den Märchen vielleicht noch «seltsam angezogen» sein
mögen, eine Erklärung, damit sie glaubhaft bleiben können. Erläuterungen,

wie Friedel Lenz sie hier gibt, sind ja niemals für das Kind
bestimmt, aber sie wirken auf den Erzählenden beglückend, weil er
erfährt, welch gute Nahrung er dem Kinde bietet.

Margrit Kaiser-Braun
1) Friedel Lenz: Iwan-Johannes, dreißig der schönsten russischen

Märchen! 2) Friedel Lenz: Die keltische Drachenmythe: Die drei Söhne des
Fischers. Beides mit separater Sinndeutung, J. Ch. Mellinger-Verlag, Stuttgart.

3) Friedel Lenz: Bildsprache der Märchen, Verlag Urachhaus, Stuttgart

1971.

Gedanken zu einem neuen Märchen-Bilderbuch
1949 erschien bei Boivin, Paris, das in Erzieher- und

Lehrerkreisen Aufsehen erregende Werk des bedeutenden französischen
Literaturhistorikers Paul Hazard «Kinder, Bücher und große Leute».
Aus diesem Buch stammen die folgenden Sätze: «Gebt uns Bücher»,
sagen die Kinder, «gebt uns Flügel, hellt uns, ihr, die ihr mächtig
und stark seid, uns in die Ferne zu verlieren. Baut uns azurne
Paläste inmitten verzauberter Gärten; zeigt uns Feen die sich im
Mondschein ergehen. Wir wollen ja alles in der Schule lernen, aber
bitte, laßt uns die Träume.»

In den Spätherbsttagen 1971 ist nun ein Buch erschienen, das
den Kindern «Träume» schenkt und das zugleich Hazards hohen
Forderungen entspricht. Es ist das Werk einer Künstlerin, das
Märchen-Bilderbuch «Beat und Bettina» von Charlotte Frauchiger-Rey-
her. (Buchverlag Tages-Nachrichten, Münsingen).

Kann man heute ein Märchenbuch herausgeben? Die Amerikanerin

Betty Jane Wylie, deren 1971 publizierter Artikel «Fort aus dem
Nimmerleinsland der Märchen» ich letzthin las, würde es verneinen

mit der Begründung, die Märchenwelt sei unseren heutigen
Kindern ganz fremd geworden. Kein Mensch könne sich mehr mit
ihren Gestalten identifizieren. Wer Kinder kennt und liebt und darum

weiß, welche Seelennahrung sie brauchen, wird sich durch
derartige Behauptungen keinen Augenblick beirren lassen. Märchen
gehören in jede Kinderstube, in jede Schulstube, erzählt, gestaltet im
Lied, im Spiel, gemalt, gezeichnet. Die genannte Autorin empfiehlt
als Ersatz für die «mittelalterlichen Schlacken», es sollten Geschichten

aus der kindlichen Umwelt erfunden werden nach dem Muster:
«Man lese Boulevardblätter und hauche etwas Zauber in die AU-
tagsstorys .» Verantwortungsbewußte Erzieher sprechen dazu ein
entschiedenes Nein. Sie versuchen der Autorin gleichzeitig
klarzumachen, daß ihr Feldzug gegen das Märchen nicht besonders ori-

52


	Die Bildsprache des Volksmärchens

