
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 76 (1972)

Heft: 3

Artikel: Einige Gedanken zum Wesen der Sprache

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einige Gedanken zum Wesen der Sprache
Die Vollsprache als Wort-Sinn-Einheit verbindet Außeres mit

Innerem, Sinnliches mit Nichtsinnlichem, Lautliches mit Semantischem.

Sie macht Inneres, nicht Wahrnehmbares auf sinnliche Weise
offenbar. Das Sinnliche, die äußere Hülle, nehmen wir währ in ihrem
Klangleib, ihrem Lautgewand; das Nichtsinnliche, ihren Kern, im
Gedanklich-Begrifflichen, in ihrem Sinngehalt. Das Lautliche wurzelt

in den tiefen träumenden und schlafenden Gefühls- und
Willensschichten des Menschen. Das Gedankliche erwacht im vollen
Lichte des Bewußtseins. Lautliche Fülle verleiht der Sprache
sinnlich-anschauliche Ausdruckskraft, Farbigkeit, auch das Unbestimmte,
Schwankende, Stimmungsmäßige, Atmosphärische. Das Gedankliche
dagegen strebt nach Klarheit, Bestimmtheit, Einigkeit. So vereinigt
die Sprache in sich eine dunkle Nacht- und eine helle Tagseite. —
Ihr Wesen verwirklicht die Sprache am reinsten, wenn der Widerstreit

der beiden gegensätzlichen Kräfte in harmonischem Gleichgewicht

zum Ausgleich gelangt, wenn die Klarheit des Geistes sich
mit der Fülle des Lebens vereint. Am meisten entfernt sie sich
dagegen von ihrem ursprünglichen Wesen, wenn sich die Sprache in
die Extreme hinaus entwickelt: einerseits zum bedeutungslosen Laut,
anderseits zur reinen Information.

Die im Gleichgewicht von Sinn und Klang schwebende Urtorm
der Sprache ist die Dichtung. Dichtung ist Sprache in ihrem
ursprünglichsten und höchsten Sinne; sie ist «Sprache par
excellence.»1 In ihr ist das Unbestimmte, Schwankende, Wogende gebändigt

und geformt durch die ordnende Kraft des Gedankens, aber nur
so weit, daß sich das Sinnenhafte nicht verflüchtigt, daß das
Fließend-Lebendige nicht erstarrt. Die Kräfte der Höhe und der Tiefe
durchdringen sich in der Mitte. Darum bleibt das dichterische Wort
mehrdeutig, evokativ, unabgeschlossen, erschöpflich ausdeutbar. Es

drängt nicht nach scharfer begrifflicher Umgrenzung, sondern nach
Offenheit, Weite, Totalität. Es erweckt in uns die Ahnung eines
umfassenderen Seins. Dieses offenbart sich dem echten Dichter. Wo
andere bloße Dinge, Personen, Zustände, Begebenheiten feststellen,
nimmt der Dichter mehr wahr, als die Augen sehen und die Hände
greifen können: eine unerschöpfliche Fülle wirkender Kräfte und
Beziehungen in Natur und Leben, das eigentliche Sein in der flüchtigen

Erscheinung: «das Unaussprechliche».2 Dieses «Unaussprechliche»,

Unsagbare kann nicht in scharfen Begriffen gefaßt, gesagt, es
muß im Gleichnis, im Bilde zugleich verhüllt und offenbart werden.
«Sobald von tieferen Verhältnissen die Rede sei, trete sogleich eine
andere Sprache ein, die poetische».3 Die poetische Sprache, die Dichtung,

ist, wie die Natur, «offenbares Geheimnis». «Versucht die
Rationalität, ihren Inhalt auf welthaft-logische Eindeutigkeit zu bringen,

dann zergeht das Eigentliche, und es bleibt etwas übrig, das,

47



auch bei höchstem Aufwand an Wissenschaft, im Grunde banal ist.»4
Das aufnehmende Organ des Dichters ist deshalb nicht nur der für
das «Umgreifende» immune Intellekt; der ganze Mensch mit seinem
gesamten Erlebnis- und Erkenntnisvermögen öffnet sich der Welt,
läßt sie in sich einströmen und fließt in sie aus, wird eins mit ihr.
Stein, Pflanze, Tier, Mensch sind ihm nicht zu beherrschende
Objekte, sondern brüderliche Wesen, mit denen er in Sympathie und
Liebe verbunden ist. Deshalb ergibt sich ihm auch das innere Wesen
der Dinge; es offenbart sich im dichterischen Wort, das heraufklingt
wie ein angeschlagener Ton. Aus solchem Einssein des Ichs mit der
Welt entspringt ursprüngliche dichterische Sprache, «Muttersprache
der Menschheit» (J. G. Herder).

#**

Der echte, die Sprache noch ursprünglich sprechende Dichter
hat den Weg der Abstraktion, der Lebensentleerung nicht beschritten.

Er lebt in einer reicheren Welt. Seine Seele ist offen für die
unerschöpfliche Fülle der Natur und des Lebens, für die Weite und
Tiefe des Seins. Er gibt der Zeit, was ihr fehlt. Er stellt das gestörte
Gleichgewicht zwischen der ideellen und der sinnenfälligen Seite
der Sprache wieder her, indem er die Sinnesfülle und Farbigkeit,
das Musikalisch-Rhythmische, das Bildhafte mit den formenden Kräften

des Geistes in harmonischem Einklang verbindet. Seine Sprache
führt den modernen Menschen wieder zu wesenhaften Empfindungen

und Gedanken. Sie hilft ihm bei der Aufgabe, das, was er einst
unbewußt-naturhaft, ohne eigenes Dazutun, in reicher Fülle besaß,
auf neuer Stufe aus erweiterten menschlichen Möglichkeiten heraus
neu zu erringen. Sie hilft ihm, sich wieder mit dem Wurzelgrund
des Seins zu verbinden. Darum wirkt das Tun des Dichters heilend.

1. Wolfgang Schadewaldt: «Das Wort der Dichtung» in «Sprache und
Wirklichkeit», München 1967

1. J. W. Goethe: «Aus Goethes Brieitasche. Nach Falconet und über Fal-
conet», Artemis-Ausgabe.
3. J.W.Goethe «Aphorismen und Fragmente». Artemis-Ausgabe.
4. Romano Guardini: «Die religiöse Sprache» in «Sprache und Wirklichkeit»»,

München 1967

Das Kapitel «Einige Gedanken zum Wesen der Sprache» und der
folgende kleine Abschnitt aus dem Kapitel «Zum allgemeinen Entwicklungsgang

der Sprache» durften wir mit der freundlichen Erlaubnis des
Pestalozzi-Verlages in Zürich dem empfehlenswerten Buche von Heinrich Eitz:
«Fremdsprachlicher Aniangsunterricht und audio-visuelle Methode»
entnehmen.

(Das Buch kann auch beim Trox! er-Verlag in Bern, Friedheimweg 9,

3007 Bern, bezogen werden).

48


	Einige Gedanken zum Wesen der Sprache

