
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 72 (1968)

Heft: 5

Artikel: Polarität und Einheit : in der Dichtung

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Polarität und Einheit

//. IN DER DICHTUNG

Liebe Freundin,

Dein von tiefem Verständnis zeugendes Echo auf meinen
Dezemberbrief ermutigt mich, weitere Schätze aus meiner Polaritäts-Truhe
hervorzuziehen. Schließlich ist es der Gewinn unseres Lebens, daß
wir Menschenherzen bewegt haben, daß, wie Du sagst, wir ihnen
«Sicherheitsgriffe geben, an denen sie sich vorwärts und aufwärts
bewegen können». Ich freue mich, daß Du dem Beryll, des Cusanus
großartigem Symbol, Dein Vertrauen schenkst, daß Du an seine
Kraft glaubst, «die goldene Mitte zu erleuchten, indem sich die von
den Gegensätzen zurückgeworlenen Strahlen im Zentrum brechen».

Schön ist Dein Bekenntnis, daß wir getrost weiter schreiten dürfen,

weil sich die Kraft in der Auseinandersetzung mit dem Gegenpol

mehrt und steigert. Hast Du übrigens in dem prächtigen Gedenkaufsatz

zu Adalbert Stifters 100. Todestage, den Charlotte König im
«Bund» vom 28. Januar veröffentlicht hat, die Stelle auch
unterstrichen: «Die Spannung zwischen zwei Wirklichkeiten, einer äußern
des Alltags und einer innern der Kunst, ist nur eine der vielen
Formen des großen Widerspruchs, durch den wir sind, Gegensätze sind
die natürliche Menschenverlassung, wie sie auch die
Schöpfungserscheinungen bestimmen. Das Licht ist durch das Dunkel.» Mit dem
Beryll auf der Nase, mit des Cusanus wunderbar geschliffenen
Gläsern macht man eben Entdeckungen, die dem unbewaffneten Auge
leicht entschlüpfen. Darum freue ich mich so, daß Du schreibst, Du
wollest Deine Optik auf den Beryll einstellen.

Heute möchte ich ein wenig von der

Doppelmelodie in der Dichtung

plaudern. Ich fange bei
Goethe
an, von dem sein Biograph Viétor sagt: «WoJffe man aus den
Begriffen, mit denen Goethe sich die Vorgänge des Lebens verständlich

zu machen sucht, einen herausheben als fundamentalsten und
wichtigsten, so könnte das nur der Begriff der Poiarität sein.» Und
zwar handelt es sich bei ihm wie bei Cusanus, bei Guardini und
Sganzini, nicht um einen Antagonismus feindseliger, ausschließender
Art, wie bei der logischen Antithese, wo nur eine von beiden
Aussagen gelten kann, sondern um eine ergänzende Wechselbeziehung
zwischen Wirkung und Gegenwirkung, einen Gegensatz, der aus
sich ein Gleichgewicht herzustellen sucht. Du verstehst: dieses
Gleichgewicht, das ist die coincidentia oppositorum des Cusanus.

Wie sagt Stephan George: «Die alte Bahn führt nicht zum Ziel.
Eins-zwei schlug lehl. Nun laß uns noch ein Drittes sehn.» — Ist es

111



verwegen, wenn ich dieses Dritte, den Zusammenfall der Gegensätze,
wie er uns bei Goethe immer wieder entgegentritt, als den Beryll
bezeichne? Sonst höre: «Das Geeinte zu entzweien, das Entzweite zu
einigen, dies ist die ewige Systole und Diastole, das Ein- und
Ausatmen der Welt, in der wir leben, weben und sind.» So tönt es ja
auch in dem kleinen Dir so wohlvertrauten Gedicht:

«Im Atemholen sind zweierlei Gnaden:
Die Luit einziehen, sich ihrer entladen.
Jenes bedrängt, dieses erfrischt;
So wunderbar ist das Leben gemischt.
Du danke Gott, wenn er dich preßt
Und dank ihm, wenn er dich wieder entläßt.»

An diese Verse mußte ich denken, als neulich am Radio ein
Gedicht eines der kürzlich verurteilten russischen Dichter vorgelesen
wurde, in dem es wohl zum Ein-, nicht aber zum Ausatmen kam. Man
spürte an dem verhaltenen, verklemmten Atem die furchtbare Qual
der Unfreiheit, des gestörten Lebensrhythmus.

An anderer Stelle sagt Goethe:
«Die endliche Ruhe wird nur verspürt
Sobald der Pol den Pol berührt.»

Auch die alte Antinomie, der Gegensatz zwischen Natur und
Kunst wird von Goethe zur Synthese, zum Einklang gebracht:

«Natur und Kunst, sie scheinen sich zu ffiehn
und haben sich, eh man es denkt, gefunden;
Der Widerwille ist auch mir verschwunden,
und beide scheinen gleich mich anzuziehen.
Es gibt wohl nur ein redliches Bemühen!
Und wenn wir erst in abgemessnen Stunden
mit Geist und Fleiß uns an die Kunst gebunden.
Mag irei Natur im Herzen wieder glühen.»

Und zu der den Erzieher immer neu beunruhigenden Antinomie
zwischen Freiheit und Bindung sagt er:

«So isf s mit aller Bindung auch beschaffen;
Vergebens werden ungebundne Geister
Nach der Vollendung reinen Höhe streben.
Wer Großes will, muß sich zusammenraffen
fn der Beschränkung zeigt sich erst der Meister,
Und das Gesetz nur kann die Freiheit geben.»

Der Einklang aber, die Bejahung des Gesetzes, der dritte Weg,
sie fordern Anstrengung, redliches Bemühen, unentwegte Arbeit an
sich selber. «Diese beiden Welten gegeneinander zu bewegen, ihre
beiderseitigen Eigenschaften in der vorübergehenden Lebenserscheinung

zu manifestieren, das ist die höchste Gestalt, wozu sich der
Mensch auszubilden hat.» (Goethe.)

Iphigenie, die wahrhaft geeinte Zwienatur, und darum die
Verkörperung des Humanitätsideals, bekennt: «Und folgsam lühlt ich
immer meine Seele am schönsten frei.»

112



Die Zweiseelenhaftigkeit Goethes spricht aus der vielzitierten
Strophe des Faust:

«Zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust,
Die eine will sich von der andern trennen,
Die eine hält, in derber Liebeslust,
Sich an die Welt mit klammernden Organen,
Die andre hebt gewaltsam sich vom Dust
Zu den Gefilden hoher Ahnen.»

Liegt nicht auch in den prachtvollen Versen aus der «Zueignung»
«Warum sucht ich den Weg so sehnsuchtsvoll, wenn ich ihn nicht
den Brüdern zeigen soll?» ein tiefes Sehnen nach Uberbrückung der
Kluft zwischen Einzelmensch und Gemeinschaft?

Die Gegensätze in Goethes eigener Zwienatur sind auseinandergelegt

in Faust und Mephisto, in Egmont und Alba, in Tasso und
Antonio. — Liebes, Du weißt, daß die Auseinandersetzung Goethes
mit dem Prinzip der Polarität Gegenstand einer eigenen Studie,
einer Dissertation, ja eines umfangreichen Buches sein könnte. Meine
bescheidenen Hinweise in einem weitgesteckten Rahmen möchten
nur zeigen, daß der Größte unter den Großen unserer Literatur vom
Beryll angestrahlt war, daß der Zusammenfall der Gegensätze ihm
Lebensaufgabe bedeutete.

Und nun sprechen wir von dem Dichter, den die heutige
Literatengeneration zu den Gestrigen, den überwundenen zählt, der mir
aber während eines langen Lebens und bis ins hohe Alter hinein
Wegkamerad geblieben ist:
Hermann Hesse

Er hat uns auch im Alter noch mancherlei zu sagen. Seine Weisheit

lautet: «Je steiler unsere Gelenke werden, desto mehr bedürfen
wir einer elastischen bipolaren Denkart.» Und am Schluß der
reizvollen Novelle «Der Kurgast» setzt er sich direkt mit seinem lebenslangen

Bemühen um Einklang auseinander. «Wäre ich Musiker, so
könnte ich ohne Schwierigkeiten eine zweistimmige Melodie schreiben,

eine Melodie, welche aus zwei Linien besteht, aus zwei Ton-
und Nebenreihen, die einander entsprechen, einander ergänzen,
einander bekämpten, einander bändigen, jedenfalls aber in jedem
Augenblick, auf jedem Punkt der Reihe in der innigsten lebendigsten
Beziehung stehen. Und jeder, der Noten zu lesen versteht, könnte
meine Doppelmelodie ablesen, sähe und hörte in jedem Ton stets
den Gegenton, den Bruder, den Feind, den Antipoden. Und eben
dies, diese Zweistimmigkeit und ewig schreitende Antithese, diese
Doppellinie möchte ich in meinem Material, mit Worten, zum
Ausdruck bringen und arbeite mich wund daran, und es geht nicht. Ich
versuche es stets von neuem, und wenn irgend etwas meinen
Arbeiten Spannung und Druck verleiht, so ist es einzig dies intensive
Bemühen um etwas Unmögliches, dieses wilde Kämplen um etwas
Nicht-Erreichbares. Denn einzig darin besteht für mich das Leben,
im Fluktuieren zwischen zwei Polen, im Hin und Her zwischen den

113



beiden Grundpfeilern der Welt. Beständig möchte ich mit Entzücken
aul die selige Buntheit der Welt hinweisen und ebenso beständig
daran erinnern, daß dieser Buntheit eine Einheit zugrunde liegt. Die
beiden Pole des Lebens zueinander zu biegen, die Zweistimmigkeit
der Lebensmelodie niederzuschreiben, wird mir nie gelingen.
Dennoch werde ich dem dunklen Befehl in meinem Innern folgen und
werde immer und immer wieder den Versuch unternehmen müssen.
Dies ist die Feder, die mein ührlein treibt.»

Die Spannung zwischen den Polen zum Einklang zu bringen ist
Goethe, dem Klassiker, zuweilen gelungen. Für Hesse, den Romantiker,

bleibt sie unendliches Bemühen. Weil er aber die Spannung
fruchtbar gemacht, ihr Gestalt verliehen hat, darum bleibt er uns
nahe als Bruder, als Freund, nicht selten auch als Antipode. Die
Feder, die mein Dhrlein treibt! Wie jämmerlich, wenn diese Feder
einmal springt, wenn es keine Spannung mehr gibt, kein Fluktuieren

zwischen zwei Polen! An meinem 60. Geburtstag haben die
Schülerinnen zwei Schälchen auf den Tisch gestellt, eines mit Teig,
das andere mit Rahm: These und Antithese. In der Mitte zwischen
den beiden thronte eine schöne Torte mit der Anschrift Synthese.
War das nicht ein vergnüglicher Beweis dafür, daß die Mädchen die
Feder entdeckt hatten, die das ührlein ihrer Lehrerin treibt?

Doch zurück zu Hesse.
Ich möchte nicht näher auf «Narziß und Goldmund» eingehen,

trotzem dort der Gegensatz zwischen dem Künstler und dem Denker,

zwischen Leben und Geist in unvergleichlicher Weise gestaltet
ist. Nur eine bezeichnende Stelle: «Die Naturen von deiner Art,

sagt Narziß zu Goldmund, die mit den starken und zarten Sinnen,
die Beseelten, die Träumer, Dichter, Liebenden sind uns andern, uns
Geistesmenschen, beinahe immer überlegen. Ihr lebet im Vollen,
euch ist die Krall der Liebe und des Erlebenkönnens gegeben. Wir
Geistigen leben nicht im Vollen, wir leben in der Dürre. Eure Heimat

ist die Erde, unsere die Idee. Eure Gefahr ist das Ertrinken in
der Sinnenwelt, unsere das Ersticken im luitleeren Raum.»

Hier ist schon auf die Gefahren jeder Vereinseitigung eines der
Pole hingewiesen, ein Problem, dem Guardini und auch Sganzini bis
ins Feinste nachgehen und das uns später noch beschäftigen wird.

Es ist bezeichnend für Hesse, daß der Demian, die Geschichte
von Emil Sinclairs Jugend, mit dem Kapitel anhebt:

Zwei Welten
«Die eine Welt war das Vaterhaus, aber sie war sogar noch

enger, sie umfaßte eigentlich nur meine Eltern. Diese Welt war mir
großenteils wohlbekannt, sie hieß Mutter und Vater, sie hieß Liebe
und Strenge, Vorbild und Schule. Zu dieser Welt gehörte milder
Glanz, Klarheit und Sauberkeit, hier waren sanfte freundliche Reden,
gewaschene Hände, reine Kleider, gute Sitten daheim. Hier wurde
der Morgenchoral gesungen, hier wurde Weihnacht gefeiert.»

114



Dieser Welt friedlicher Geborgenheit stellt der Dichter jene
andere gegenüber: «Die Well der Dienstmägde und Handwerksburschen,

der Geistergeschichten und Skandalgerüchte, der Betrunkenen
und keilenden Weiber, der Einbrüche, Totschläge, Selbstmorde.»
Bezeichnend für Hesse, für seine Bejahung des Gegensatzes: «Es

war wunderbar, daß es hier bei uns Frieden, Ordnung und Ruhe gab,
Pllicht und gutes Gewissen, Verzeihung und Liebe — und wunderbar,
daß es auch das andere gab, all das Laute und Grelle, Düstere und
Gewaltsame, dem man doch mit einem Sprung zur Mutter entlliehen
konnte.»

Wie dieses Düstere und Gewaltsame in Gestalt des Franz Kro-
mer sich seiner bemächtigt, da ist er zwar von schweren Gewissensbissen

geplagt und findet den Weg zum Geständnis nicht, und doch
gibt das Geheimnis seiner Schuld ihm auch einen gewissen Genuß:
«Dabei funkelte ein sonderbar neues Gefühl in mir auf, ein böses
und schneidendes Gefühl voll Widerhaken: ich fühlte mich meinem
Valer überlegen! Ich lühlte einen Augenblick lang eine gewisse
Verachtung für seine Unwissenheit, sein Schelten über die nassen
Stielel schien mir kleinlich.» Und weiter: «Es war ein erster Riß in
die Heiligkeit des Vaters, es war ein erster Schnitt in die Pfeiler,
aul denen mein Kinderleben geruht hatte.»

Die beiden Welten kämpfen um die Seele des jungen Menschen.
Der überlegene Freund Demian bringt ihm zum Bewußtsein, daß sein
Problem ein Problem aller Menschen, ein Problem alles Lebens und
Denkens sei. «Da überflog mich plötzlich wie ein heiliger Schatten,
und Angst und Ehriurcht kam über mich, als ich sah und lühlte, wie
tief mein eigenstes persönliches Leben und Meinen am ewigen
Strom der großen Ideen teilhatte. Die Einsicht war nicht freudig.
Sie war hart und schmeckte rauh, weil ein Klang von Verantwortlichkeit

in ihr lag, von Nichtmehrkindseindürlen, von Alleinstehen.»
Unter dem Einfluß seines Freundes und dessen Mutter findet

Sinclair, der lange Zeit den dunkeln Mächten verfallen war, so etwas
wie einen vorübergehenden Einklang, der nicht Rückkehr in die
Geborgenheit des Vaterhauses ist, sondern Bereitschaft, den eigenen
Weg zu gehen. Der Einbruch des Weltkrieges, mit dem der Roman
abschließt, wirkt wenig befriedigend, wie ja die meisten Erzählungen

Hesses nicht mit einer harmonischen Zweistimmigkeit der
Lebensmelodie, sondern mit einer jähen Dissonanz enden. — Das gilt auch
für das herrliche Alterswerk
Das Glasperlenspiel

von dem hier eingehender die Rede sein soll. Hesse hat, nebenbei
gesagt, den Cusanus mehrfach zitiert und als einen der Vorväter
des Glasperlenspiels bezeichnet. Aus der inhaltschweren Einführung
hebe ich nur heraus, was für unser Thema, das Wesen der
Antinomie, bedeutungsvoll ist. Dazu gehören die wiederholten Hinweise
auf China, das vielleicht mit den Begriffen Jin und Jang und der

115



ergreifenden Synthese im Tao als Heimat unserer Gegensatztheorie
betrachtet werden darf. Hesse zitiert: «Die Ursprünge der Musik
liegen wert zurück. Sie entsteht aus dem Maß und wurzelt in dem großen

Einen. Das große Eine erzeugt die zwei Pole; die zwei Pole
erzeugen die Kralt des Dunkeln und des Lichten.» — Die Musik
beruht auf der Harmonie zwischen Himmel und Erde, auf der
Ubereinstimmung des Trüben und des Lichten.

Im Glasperlenspiel wird nun die Unio mystica, die Vereinigung
von Wissenschaft und Kunst, die Harmonie zwischen dem Lichten
und dem Dunkel, zwischen Himmel und Erde erstrebt. Wichtig
scheint mir, daß in dieser gewaltigen Synthese, in der Vereinigung,
immer wieder das von Hesse so sehr geliebte Wort heiter erscheint.

«Die Gebärde der klassischen Musik bedeutet: Wissen um die
Tragik des Menschentums, Bejahen des Menschengeschicks, Tapferkeit,

Heiterkeit!»
Auch im Glasperlenspiel geht es, wie im Demian, um zwei Welten,

aber nicht um die Welt der geordneten Bürgerlichkeit, die Welt
des schlechthin Guten einerseits und die Welt des triebhaft Chaotischen

andrerseits, sondern um eine bewußt von höchster Warte aus
aufgebaute Geisteswelt, um Kastalien, das im schroffsten Gegensatz

steht zum «feuilletonistischen Zeitalter». Das «teuilletonistische
Zeitalter» mit seiner Selbstaufgabe des Geistes, seiner «Sintflut von
vereinzelten, ihres Sinnes beraubten Bildungswerken und
Wissensbruchstücken», seiner «grauenhaften Entwertung des Wortes» rief
einer heroisch-asketischen Gegenbewegung. «Vom ältesten China
bis zu den Sagen der Griechen spielt der Gedanke von einem idealen
himmlischen Leben unter der Hegemonie der Musik ihre Rolle.»

Unter der Vorherrschaft der Musik stehen die Eliteschulen
Kastaliens, stehen die an Goethes pädagogische Provinz erinnernden
Bildungsstätten, in welche Joseph Knecht, der Träger der Handlung,

aus innerer Berufung eintritt. «Knecht gehört zu den
Glücklichen», sagt Hesse, «welche recht eigentlich für Kastalien, für den
Orden und für den Dienst in der Erziehungsbehörde geboren und
vorbestimmt scheinen.» Es geht hier nicht darum, den Aufstieg
Knechts bis zur höchste Würde, die der Orden zu vergeben hat,
zum Magister Ludi, dem Meister des Glasperlenspiels, zu skizzieren.
Hesse legt viel Gewicht auf diesen Lebenslauf, finden wir ihn doch
— in doppelter Fassung — nochmals in seiner Prosa aus dem Nachlaß.

Was uns hier interessiert, ist das Kapitel «Die beiden Pole» am
Schluß des ersten Bandes. Nachdem der Meister auf der Höhe seines

Amtes sein Jahresspiel als Chinesenhausspiel zelebriert hat,
«Ruhe, Kralt und Würde ausstrahlend», eine hohe Feier, die
Tausende mit ehrfürchtigem Schauer miterlebten, da faßte er sein
Erlebnis zusammen: «Wir können zufrieden sein, Kastalien und das
Glasperlenspiel sind wunderbare Dinge, etwas nahezu Vollkommenes

sind sie. Nur sind sie es vielleicht allzusehr, sind allzu schön,

116



sie sind so schön, daß man sie kaum betrachten kann, ohne für sie
zu iürchten.»

Das ist Hermann Hesse:
«Wir sollen heiter Raum um Raum durchschreiten,
An keinem wie an einer Heimat hängen,
Der Weltgeist will nicht iesseln uns und engen
Er will uns Stuf um Stuie heben, weiten.
Kaum sind wir heimisch einem Lebenskreise
Und traulich eingewohnt,
So droht erschlaffen.
Nur wer bereit zu Aufbruch ist und Reise
Mag lähmender Gewöhnung sich entraffen.»

Und nun unternimmt es der Dichter, sich dem heikelsten und
geheimnisvollsten Teil seiner Aufgabe zuzuwenden: Er will die Zweiheit

oder Polarität in des verehrten Meisters Leben aufzeigen.
«Vielleicht wird es unsere Aufgabe sein, von jetzt an diese Spaltung
oder besser diese unaufhörlich pulsierende Polarität in Knechts
Seele als das Eigentliche und Kennzeichnende im Wesen des
Verehrten anzunehmen und zu bejahen!»

Auf dem Bejahen liegt der Akzent. Schon in den Knaben- und
Schülerjahren erlebte er etwas von der Macht der nicht kastalischen
Welt. «Es gab draußen hinter den Grenzen der Provinz eine Welt
und ein Menschenleben, welche zu Kastalien und seinen Gesetzen
im Widerspruch standen, welche nicht in der hiesigen Ordnung und
Rechnung aufgingen und von ihr nicht zu bändigen und zu subli-
mieren waren. Und natürlich kannte er das Vorhandensein dieser
Welt auch in seinem eigenen Herzen.»

Wir hören die Doppelmelodie: Geist und Leben, Trieb und Zucht,
Fülle und Form, Freiheit und Bindung, Individuum und Gemeinschaft,

die ganze Skala der Antinomien ist hier anwendbar. Hesse
wendet nun eine ungeheure Sorgfalt darauf, zu zeigen, wie diese
zweite Melodie in Knecht zuerst leise, dann immer lauter tönt, bis
er, auf der Höhe des Wirkens und des Ruhmes, um seine Entlassung
aus Kastalien ersucht und — ohne Gewährung — Aufbruch und
Reise auf sich nimmt. Wie der Schluß des Demian, so enttäuscht
auch das Ende des Glasperlenspiels. Kaum hat Joseph Knecht der
zweiten Melodie nachgegeben, ist er aus der geistigen Höhe von
Kastalien in die Alltagswelt hinunter gestiegen, so ertrinkt er in
den Fluten eines Bergsees. Wenn auch sein plötzlicher Tod dem jungen

Menschen, dessen Erziehung er sich fortan widmen wollte, zur
Aufforderung wird, sein Leben nun selbst in die Hand zu nehmen,
so bleibt doch ein Gefühl des Unbefriedigtseins zurück. Erreichte
Ziele, wie bei den Klassikern, gibt es bei Hesse nicht. Alles ist Stufe,
alles ist Durchgang, alles ist Fluktuieren zwischen zwei Polen. Die
Gegensätze finden den Einklang nicht. Goethe, der Klassiker, — es
sei wiederholt — hat den Glauben an die geeinte Zwienatur, den
Zusammenfall der Gegensätze, die coincidentia oppositorum. Für

117



den Romantiker Hesse bleibt eine letzte Dissonanz zwischen zwei
Welten.

Liebe Freundin! Es wäre verlockend, nun noch zu erzählen, wie
Thomas Mann ein Leben lang sich mit der Antinomie Geist-Leben
auseinandergesetzt hat, um, im Sinne seines Vorbildes Goethe, in
letzter Reife einen Ausgleich zu finden. Ich möchte auch auf Jeremias

Gottheit hinweisen, von dem sein Biograph Kurt Guggisberg
sagt: «An seinem Werk erkennen wir, wie unauihebbar die Polarität
zwischen dem biologisch-sinnlichen und dem geistig-sittlichen Leben
ist, und gerade diese Einheit des lebendigen Gegensatzes verleiht
seiner Dichtung die Dynamik, Frische und Vielgestaltigkeit echten
Schöpfertums. Alles ist jedoch darauf ausgerichtet, diese Spannung
nicht nur erträglich, sondern fruchtbar werden zu lassen.»

Für Martin Buber, dessen dialogisches Leben in unserem
Zusammenhang wenigstens erwähnt werden muß, ist «alle Dichtung
Gespräch, weil alle Dichtung Gestaltung einer Polarität ist».

Mein Brief würde endlos, würde ich darzustellen suchen, wie
jeder der kurz beschworenen Dichter seinen Beryll handhabt, seine
coincidentia sucht. Dir als Rilke-Verehrerin seien seine Verse in
Erinnerung gerufen:

«Wer seines Lebens viele Widersinne
versöhnt und dankbar in ein Sinnbild faßt,
der drängt
die Lärmenden aus dem Palast,
wird anders festlich, und du bist der Gast,
den er an santten Abenden empfängt,
Du bist der zweite seiner Einsamkeit,
die ruhige Mitte seinen Monologen;
und jeder Kreis, um dich gezogen,
spannt ihm den Zirkel aus der Zeit.»

Seines Lebens Widersinne versöhnen und in ein Sinnbild fassen
und damit aus der seelischen Mitte herausleben, wie Du das Wesen
des Berylls so schön gedeutet hast, das gibt dem Leben eine gewisse
Festlichkeit, eine innere Ruhe, gibt ihm Heiterkeit. Ein Dichter —
ich finde nicht mehr heraus, ob es auch Rilke war, hat vom «sainte
loi du contraste» gesprochen.

Liebes, genug für heute, wenn auch das Thema noch lange nicht
erschöpft ist! Eines scheint mir wichtig: Was Cusanus — und mit
ihm viele andere Philosophen wie Plato, Kant, Hegel — in strengem
Denken auseinandergenommen und wieder vereinigt haben, die hier
zitierten Dichter haben es in lebendige Form gebracht, künstlerisch
gestaltet und rühren darum vielleicht stärker an unsere seelische
Mitte. Aber schon Plato hat in seinem Symposion darauf hingewiesen,

daß die Einheit nur im Eros zu finden sei. Auch die Dichter lehren

uns, daß es zur Uberwindung der Gegensätze, ja auch zur

118



Fruchtbarmachung der Spannung der Liebe bedarf, der hingebenden
Liebe zum Hellen und zum Dunkel, zum Leben und zum Geist.

Dieses Wissen wird uns auch leiten, wenn wir in einem spätem
Brief zeigen möchten, wie der Beryll auf dem weiten Felde der
Erziehung und des Unterrichts sich auswirkt. Du sagst ja auch in
Deinem kostbaren Briefe, weise vorausschauend: «Allen, die am
Erziehungswerk beteiligt sind, muß diese Erkenntnis zum Lichtblick
werden.» Bis dahin wünsche ich Dir besinnliche Stunden im Umgang
mit Deinen und meinen geliebten Dichtern.

In alter und neuer Verbundenheit — und in Heiterkeit! Stets Deine
Helene Stucki

Ein neues Fibelwerk

Auf Beginn des Schuljahres hat der staatliche Lehrmittelverlag Bern
drei neue Erstlesefibeln gleichzeitig herausgegeben: die ganzheitliche
Märchenfibel «£s war einmal», die analytisch dargebotene Fibelgeschichte
«Edi» und die synthetische Umwelt-Fibel «WIR SIND ALLE DA». Jede
Fibel liegt vor in Form eines Mäppchens mit losen Blättern; die ganzheitliche

und die analytische sind zusätzlich mit Wörter- und Bilderkärtchen
ausgestattet, und für alle drei zeichnet als Verfasser-Team eine
Arbeitsgemeinschaft von Berner Elementarlehrerinnen (Dora Bähler, Martha Beck,
Verena Blaser, Hulda Brand, Barbara Brönnimann, Verena Glaus und Lydia
Stupka), die sich in intensiver Arbeit mit den Fragen des ersten
Leseunterrichts auseinandergesetzt haben.

Ihre Loyalität den einzelnen Methoden gegenüber bekundet die
Arbeitsgemeinschaft ausdrücklich in dem gleichzeitig mit den Fibeln erschienenen

gemeinsamen Kommentar, der ausführliche Vorschläge zur
praktischen Durchführung jedes Lehrganges enthält. In einem kurzen
Einführungskapitel dazu heißt es: «Die drei vorliegenden Lehrgänge stehen unter

einem gemeinsamen methodischen Grundgedanken: Alle gehen vom Ganzen

zum Teil und benützen die gewonnenen Teile zur Wiederherstellung
eines Ganzen. Sie sind also grundsätzlich analytisch oder analytisch-synthetisch

ausgerichtet. Selbst im Lehrgang «WIR SIND ALLE DA», der mit
der bewußten Betonung des einzelnen Buchstabens scheinbar synthetisch
beginnt, erkennt das Kind die Einzelheiten immer aus einem Erlebnis- und
Textganzen. Auch hier ist der Einzelbuchslabe Bestandteil eines Wortes
und damit eines sinnvollen Ganzen .»

Loyalität bedeutet aber keineswegs Gleichgültigkeit den Methoden
gegenüber. Man hat Respekt vor dem Andersdenkenden und erwartet
dafür den gleichen Respekt des andern für die eigene Uberzeugung. So ist
es möglich, daß jede Methode unangefochten ihren eigenen Weg verfolgen
kann ohne verwischende Konzessionen. Die Verschiedenheit der
Lehrgänge wird schon auf dem Umschlag des Mäppchens sichtbar durch einen
deutlichen Methodenvermerk, der in wenigen Worten das Vorgehen
kennzeichnet. Für die Märchenfibel «Es war einmal», die kurze Texte nach fünf
Grimm-Märchen enthält, lautet er: «Leselehrgang ohne Hinweise auf das
Ablösen der einzelnen Buchstaben (Groß- und Kleinbuchstaben); für die
analytische Fibel «Edi», die nach dem gleichnamigen SJW-Heft von Dora

119


	Polarität und Einheit : in der Dichtung

