
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 72 (1968)

Heft: 9

Artikel: Das Musische als belebende Kraft

Autor: Kelterborn-Hämmerli, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Musische als belebende Kraft
Von Dr. phil. Anna Kelterborn-Hämmerli

Das Tagungsthema der diesjährigen Internationalen Lehieitagimg
im Kinderdorf Pestalozzi, Trogen, lautete: «Musische Bildung und
Leistungsschulung.» Verschiedene prominente Erzieher des In- und
Auslandes befaßten sich mit dem schöpferischen Gestalten im
Unterricht und mit der musischen Bildung. Wir freuen uns, aus der
Vielfalt des Gebotenen nachfolgend den Vortrag von Frau Dr. phil.
Anna Kelteibom-Hämmeili, Uerikon, ZH, bringen zu dürfen.

Ungewollt und ungerufen stellt sich das Bild der Musen selber
ein, wenn wir von «musischer Erziehung» hören, das Bild jener
inspirierenden Kräfte, denen das Altertum einen so ernsthaften Kult
weihte. Zwar rief schon Carl Spitteier aus, mit dem zu Schanden
gelogenen Namen «Muse» dürfe man eine erlebte Wahrheit nicht
verunehren. Und heute ist es selbstverständlich noch viel leichter,
einen solchen Namen zu karikieren und die Karikatur hierauf mit
vollem Recht abzulehnen. Aber dabei wollen wir uns nicht aufhalten,

sondern uns zunächst dem Musen-Myfhos zuwenden, der gerade
für unser Tagungsthema Wesentliches aussagt. Vor allem scheint
mir bemerkenswert, daß man sich diese Gottheiten nicht etwa wie
unverbindlich über den Wolken schwebend vorstellte, nein, man
wußte, daß sie imstande sind, kräftig in das soziale Leben einer
Gemeinschaft einzugreifen. So wurde die Stadt Kröten von Pythagoras
aufgefordert, den Musen ein Heiligtum zu errichten, um die bürgerliche

Eintracht zu bewahren, und die Spartaner opferten den Musen
sogar vor der Schlacht, damit nicht das Ungestüm des Kampfes sie
beherrsche, sondern dessen Sinn, Zweck und Ziel. Nicht weniger
entspricht es aber einer inneren Realität, wenn die Ilias mit den
Worten beginnt: «Singe, o Göttin, den Zorn des Peleiden Achilleus»,
und wenn der erste Vers der Odyssee lautet: «Singe, mir, Muse, den
Mann, den Vielgereisten.» Das ist keine Phrase. Man wußte, daß
jeder Sänger zuerst ein Hörender ist und erst spricht, wenn die
Stimme der Muse durch ihn erklingt. Prof. Walter F. Otto erwähnt
und belegt diese und weitere Beispiele in einer tiefgreifenden Studie.

Er geht sogar so weit, in der Verehrung der Musen die Summe
aller griechischen Religiosität und Philosophie zu sehen. Denn, so
sagt er, rein ästhetische Gesichtspunkte reichen zur Beurteilung
dieses Musischen längst nicht aus, weil nämlich das Singen und
Sagen auch alle Erkenntnisse umschließe. Damit sind wir bei der
Einsicht angelangt, die Schiller zu den Versen führte: «Nur durch
das Morgentor des Schönen dringst du in der Erkenntnis Land.»

Beide Denker zeigen jedenfalls etwas für unser Thema
Belangreiches: Schönheit und Kunst befriedigen nicht nur das Gefühl —
und sie rufen auch, wenn sie echt sind, keinen Gefühlsüberschwang
hervor — sondern sie sind verschwistert mit der Wahrheit und dem
Wahrheitsuchen. Keinen mehr oder weniger entbehrlichen Schmuck

239



des geistigen Lebens stellen sie dar, sondern eine seiner Wurzeln.
Ihre Pflege befruchtet daher immer das gesamte Leben und harmonisiert

nicht zuletzt das Verhältnis zum Mitmenschen, sie führt wirklich

zu der «bürgerlichen Eintracht».
Gerade in dieser Hinsicht erweist sich die Musik als ein

Musengeschenk direktester Art. Der mythische Orpheus besänftigt nicht
nur wilde Tiere, er bringt sogar den Entschluß der Todesgötter ins
Wanken. Und der historische Plato verlangt von dem Jüngling, der
in seine Akademie eintreten will, daß er bewandert sei in Geometrie

und Musik. Der Sinn für Musikalisches entspringt unserem
Wesenskern und berührt nicht nur dessen Oberfläche, dies wurde immer
wieder empfunden und in den Begriffsbildern der jeweiligen Zeit
auch ausgesprochen. Ich will hier nur eine Stimme aus dem 19.
Jahrhundert erwähnen, diejenige Jakob Burckhardts: Er fühlte sich
angewidert, wenn er Menschen, die er als trocken und philiströs
kannte, im Konzertsaal sitzen sah! Er gestand es seinem Studenten
Spitteier, der soeben behauptet hatte: «Nur gute, mit Herz begabte
Menschen können wahrhaft musikalisch sein, die andern heucheln
sich Musikliebe bloß vor.»

Die Persönlichkeit Carl Spittelers selbst interessiert uns hier
ebenfalls, denn er erlebte das Umfassende alles Musischen in
schmerzlicher Intensität. Zeitlebens fühlte er sich mehr zum Maler
und Musiker geboren als zum Dichter. Die musikalischen Essays,
die er zur Zeit seiner Redaktionstätigkeit verfaßte, füllen denn auch
ein stattliches Bändchen, und sie behandeln so aktuelle Themen wie
«Die Charakteristik der Tonarten», «Zur Ästhetik des Tempos», «Der
konventionelle Schluß der Musikstücke» etc. Sinngemäß ist zudem
die erste autobiographische Skizze des Dichters «Die Musik mein
Zuchtmeister» überschrieben.

Nun soll aber wiederum ein Blick auf den Mythos uns weiterführen.

In Hesiods Schöpfungsgeschichte erscheint kein Geringerer
als der Himmelskönig «Zeus, der Vater der Götter und Menschen»
als Erzeuger der Musen. Damit sehen wir unsere neun Schwestern
sogleich in den umgreifendsten Weltzusammenhang gestellt- Noch
aufschlußreicher ist aber — und auch hierauf macht Walter F. Otto
aufmerksam — daß als ihre Mutter Mnemosyne, die Kraft der
Erinnerung, genannt wird. Dies heißt nichts anderes, als daß die
Erinnerung, das Gedächtnis, das Eingedenksein die Voraussetzung des
Musischen ist, daß also das Künstlerische von einer Kunst des Sich-
erinnerns abstammt.

Die Erinnerung ist jedoch zugleich die persönlichste Domäne des
Einzelnen, und wir dürfen daher uns jetzt getrost an uns selber
wenden. Wir wollen an eigene Erinnerungen appellieren und uns
fragen: Welches waren die Ereignisse, die am fruchtbarsten in uns
nachwirkten, die also auch heute noch eine belebende Kraft aus-

240



strahlen? Wenn ich für mich selber antworte, so muß ich sagen: Es

sind diejenigen, in die das Musische in irgend einer Form mit
hineingespielt hat. Ich möchte mir daher erlauben, im Folgenden von
der Situation des Menschen auszugehen, der alt werden durfte,
der schon aus einer gewissen Distanz zurückschaut auf seine
mittleren und seine Kinderjahre, und nun aus dieser Distanz zu schildern

beginnt, wie und wo eine solche belebende Kraft besonders
eklatant zutage getreten ist.

Man kann normalerweise nicht in seine Kindheit zurückschauen,
ohne zugleich das Bild seiner Mutter zu sehen. Wenn ich aber das
unermeßlich viele, für das ich meiner Mutter danke, aufzählen sollte,
so müßte ich als etwas vom ersten nennen: ihre unbedingte und
ganz spontan dem Herzen entspringende Begeisterungsfähigkeit für
das Schöne, mag es uns draußen in der Natur erschienen sein oder
drinnen im Bereich des häuslichen Lebens. Nichts bleich Ästheti-
sierendes haftete dieser Begeisterungsfähigkeit an, dafür war sie
schon viel zu umfassend, konnte sie doch auch eine schöne Tat, ein
gufes Bild, eine wahre Pracht betreffen. Für kleine Kinder sind
jedoch Sinneseindrücke eine Nahrung wie Milch oder Luft, und ob
solche Eindrücke von Erfreulichem oder Häßlichem, Aufbauendem
oder Destruktivem herrühren, macht die Nahrung zu etwas
Kräftigendem oder etwas Kränkendem.

Diese Mutter, der die Kinder so viel Aufbauendes verdanken,
war zwar selbst künstlerisch tätig, aber ich glaube nicht, daß sie
willentlich künstlerische Tendenzen in ihre Erziehung aufnahm. Ob
diese Tendenzen nicht gleichwohl wirkten, ist eine andere Frage,
denn jeder Mensch beeinflußt den anderen ja viel nachhaltiger durch
das, was er isf, als durch das, was er tut oder gar nur redet.

Als es sich später wegen Erkrankungen ergab, daß diese Mutter,
die Lehrerin war, ihre vier Mädchen selbst unterrichtete (zunächst
auf Wunsch ihres Arzt-Gatten), trat das künstlerische Element schon
deutlicher hervor. Daß viel gezeichnet und gemalt, gesungen und
aufgeführt wurde, ist heute selbstverständlicher als am Beginn dieses

Jahrhunderts, und es verteilte sich natürlich über den ganzen
Tag. Der eigentliche Unterricht fand morgens von 8—9 Uhr statt
und hieß demgemäß «d'Schtund». Nachher half die Mutter dem Vater

in der Sprechstunde, während wir noch etwas Aufgaben machten

und auch in Garten und Haus zu tun hatten. Die eine Stunde
Unterricht war aber gewiß sinnvoll aufgebaut, sonst hätte sie nicht
den ganzen Stoff der ersten 4 oder 5 Schuljahre aufnehmen können,
wie dies tatsächlich geschah. Um mit den Altersgenossen in Kontakt
zu bleiben, gingen wir mit ihnen ins Zeichnen, Singen und
Handarbeiten und jeweils im Frühling ans Examen. Einmal im Quartal
besuchte uns der Inspektor und schaute die oft bunt illustrierten Hefte
durch, und damit war der staatlichen Kontrolle Genüge getan. Noten

oder Zeugnisse bekamen wir nie. Einer Eigentümlichkeit dieses
Unterrichts erinnerte ich mich plötzlich, als Dr. Bühler in seinem

241



Referat schilderte, wie die Zöglinge Pestalozzis zum Spinnen
rechneten oder Sprachübungen machten. Während ihrer «Schtund» und
während sie sich in aller Intensität dem Kinde zuwandte, strickte
unsere Mutter die umfangreichsten Kleidungsstücke, ohne daß ihr
Blick auf die hölzernen Nadeln oder auf ihre Hände fiel. Auf mich
aber wirkten diese lichten und lebhaft bewegten Hände so anregend
wie die muntere Wellenbewegung eines Bächleins.

Angewandte Rechnungen dachte die erfinderische Mutter oft
selbst aus, und selbstverfaßt waren auch viele der Gedichte, die
wir lernten (ohne natürlich jemals nach ihrem Autor zu fragen)-
Das Wirkungsvollste der «Stunde» war gewiß eine freudige Aktivität,

die von der Lehrerin ausging, die Stimmung neugierigen
Entdeckens und Eroberns, die alles durchdrang, bis in das domige
Gebiet der Orthographie hinein. Wenn z. B. als Diktat Rückerts Liedchen

vom «Grasemückchen» gegeben wurde — «auf dem Brückchen,
sing ein Stückchen, trink ein Schlückchen» etc. — so konnte dieses
glückliche Vögelchen die Phantasie jahrelang bewegen, und die
Tücken des ck hörten auf, Tücken zu sein. Als mir kürzlich das
Pestalozziwort zu Gesicht kam: «Ein Unterricht ist keinen Pfitier-
ling wert, wenn er nicht Freude und Mut erzeugt», stand unwillkürlich

das Bild unserer mütterlichen Lehrerin vor mir. Sie lebte uns
vor, ohne ein Wort darüber zu verlieren, daß Lernen etwas
Herrliches ist, etwas unvergleichlich Schönes, das Freude schafft und
Lebensmut spendet.

Wo einer Freude kein künstlerisches Element innewohnt,
degeneriert sie, das beobachten wir häufig genug. Erstaunlicherweise
fehlt dieses Element aber nie in Volksbräuchen und traditionellen
Belustigungen von Gegenden, die noch abseits vom Strom der
modernen Zivilisation liegen. Darum darf ich jetzt bei einem anderen
Gipfel von «belebenden Erinnerungen» stehen bleiben und einiges
von dem, was mein Mann und ich in Rumänien und Mexico erlebten,

schildern.
In Rumänien wohnten wir am Fuß der bewaldeten östlichen

Karpathen, in einem Dorf, worin jedes Häuschen seinen Webstuhl
besaß und wo die Frauen auf ihrem Gewebe Stickereien hervorzauberten,

ohne die Möglichkeit einer Vorzeichnung überhaupt zu kennen.
Oft genug verliefen ihre Wochen mühselig, aber daraus hervor
funkelten die Feiertage mit nicht endenden Chortänzen rings um die in
der Mitte postierten Musikanten herum. Nicht nur diese Musik und
diese Tänze, auch alles, was sich in Sprache und Gesang offenbarte,
war von ausgeprägter Eigenart. Während Oster- und Neujahrs-
bräuche uralte Zaubersprüche bargen, brachten Hochzeiten und
Begräbnisse aber auch spontane Neuschöpfungen hervor. Dies geschah
besonders im Schmerz um einen Dahingegangenen.

242



Sowie nämlich ein Mensch die Augen für immer geschlossen
hatte, oblag es einem Angehörigen, meist einer älteren Frau, das
Häuschen laut schreiend zu verlassen und auf dem Vorplatz mit
durchdringender Stimme das Leben des Verstorbenen zu besingen,
es in einem rhythmischen Sprechgesang gleichsam nochmals
abzuschreiten mit ihm. Laut klagend rühmte und verherrlichte sie ihn,
wobei rauhe, durch alle Vokale und Tonlagen gezogene Wehrufe
das Ganze in regelmäßigen Abständen gliederten. In all ihrer Un-
geschliffenheit und Urtümlichkeit besaßen diese Totenklagen tatsächlich

jene Kraft, die echt Musisches kennzeichnet.
Es ist daher berechtigt, was vor gut 100 Jahren zu der ersten

Sammlung rumänischer Volkslieder geschrieben wurde: «Der Rumäne
ist ein geborener Poet.» Auch seine Märchen bestätigen es. Sie
interessieren nicht nur durch ihre oft mythischen Inhalte. Ebenso
fasziniert ihr typisches Lokalkolorit, das ein tiefe Verbundenheit mit
allem, was wächst, grünt und blüht, offenbart. Wenn jemand z. B-
unumwunden reden soll, so heißt es: «Sprich grün», und das
Vergebliche geschieht «bloß iür die Blüten des Apfelbaums».

Allem Musischen ist eine innere Beweglichkeit eigen. Auch die
Musen des Mythos ruhen ja nie, sie schlingen im Singen ihre Reigen

und tun es mit Vorliebe an sprudelnden, nie ruhenden Quellen.
Derart beweglich ist die Verwandlungskunst rumänischer Märchengestalten.

Sie brauchen sich bloß an den Kopf zu schlagen, und
schon sind sie ein Feuer, Tier, Wasser oder lebloser Gegenstand.
Daß Jünglingspaare Esche und Schwertlilie heißen oder Keule und
Schwert, weist in dieselbe Richtung. Man liebt keine starren
Konturen, die Charaktere bleiben im Fluß. Auch die Reise vom Diesseits

ins Jenseits und wieder zurück gelingt ohne viel Umstände.
Das Jenseits ist nur «das andere Ufer», und die meisten Helden
haben 'gerade dort etwas Entscheidendes zu tun. Sogar wenn die
Handlung in der Hütte eines realistisch gezeichneten, geplagten
Bauern beginnt, gleitet sie bald in die Welt des Zaubers und Wunders

hinein, und niemand ist davon überrascht. Schon die ständige
Eingangsformel «Es war einmal wie keinmal» hat darauf vorbereitet.
Zudem werden die Zuhörer durch Zwischen- und Anrufe stets in das
Geschehen mitaufgenommen: Die Märchen sind zum Hören, nicht
zum Lesen bestimmt, was glücklicherweise auch heute noch gilt. Es
geht hervor aus einer dreibändigen Publikation von neu aufgenommenen

Volksmärchen, die das Ethnographische Institut Bukarest
1967 herausgab.

Nach dem Erlebnis dieser noch angeborenen künstlerischen
Fähigkeiten konnte dann in den Vereinigten Staaten ein ebenso
unbefangenes unkünstlerisches Verhalten auffallen. Daß ihm die
Anstrengungen Einzelner aber immer entgegenstanden, zeigte die
Giebelinschrift eines Museums am Mississippi: «Ich stehe iür die Zeit,
da Kunst das tägliche Brot für jeden Mann, jede Frau und jedes
Kind sein wird.» Gleichwohl spürten wir erst durch den Gegen-

243



satz, als der Wohnsitz nach Mexico verlegt wurde, die Erfrischung
einer abermals verwandelten Atmosphäre. Plötzlich spielten die Kinder

auf der Straße wieder phantasievoller, und in der Luft war wieder

Musik, gesungen oder der Mandoline entlockt, ohne ausschließlich

durch ein Massenmedium ans Ohr zu dringen.
Die künstlerischen Impulse im mexikanischen Volksleben seien

wiederum nur von einer Seite her charakterisiert, diesmal am
Beispiel der traditionellen Weihnachtsspiele. Diese waren in ihrer spa-
lüschen Form durch die katholische Kirche nach Mexiko gelangt,
aber sie konnten sich hier ungestörter entwickeln und erhalten als
auf unserer Pyrenäenhalbinsel. Die Franziskaner, die nach der
Eroberung das geistige Leben des Landes verwalteten, taten dies mit
beachtlichem Verständnis für die Indios. Zwar verbrannten auch sie
die aztekischen Bilderhandschriften, aber die vorgefundene sprachliche

und musikalische Kultur suchten sie auf ihre Weise weiter zu
pflegen. Sie errichteten schon im Jahrzehnt der conquistà
Musikschulen für Knaben und Mädchen, sie legten spanisch-aztekische
Wörterbücher an, und sie zeigten die szenischen Darbietungen aus
der Heilsgeschichte, wie dies in Europa seit dem Mittelalter
geschah. Daraus entstanden die Weihnachtsspiele, die auch in unserem
Jahrzehnt noch zu Stadt und Land aufgeführt werden.

In der «Posada» steht nicht die Christgeburt im Mittelpunkt,
sondern, was ihr unmittelbar voranging, das Suchen einer Herberge.
Auf drastische Weise wird die Gastfreundschaft zweimal verweigert,
wenn Joseph und Maria anklopfen. Es geschieht dies im Freien,
indem das heilige Paar in der Abenddämmerung sich reihum vor die
Haustüren begibt, und zwar in Begleitung von zwei Chören, die in
Strophen und Gegenstrophen um Obdach bitten und die streng
abweisende Antwort erteilen. Neunmal, vom 15. bis zum 24. Dezember,
vollzieht sich diese Handlung, und immer ist es ein anderer B-ürger,
dem schließlich die Rolle des dritten und barmherzigen Herbergvaters

zufällt. Jetzt geht das Tor auf, Joseph und Maria treten ein,
und die ganze Gesellschaft von Chören und von der Straße sich hinzu

gesellenden Begleitern folgt nach und wird im geräumigen
Innenhof und Garten bewirtet.

Reicher gegliedert sind die «Pastorelas», die sich ebenfalls beim
Einnachten, aber vor Kirchenfassaden und in den dort einmündenden

Gassen abspielen. Hier singen und tanzen Schafhirten zum Klang
ihrer Flöten und Pfeifen. Plötzlich erschrecken sie durch den Glanz
des Engels, der die Geburt des Messias verkündet. Sie raffen nun
eilig Geschenke zusammen und begeben sich auf den Weg nach
Bethlehem, während Männer und Frauen aller Stände sich ihnen
anschließen. Der Eremit Anton und einige andere maskierte
Charakterfiguren dürfen dabei nie fehlen. Dem ganzen Zug versperrt
jedoch bald Luzifer den Weg, umwallt von gespenstigen Dämonen. In
einer anderen Gasse wird es aber ebenfalls hell — man wird
unmittelbar an den nächtlichen Aufbruch der Kliggen beim Basler

244



Morgenstreich erinnert — und von dorther stürmt der Engel Michael
mit seiner Schar. Jetzt gibt es einen gewaltigen Kampf. Michael
siegt, die Dämonen fliehen, und der Gang nach Bethlehem kann
fortgesetzt werden. Dieser Gang führt in die erleuchtete Kirche, und
alle, Hirten und Begleiter, Engel und Teufel, vereinigen sich zu
Füßen des heiligen Kindes.

Vielleicht wirkt dieses Spiel deshalb so nachhaltig, weil alle
seine Figuren einem schon wochenlang vertraut waren. Sie standen
farbenfroh und fast lebensgroß seit dem ersten Advent im Chor
jeder Kirche, umgeben von szenischen Ein- und Aufbauten, deren
Phantastik alles übertraf, was unserem Begriff einer Krippe
entsprach. Da erhoben sich Berge, denen weißgestrichene Bäume
entstiegen. Dazwischen standen Gutshöfe und Kastelle und symbolische
Bauten wie der runde Turm der Jungfrau in ihrem umschlossenen
Garten. Durch ein Tal zogen die Könige auf ihren Kamelen, in einem
anderen lagerten die Hirten. Knaben trieben Enten und Truthähne
herbei, Fischer brachten goldschuppige Fische, Frauen mahlten Mais
oder buken Fladen, Greisinnen spannen. Sogar Luzifer fehlte nicht,
der im Hintergrund den heiligen Anton auch in der Kirche in
Versuchung führte. Ohne Worte und Lieder lebte hier noch die
Universalität des barocken Welttheaters, worin das Musische ja einen
Höhepunkt erreichte und zu überborden drohte.

Diese beiden Exkurse nach Osten und Westen, nach Rumänien
und nach Mexico, konnten belebende musische Kräfte nachweisen,
die aus der Vergangenheit stammen. Sie deuten zurück, und sie wirken

heute auf uns wie ein Nachhall, etwa gemäß dem Rückertvers:
Die Poesie in allen ihren Zungen
Ist dem Geweihten eine Sprache nur,
Die Sprache, die im Paradies erklungen,
Eh sie verwilderte auf ihrer Spur.

In Europa zurück stießen wir aber auf einen Quell des Musischen,
der nicht aus der Tradition gespiesen wird, und da dieser Quell dem
pädagogischen Feld entsprang, freut es mich doppelt, Ihnen hier
davon zu berichten. Wir wurden auf ihn aufmerksam, als es sich
ergab, daß unsere Kinder im Haag die dortige Rudoli Steiner Schule
besuchten und wir Einblick gewannen in die Waldorf-Pädagogik, so
genannt nach der ersten derartigen Schule in Stuttgart. Der Direktor

der Waldorf Astoria Zigarettenfabrik hatte diese im Jahre 1919
für seine Angestellten- und Arbeiterkinder gemäß den Hinweisen
von Rudolf Steiner eingerichtet. In solchen Schulen, deren es heute
in Europa etwa 60 gibt, wird das Musische nicht als willkommene
Beigabe, sondern als Grundlage betrachtet. Nicht etwa, um damit
lauter Künstler zu erziehen, sondern weil künstlerische Fähigkeiten
beim Kinde wie im primitiven Volksleben noch auf natürliche Weise
vorhanden sind. Aktiviert man sie, statt sie brachliegen zu lassen,

245



wirkt dies kräftigend zurück auf die gesamte Konstitution. Der
Unterricht berücksichtigt daher, daß besonders zwischen dem 7. und
14. Jahr eine spontane Beziehung zu Klang, Rhythmus und Farbe
besteht, und er macht diese Beziehung für jedes Fach fruchtbar.
Einmaleins-Reihen werden z. B. nicht nur kopfmäßig geübt, man läßt
sie auch klatschen und taktieren oder hüpfend und schreitend «in
Fleisch und Blut» übergehen. Daß allem Sprachlichen ein
künstlerisches Element innewohnt, ist einleuchtend. Da zudem bei den
7jährigen auch der Sprechorganismus noch bildsam und die
Nachahmungslust noch nicht erloschen ist, werden schon in der ersten
Klasse zwei Fremdsprachen gelehrt (einschließlich des stammverwandten

Deutsch waren es in Holland sogar drei), jedoch vorerst
ausschließlich mündlich, durch Gespräche und Singspiele etc. Wie
andere Nebenfächer werden sie von Fachlehrern erteilt. Der
Hauptunterricht obliegt jedoch dem Klassenlehrer, der seine Schüler durch
alle acht unteren Schuljahre emporführt. Bevor er dann seine
Arbeit bei einer neuen ersten Klasse wieder aufnimmt, hat er das Recht
auf ein Freijahr, das seiner persönlichen Fortbildung dient. Dieser
8—9jährige Zyklus schaltet die Gefahr, das Unterrichten zu einer
den Lehrer lähmenden Routine wird, weitgehend aus. Als eine
besonders wohltätige Einrichtung empfanden wir den Epochenunterricht,

d. h. die Tatsache, daß sämtliche Hauptfächer 3—5 Wochen
lang durchgehend jeden Morgen von 8—10 Uhr (ohne Pause)
dargeboten, geübt und möglichst vielseitig verarbeitet werden. Dieses
Postulat des Epochenunterrichtes, für das sich Prof. Schulz (Berlin)
in seinem Referat energisch eingesetzt hat, ist hier also seit beinahe
50 Jahren erfüllt. Wir lernten diese neue Erziehungskunst nicht aus
der Sicht der Theoretiker, sondern der Eltern kennen, wir konnten
ihre Auswirkungen auf das Kindes- und sogar auf das Familienleben

beobachten, und heute steigt daher auch aus diesem Feld für
mich eine Fülle belebender Erinnerungen auf.

Als ein Beispiel sei hiefür der altsprachliche Unterricht
erwähnt, dem ich mich in der Folge an verschiedenen Rudolf Steiner
Schulen widmen konnte. Es wird ihm nicht das Gewicht beigelegt
wie an Gymnasien, aber er beginnt mit 2 Stunden schon in der 5-

Klasse. In der 6. folgen 2 Stunden Latein, und beides sollte bis zur
12. Klasse fortgesetzt werden, was heute aber nicht mehr für die
gesamte Klasse geschieht. Die Rudolf Steiner Schule Bern ging nun
dazu über, jeweils in der 5. Klasse als Vorbereitung für die alte
Geschichte eine Griechischepoche einzubauen. Was sich dabei an bis
jetzt 11 Jahrgängen zeigte, ist außerordentlich interessant. Besonders

auffallend ist jedesmal die ungemeine Bereitschaft für diesen
Stoff, doppelt auffallend, weil sie auch bei intellektuell schwächeren
Schülern vorhanden ist. Man kann sich des Eindrucks nicht
erwehren, daß die ganze Schar der 30—35 Lernenden durch diese

246



Epoche wie frisch belebt wird, und als Lehrer sucht man natürlich
den Grund für ein solches Verhalten. Nun ist tatsächlich die
griechische Sprache im Gegensatz zum Latein und zu den modernen
Idiomen noch in hohem Grad von Jugendkräften durchpulst. Ihre
Klänge und Rhythmen zu hören und zu sprechen, heißt zugleich, sich
in konkrete Kraftverhältnisse hinein zu begeben. Wenn diese
Lautverbindungen erklingen, von Einzelnen gesprochen, im Chor oder
wechselweise in mehreren Chören, wirken sie auf die Kinder so
offensichtlich harmonisierend, daß man direkt von einem
Heilsprechen, einer subtilen Form von Heilgymnastik sprechen kann.
Wiederum läßt uns dies an den Mythos denken: Waren die
griechischen Sprachgenien, die Musen, nicht Apollon unterstellt, dem
vorzugsweise heilenden Gott? Aber auch eine andere Parallele
drängt sich auf. Prof. Widmer machte uns auf die Evidenz des
biogenetischen Grundgesetzes in heutigen Kinderzeichnungen aufmerksam.

Betrachtet man unter diesem Gesichtspunkt die menschheitliche

Geschichte, so sieht man das historische Griechentum auf einer
Stufe angelangt, die derjenigen unserer Heranwachsenden vor
Beginn der Reife nicht unähnlich ist. Beiderseits halten sich jugendlich
bildsame, der höheren Führung noch willig aufgeschlossene Kräfte
im Gleichgewicht mit Tendenzen, die zur Festigung und ichbetonten

Verselbständigung streben. Daß die Griechischepoche gerade
von Fünftklässlern durchgemacht wird, rechtfertigt sich also. Das
neue Alphabet lernen wir jeweils in den ersten Tagen, wir malen
und rezitieren es, und jeder begreift rasch, daß so schönen Klängen
und Formen auch individuelle Namen zukommen. Denn wo wir Heutige

nur noch stummelhaft von a, b oder c reden, kennt und achtet
der Grieche ja noch die Eigenart eines Alpha, Betha, Gamma. Hexameter

über Götter- und Heldentaten lernen die Schüler ohne große
Mühe, und sie bieten sie zuletzt als ein leicht dramatisiertes Ganzes
dar. Natürlich üben wir auch Prinzipielles aus der Formenlehre,
aber stets unter dem Gesichtspunkt, an einfachen Beispielen zugleich
etwas für das Griechentum Wesentliches kennen zu lernen. Nach
demselben Ziel richtet sich die Auswahl der Vokabeln. Wieviel
läßt sich erzählen bei Worten wie Pferd und Streitwagen, Pflug und
Stier, Ölbaum und Weinstock, Tempel, Opfer und Altar, Wettkampf
und Siegespreis! Und welche Verblüffung weckt das Wort s-cholé,
das Muße bedeutet, aber zu unserem «Schule» wurde, weil nur der
Begüterte die Muße besaß, lernen zu dürfen! Eine Fülle von Empfindungen

vermittelt auch der Gruß chaire oder chairete, den wir
natürlich zu Beginn und Ende der Doppelstunde täglich gebrauchen.
Nach dem Lexikon heißt er «Freue dich», aber das zugrunde
liegende Wort charis birgt eine ganze Strahlengarbe von Bedeutungen.
Es meint zugleich Freude und Gnade, Dank, Anmut und schenkende
Liebe, bringt also eine Freude von besonders schöner Färbung zum
Ausdruck. Unserm engadinischen Alleigra fehlt diese Nuance, und
das römische salve ist ebenfalls enger umschränkt. Was aus an-

247



deren Vergleichen zu holen ist, aus unserm Grüßgott, aus bonjour
und how are you, ciau oder servus etc., bringen die Kinder dann
schnell selber heraus. Auch was Grazie ist, leiten sie aus diesem
Gruß ab, und ebenfalls was die Begriffe Caritas und Eucharestie
bedeuten. Denn am Schluß der Epoche erklingen jeweils noch
griechische Evangelienverse, und an der Wand hängen Bildwerke aus
dem frühchristlichen Altertum. Dann entziffern wir auf Sarkophagen
das Christusmonogramm und lesen gar unser vertrautes chaire auf
Grabstelen. Der Gruß weißt also über den Tod hinaus. Er ist in
seiner Beweglichkeit und Wandlungsfähigkeit ein echt musisches
Wort, und darum soll dieses helle, frohe chaire eine Betrachtung
über belebende musische Kräfte abschließen.

WETTBEWERB

Schulfunksendungen lür die Unterstufe

Der Wunsch nach vermehrten Schulfunksendungen für die Unterstuie
(1.—3. Schuljahr) ist allgemein. Leider lassen sich aber verhältnismäßig
wenig Autoren für die Bearbeitung eines Unterstufenthemas finden. Deshalb

schreibt die Schulfunkkommission der deutschsprachigen Schweiz
erstmals einen Wettbewerb zur Erlangung guter Beiträge für diese Stufe
aus.

Teilnahmeberechtigl ist jedermann. Themen und Gestaltung können
frei gewählt werden. Die radiophonischen Mittel sind so einzusetzen, daß
der Stoff anschaulich und der Altersstufe entsprechend dargeboten werden

kann. Die Sendung soll für die Lehrer ein echtes Hilfsmittel für einen
lebendigen Unterricht darstellen.

Dauer der Sendung: 15—25 Minuten, was etwa einer Manuskriptlänge
von 180—300 Schreibmaschinenzeilen entspricht.

Preise. 1. Preis Fr. 500.— 2. Preis Fr. 300.—; 3. Preis Fr. 200.—.

Für Beiträge, die zur Ausstrahlung gelangen, wird zusätzlich das
übliche Sendehonorar ausgerichtet. Im übrigen behält sich das Radio der
deutschen imd rätoromanischen Schweiz, Abteilung Wort, vor, auch nicht-
prämiierte Manuskripte zu erwerben.

Einsendeschluß: 31. Januar 1969.

Die Jury besteht aus Mitgliedern der Schweizer Schulfunkkommission
und Vertretern der Abteilung Wort von Radio DRS. Ihr Entscheid ist
endgültig.

Die mit einem Kennwort versehenen Beiträge sind zusammen mit der
verschlossenen Adresse des Verfassers einzusenden an: Schweizer Schui-
iunk, Region f, Brunnenhofstr. 20, Postlach, 8042 Zürich.

Die Bekanntgabe der Preisträger erfolgt in Presse und Radio.
Eine rege Mitarbeit erwartet die

Regionale Schulfunkkommission I

248


	Das Musische als belebende Kraft

