
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 1-2

Artikel: Das Märchen im Elementarunterricht

Autor: Hugelshofer, Alice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Märdien im Elementarunterricht
Von Alice Hugelshofer

Märchen — ein Gegengewicht zur technisierten Welt

Vom Wert des Märchens im Elementarunterricht zu sprechen in
einer Zeit, da in Rundspruch- und Fernsehsendungen, in Tages- und
Wochenzeitungen die Anpassung der Schule an die technisierte
heutige Umwelt des Kindes immer nachdrücklicher gefordert wird,
scheint auf den ersten Blick einem Schwimmen gegen den Strom zu
gleichen. Zumal da die Stimmen der Umweltanpassung sich auf
keinen Geringeren berufen können als auf Pestalozzi, der die nächste
Umgebung des Kindes zum Ausgangspunkt des Elementarunterrichtes

bestimmt hat. Doch schon Pestalozzi sah das dem Kinde
Naheliegende nicht nur in seiner nächsten räumlichen Umgebung. Er
verstand unter dem Nächstliegenden auch das seelisch Nahe und stellte
neben die nötige äußere Anschauung eine «innere Anschauung».

Was aber ist innere Anschauung anderes als ein bildhaftes
Schauen aus der Vorstellung? Die inneren Bilder, die durch
geistigseelische Assimilation der Dinge aus der Umwelt in der Vorstellung
des Kindes entstehen, sind das Ergebnis einer aktiven geistigen
Auseinandersetzung, in deren Verlauf die äußere Wirklichkeit innerlich

schaubar gemacht wird. Elementarschüler stehen noch ganz auf
der Stufe des konkreten, bildhaften Verstehens. Was sich nicht in
ein lebendiges inneres Bild umschaffen läßt, das können sie nicht
verstehen. Mit anderen Worten: Was für sie nicht durchschaubar
ist, das regt weder ihre geistigen noch ihre seelischen Kräfte an.

Nun lebt aber das heutige Kind in einer Umwelt, deren innere
Schaubarkeit immer mehr in Frage gestellt wird, die also für seine
geistigen Kräfte zunehmend unverständlich wird. Nur schon ein
Lichtschalter, ein Gegenstand aus seiner nächsten Umgebung, den
es täglich benützt, ist ihm nicht mehr durchschaubar, erzeugt also
kein Bild in seinem Innern. Ganz zu schweigen von komplizierteren
technischen Apparaten, von denen es umgeben ist. Es gibt auch
keine Möglichkeit, ihm technische Apparate näher zu bringen, als es
der mechanische Gebrauch von selber tut. Deshalb sagt Heinz
Remplein1: «Die Technik ist so ausgesprochen unkindlich, daß sie
zum Aufbau der geistigen Welt des Kindes nichts beiträgt.»

Selbstverständlich müssen die Kinder in ihre technisierte und
automatisierte Umwelt hineinwachsen und sie mit der Zeit
benützen lernen. Aber «je anschauungsärmer und vorstellungsleerer
die technisierte und automatisierte Umwelt wird, desto wichtiger
wird es, das seelische Leben und das Vorstellungsieben des
Menschen vor der Verkümmerung zu bewahren. Wir müssen also die
Seele des jungen Menschen mit Bildern füllen», denn «nur der
Umgang mit etwas Beseeltem vermag menschliches Gefühl und seelische
Regungen zu entfalten und zu kräftigen», schreibt Günther Dohmen2.

3



«Die Seele mit Bildern zu füllen»,

das vermag für die Kinder der Elementarstufe in besonders glücklicher

Weise das Märchen. Das Kind ist ja nicht nur von Dingen
und Technik umgeben, sondern auch von Menschen. Mit ihnen
erfährt es jene innere Welt, die ebensosehr eine Wirklichkeit
darstellt wie die äußere technisierte Umwelt. Im Zusammensein mit
seinen Mitmenschen erlebt es Liebe oder Vernachlässigung,
Geborgenheit oder Verlassensein, Zutrauen oder Angst, Freundlichkeit
oder Abweisung, und es treten jene menschlichen Forderungen an
es heran, die zu allen Zeiten die gleichen sind: Einfügung in die
Gemeinschaft, Gehorsam, Wahrhaftigkeit, Tapferkeit, Mitleid. Handelnd
lernt es unterscheiden zwischen gut und böse, recht und unrecht,
und es bekommt nach und nach ein Gefühl für Schuld und Strafe
oder Sühne.

Für alle diese menschlichen oder inneren Wirklichkeiten hält das
Märchen eine Fülle von Bildern bereit und weiß sie einzubetten in
den Verlauf eines spannenden Geschehens, dem unverbildete Kinder

mit größter Anteilnahme folgen. Schon Charlotte Bühler3 wies
auf die Verwandtschaft hin, die zwischen den Bildern der
kindlichen Phantasie und den Märchengestalten, zwischen den
kindlichen Wünschen und Ängsten und den Märchenmotiven besteht.
Das ist verständlich, wenn man bedenkt, daß die Märchen aus einer
Zeit der menschlichen Geistesentwicklung stammen, die der
seelischen Verfassung des heutigen fünf- bis acht- oder neunjährigen
Kindes weitgehend entspricht. Elementarschüler finden deshalb in
den Märchen ihre eigene innere Welt bildhaft und darum für sie
schaubar gestaltet: ihre Wünsche und Träume, ihre Ängste und
Nöte, aber auch ihren Scherz und ihren Spaß. Max Lüfhi sagt:
«Für unsere Kinder, die in ihrem aufnahmefreudigsten Alter
unermüdlich nach Märchen verlangen, sind sie eine durch nichts zu
ersetzende geistige Nahrung4.»

Auch wenn die Märchen nicht die heutige materielle Umwelt
enthalten, so befassen sie sich doch mit den Grundbedingungen des
menschlichen Daseins, die zeitlos sind und die auch in einer
technisierten Welt ihre Wirksamkeit entfalten. Heute wie vor fünfzig
und hundert Jahren durchleben die Kinder zu einer bestimmten Zeit
ihrer geistig-seelischen Entwicklung ihre Märchenphase. Sie verrät
sich in ihrem Spiel, im spontanen Sprechen, in ihren Zeichnungen
und Malereien, in ihren Befürchtungen und Träumen. Spiele, wie
«Chilehäxlis», «Wolfgseh», «Fürched er de schwarz Maa nüd?»,
«Räuber und Poli», zeugen von den Spuk- und Angstgestalten, die
in der Phantasie der Kinder leben, auch wenn ihnen keine Märchen
erzählt werden. Denn nicht die Märchen erzeugen die Angst- und
Schreckgestalten. Es verhält sich eher umgekehrt: in den Märchen

findet das Kind die Gestalten seiner Träume und Phantasien
wieder. Nur wird durch die künstlerische Darstellung im Märchen

4



das Bedrohliche vom Kinde distanziert und auf ein erträgliches
Maß zurückgeführt. Außerdem ist die Schreckgestalt in der
Komposition des Märchens nur eine der vielen Figuren, die zudem am
Schluß überwunden und unschädlich gemacht wird, was im
ungeordneten Angsttraum nie geschieht.

Für Elementarschüler mit ihren Wachstums- und Ablösungsängsten,

die, wie M. Loosli-Usteri5 sagt, «aus einer Gleichgewichtsstörung

der Kräfte des Werdens und derer des Beharrens» stammen,

kann durch das Anhören oder Selberlesen von Märchen solche
«frei flottierende Angst» gebunden und verarbeitet werden. So kann
das Märchen geradezu lösend und heilend wirken, besonders wenn
es in der Gemeinschaft der Klasse erlebt wird. Alles, was sich im
Elementarunterricht an das Märchenlesen und Märchenhören
anschließen läßt, das Malen, Zeichnen, Spielen und Dramatisieren, hilft
mit, die Wachstumsängste aktiv auszutragen und schließlich zu
überwinden. Zudem ist vieles im Märchen nur bedrohlich für den
Unhelden, der seinen Auftrag verfehlt und mit dem sich die Kinder
nicht identifizieren. Für die fleißige Tochter ist Frau Holle eine
strenge, aber gütige Frau, und dem tierliebenden Mädchen im
«Waldhaus» begegnet der unheimliche alte Mann freundlich. Dazu
kommen die vielen Helferfiguren im Märchen: im Rotkäppchen
erscheint zur rechten Zeit der Jäger, und das verstoßene Schneewittchen

findet bei den sieben Zwergen liebevolle Aufnahme. Wohl ist
sein Leben auch in der stillen Waldeinsamkeit immer noch bedroht,
aber am Ende stehen Erlösung und Erhöhung. Aschenputtel erhält
Hilfe von den beiden Täubchen, Hänsel und Gretel von dem sie übers
Wasser tragenden Entchen. So steht im Märchen neben der Bedrohung

immer auch die Hilfe. «Gerade darin ist die Märchenphantasie
in den Volllormen ihrer Erzählungen Meisterin, daß sie es versteht,
tür ihren Helden Wehtun und Wohltun so geschickt und glücklich
zu mischen, daß Märchen immer begehrt sind», schreibt Josephine
Bilz*.

Oft sind im Märchen Tiere die großen Helfer. Die Vorstellung
der Kinder vom Tier deckt sich ja weitgehend mit der Art der
Verwendung von Tiermotiven im Märchen. Ein kameradschaftliches, ja
brüderliches Verhältnis zu Tieren liegt ihnen noch immer nahe.
Gerne übernehmen sie im Spiel die Rolle eines Tieres, fühlen sich
selbst als Tier. Daß Tiere sprechen können und gute Ratschläge
geben, nehmen sie deshalb ohne weiteres hin. So wie sie sich selber

in ein Tier verwandeln und als solches sprechen und handeln,
so gestehen sie auch dem Tier menschliche Eigenschaften und
Fähigkeiten zu. Dem Tier zu begegnen als seinesgleichen, sich in das
Tier hineinzufühlen, ist aber die erste Stufe einer ernsthaften
Beschäftigung mit dem Tier, die sich zu gegebener Zeit und mit
zunehmender Realitätsanpassung zu einem Wissen über das Tier
ausweiten und entwickeln wird.

5



Die sprachbildende Macht des Märchens

Die Sprache, in der die Brüder Grimm ihre Kinder- und
Hausmärchen aufgezeichnet haben, ist für Elementarschüler schlechthin
vorbildlich. Wilhelm Grimm hat aus mündlicher Uberlieferung und
sorgsam nachzeichnender, dichterisch klärender Sprache eine so
vollkommene Harmonie geschaffen, daß seine Märchensprache zum
klassischen Märchenstil geprägt wurde. Max Lüthi schreibt dazu:
«Die Grimmschen Geschichten gehören zu den wenigen sprachbildenden

Mächten im Bereich der deutschen Kultur. Bei Kindern, die
mit dieser Sprache aufwachsen, mit ihr vertraut werden, sich an
sie gewöhnen, kann eine gewisse Widerstandskraft gegen spätere,
sprachzersetzende Einflüsse sich bilden4.»

Für Kinder des Elementarschulalters ist besonders der ihrem
eigenen freien Erzählen und Sprechen vertraute, schlicht
aneinanderreihende Satzstil wichtig. Wohl können Märchensätze hin und
wieder ziemlich lange sein. Aber da sie auf ähnliche Weise gebaut
sind, wie Kinder ihre Sätze bauen: durch Nebenreihung gleichwertiger

Glieder, verbunden mit «und», «da», «dann», «darauf», werden
sie ohne jede Schwierigkeiten hörend aufgenommen und auch beim
selbständigen Lesen bald überblickt und sinngemäß vorgetragen.

An Eigenschaftswörtern, die im freien Sprechen der Kinder am
spätesten benützt werden, kommen fast nur die anschaulichen
Gegensatzpaare: gut und böse, arm und reich, klein und groß, schön
und häßlich, dumm und schlau, faul und fleißig vor. Für feinere
Unterscheidungen oder genaue, sachliche Beschreibungen, die den
Kindern der ersten Schuljahre noch schwer zugänglich sind, hat die
Märchensprache keine Verwendung. Die Märchenfiguren werden
klar und knapp gezeichnet und durch anschauliche polare Gegensätze

voneinander abgehoben. Ihre Aufgabe ist, zu handeln, das
Geschehen abrollen zu lassen. Und auch dieses unaufhaltsame
Weiterdrängen der Handlung, diese unablässige Bewegung der
Vorstellungstätigkeit ist dem geistig-seelischen Zustand des in innerem
Umbruch befindlichen Elementarschülers verwandt. «Die Unfähigkeit,

anders als in Form von Handlung zu erfassen, wird beim
gesunden Kind zum Bedürfnis nach Handlungserlebnis und ist eine
Paralleläußerung der Bewegungsfreude der kindlichen Phantasie6.»
Zu verweilendem Genießen von Beschreibungen besitzt der
Elementarschüler noch nicht die innere Ruhe und Reife. Er erfaßt aus der
Umwelt vor allem das, was sich bewegt. Alles Ruhende setzt er in
Bewegung um, was sich besonders deutlich zeigt beim Betrachten
von Bildern. Wo der ältere Schüler unterscheidend und wertend
sich mit einem Bilde auseinandersetzt, da projiziert der Elementarschüler

imaginierte Bewegung und Handlung in das Bild hinein. Auf
ganz ähnliche Weise setzt die Märchensprache Eigenschaften und
Befindlichkeiten ihrer Helden in Tätigkeiten um und bekundet damit

6



eine Stufe der Welterfassung, die der des Elementarschülers
wesensverwandt ist.

Was Kinder an den Märchen ganz besonders lieben — zumal im
ersten Märchenalter — das sind die spruchartigen Reime, die die
Prosa unterbrechen und wohltuend auflockern. Wie Fermaten in der
Musik gliedern sie den Ablauf des Geschehens und bieten vor allem
dem Leseanfänger willkommene Atem- und Besinnungspausen. Das
sprachliche Ergötzen an Reim und Rhythmus vermochte ja bis vor
kurzem noch fast ausschließlich das sprachliche Interesse des
Erstkläßlers anzuregen. Der Märchen lesende Zweitkläßler hat bereits
die Schwelle überschritten, die von der Sprachstufe der Kinderreime

und Spiellieder zur zusammenhängenden Prosa führt, fühlt
sich aber immer noch wundersam angezogen durch reimartige
Unterbrechungen wie:

Spieglein, Spieglein an der Wand,
wer ist die Schönste im ganzen Land?

Schön Hühnchen, schön Hähnchen
und du, schöne, bunte Kuh,
was sagst du dazu?

Bäumchen rüttel dich und schüttel dich,
wirf Gold und Silber über mich!

Knusper, knusper Knäuschen,
wer knuspert an meinem Häuschen?

Der Rhythmus, der in solchen Reimen hörbar anklingt, stellt aber
nur einen Abglanz dar des übergreifenden Rhythmus, der das ganze
Märchengeschehen gliedert und den Märchenstil bestimmt. Da werden

drei Brüder nacheinander ausgeschickt, die alle die gleichen
Proben und Gefahren zu bestehen haben. Dreimal wiederholen sich
dieselben Episoden, die dann beim dritten, meistens beim jüngsten
Bruder, im Gegensinn verlaufen. Was die beiden ersten verpaßt
haben, das gelingt dem dritten. Der Wortlaut wiederholt sich in
allen drei Phasen der Handlung bis auf die Wendung zum Guten
beim jüngsten Bruder. Dreimal muß Aschenputtel mit den gleichen
Worten die Täubchen zu Hilfe rufen, dreimal zum Grab der Mutter
gehen und dreimal das königliche Fest besuchen. Andere Märchen,
wie zum Beispiel das von der Frau Holle, sind auf eine doppelte
Handlungsführung hin angelegt. Aber immer wird durch solche
Wiederholungen schon vom Inhalt her eine Rhythmisierung
erreicht, die zugleich Steigerung und Intensivierung der Handlung
bedeutet.

Und wiederum haben wir in dem Stilmittel der Wiederholung
ein Spannungsmoment vor uns, das der Auffassungsweise der Kinder

genau entspricht und deshalb besonders genossen wird.
Daneben bieten solche fast wörtlichen Wiederholungen ganzer
Abschnitte nicht zu übersehende sprach- und lesemethodische Hilfen.
Was dreimal mit annähernd gleichen Worten und Wendungen er-

7



zählt oder vorgelesen wird, das prägt sich ein und wird von Mal
zu Mal genauer aufgefaßt und leichter und flüssiger gelesen, ohne
daß eine Übersättigung oder gar Langeweile aufkäme. Statt im zweiten

Schuljahr Satz für Satz noch einigermaßen mühsam zu lesen,
kann bald Abschnitt für Abschnitt im Sinnzusammenhang und in
verständnisvoller Betonung vorgetragen werden.

Wiederholungen gehören als Stilmittel so ausgesprochen zur
künstlerischen Komposition des Märchens, daß sie sich auch in der
bewußten Verwendung immer wiederkehrender gleicher Wörter
zeigt. Um so verstimmender sind die am Märchenstil fatal
vorbeigeratenen, schulmeisterlichen «Verbesserungen» der Grimmschen
Sprache in einer vor kurzem erschienenen Prachtausgabe von
Kindermärchen verschiedener Herkunft7, auf deren Klappentext zu lesen
ist, die Märchen seien «behutsam» bearbeitet worden. Mißtrauisch
geworden durch solche Charakterisierung, unterzog ich das darin
enthaltene «Rotkäppchen» einer näheren Prüfung, und was fand
ich? Der Bearbeiter hat offenbar ein so feines Gehör, daß er das
Urwort «Wald» nicht mehrmals in einem Märchen ertragen kann. Er
ersetzt es beim zweitenmal durch einen «Forst», und beim drittenmal

macht er einen «grünen Tann» daraus. Solche Bearbeitung verrät

ein gründliches Unverständnis für das strenge Formprinzip im
echten Märchen, das mit der wörtlichen Wiederholung überlegen
spielt und daraus nicht nur Anmut und Heiterkeit gewinnt, sondern
auch im zuhörenden Kinde Vertrauen und Sicherheit erzeugt. Die
naive Wortgläubigkeit der Kinder bedarf solcher Stützen im Wortlaut,

besonders in der ihnen eben erst vertrauter werdenden
Hochsprache. Das verfrühte Aufdrängen von Synonymen — die es ja im
strengen Sinne gar nicht gibt — erschüttert höchstens die sich
anbahnende Sicherheit des Sprachgefühls. Oder sind «Forst» und
«Tann» wirklich gleichbedeutend mit dem vertrauten Namen
«Wald», an den die Kinder alle ihre Walderlebnisse, ihre Vorstellungen,

Empfindungen und Gefühle angeheftet haben? «Die Sprache
(des Kindes) bleibt zunächst noch an das Gefühl gebunden und
drückt gefühlsmäßig Erlebtes aus. Infolgedessen hat auch das
einzelne Wort ein mystisches Gewicht, eine magische Macht, und in
ihr, nicht in einer «Übersetzung» in einen modernen «Begriff», liegt
seine Bedeutung,» schreibt Hedwig von Beit6.

Auch von der vom Märchenstil her gebotenen Vermeidung von
stimmungshaften Ausschmückungen der Märchensprache weiß der
Bearbeiter nichts. Wo es bei Grimm schlicht und einfach heißt: «Rot-
käppchen aber wußte nicht, was das für ein böses Tier war, und
fürchtete sich nicht vor ihm», da übersetzt er: «In seinem frommen
Gemüt und mit seinem guten Herzen fürchtete es sich aber gar nicht
vor dem wilden Tier.» So etwas übertrifft selbst Ludwig Bechstein,
dessen fragwürdige Märchenbearbeitungen bei Märchenkennern
längst die gebührende Kritik gefunden haben. So wünschenswert es

8



gewesen wäre, Kindern ein Märchenbuch in die Hand zu geben, das
neben der Grimmschen auch andere Märchenquellen benützt, so
bestimmt muß eine solche Art der Bearbeitung von Märchentexten
abgelehnt werden.

Ist es nun wirklich ein Schwimmen gegen den Strom, wenn wir
den Werf der Märchen erneut ins Licht stellen? Ich sehe darin
vielmehr eine notwendige Besinnung auf das, was den Kindern heilsam
ist in einer Zeit, da ihnen die Außenwelt immer unverständlicher
und undurchschaubarer wird. Denn «der junge Mensch muß in sich
selbst eine reiche seelische Welt entfalten, damit er in der modernen

Arbeitswelt nicht zum Roboter und Mitläufer wird. Für diese
Innenwelterweckung ist die Aktivierung und Belebung des
Vorstellungslebens pädagogisch gesehen der gangbarste Weg2.» Aber
«die weckenden Anrufe müssen zur rechten Zeit kommen, dann,
wenn sie unbewußt erwartet werden, wenn sie fällig sind», sagt
Martin Wagenschein6 Das heißt: Die Märchen müssen dann an die
Kinder herangebracht werden, wenn sie dafür offen und empfänglich

sind, wenn sie innerlich danach verlangen: im Märchenalter.
Die ersten Schuljahre bilden normalerweise den Höhepunkt der
Märchenphase. In diese hohe Zeit der Märchen-Empfänglichkeit gehören
die Märchen, vor allem die der Brüder Grimm, und sie dürfen zu
dieser Zeit auch in der vollendeten Form des Grimmschen Wortlautes

in den Lesebüchern des zweiten und dritten Schuljahres
dargeboten werden.

Die Konfrontierung mit den Dingen der technischen Umwelt
aber hat zu warten, bis die Kinder auch dafür die innere Reife
erlangt haben, das heißt bis zum Ubertritt in die Real- oder Mittelstufe

der Volksschule.

Die Zitate stammen aus:

1 Heinz Remplein: Die seelische Entwicklung des Menschen im Kindes-
und Jugendalter; 7. Aufl. E. Reinhardt, Basel 1958.

2 Günther Dohmen: Was heißt moderne Erziehung? in «Das Kind in unserer
Zeit». Kröner-Taschenbuch Nr. 262. Stuttgart 1964.

3 Charlotte Bühler und Josephine Bilz: Das Märchen und die Phantasie des
Kindes; 2. Aufl. J. A. Barth, München 1961.

4 Max Lüthi: Volksmärchen und Volkssage. Francke, Bern 1961.
5 M. Loosli-Usteri: Die Angst des Kindes. Bern 1948.
6 Hedwig von Beit: Das Märchen. Sein Ort in der geistigen Entwicklung.

Francke, Bern 1965.
7 Die bunte Märchentruhe. Rud. Trauner-Verlag, Linz 1964.
8 Martin Wagenschein: Unterricht, Drill oder Erlebnis? Kröner-Taschenbuch

Nr. 262. Stuttgart 1964.

9


	Das Märchen im Elementarunterricht

