
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 4

Artikel: Märchen - Erziehungs- und Bildungsmittel der Völker

Autor: Lenz, Friedel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Märchen — Erziehungs- und Bildungsmittel
der Völker

Die Märchen spielen nicht in der äußeren Welt. Sie nehmen zwar
ihre Bilder aus der äußeren Sinneswelt, aber sie schildern eine
innerlich seelische. Alle Gestalten des Märchens sind Symbolgestalten,

alle Prozesse sind seelisch-geistige, symbolhaft dargestellte
Prozesse, sowohl bewußte, von Einsicht und Erkenntnis durchdrungene
(menschliche), als auch triebhaft ablaufende, auf der instinktiven
Ebene (tierische). Es blieb dem Menschen des 20. Jahrhunderts
vorbehalten, diese inneren Prozesse völlig zu verkennen. Als sehr stark
in der Außenwelt Lebender, verwechselt er innere Tatsachen mit
äußeren und ist dadurch zu dem Fehlschluß der Grausamkeiten
gekommen. Würde er die Sprache nicht gar so abstrakt nehmen und
die Vorgänge nicht allzu schnell nur intellektuell verstehen, so
könnte er zu diesem Fehlurteil gar nicht kommen. Vielleicht darl
man auch sagen, daß mancher um jeden Preis modern sein wollende
Mensch sich zu leicht von märchengegnerischen Aussagen
beeinflussen läßt. Denn es ist schon merkwürdig, daß die Artikel über
die Grausamkeiten der Märchen just dann einsetzten, als eine Flut
von Gangster- und Mordgeschichten über den mitteleuropäischen
Raum hereinbrach und damit in Kinos und Fernsehen die
gefährlichsten Leitbilder für unsere Kinder und Jugendlichen geschaffen
wurden. Gleichzeitig entstand eine oft sehr fragwürdige Jugendliteratur.

In der bildlichen Darstellung werden Menschen und Tiere
verzerrt und karikiert, die Ehrfurcht vor dem gottgeschaffenen
Menschenbild untergraben, der Geschmack verdorben und die Moral
unterhöhlt. Auf diesem Gebiet liegen die Grausamkeiten und die
demoralisierenden Beeinflussungen. Im Märchen wird gleichnishaft der
Kampf gegen das Böse ausgefochten und durch den immer
wiederkehrenden Sieg des Guten der Glaube an die moralische Weltordnung

im Kinde begründet, im Jugendlichen und in jedem anderen
Menschen gestärkt.

An einigen Beispielen in unserer Sprache sollen solche
«Grausamkeiten» aufgezeigt werden.

In manchen Märchen heißt es: und oft sagt es der König)
«Wenn du dies oder jenes nicht fertig bringst, wird dir der Kopf
abgeschlagen.» — Wir sagen: «Verliere nicht deinen Kopf, sei nicht
kopflos, behalte den Kopf oben, be-haupf-e dich, er hat sich nicht
be-haupf-en können.»

Das Auge ausstechen heißt: jemanden die An-sicht, die An-
schau-ung nehmen. Denn Auge steht im Märchen für Sicht, Ansicht,
Anschauung, auch Weltanschauung. Wir sagen: «Er hat sein Auge
auf etwas geworfen.» Dies oder jenes kaufe ich mir, «es sticht mir
schon lange ins Auge» (eine horrende Grausamkeit!). Jakob Grimm

85



schreibt noch in seinem Wörterbuch der deutschen Sprache: «Der
Stoff hat kein Auge.» Wir sagen abgeschwächt: «Dieser Stoff sieht
nichts gleich», oder «er sieht nach nichts aus.» Wir sprechen auch
von der «Blindheit» in unserem Tun und Erkennen. «Wenn dich dein
Auge ärgert, so reiße es aus und wirf es von dir» — wer könnte diesen

Rat befolgen, wenn das äußere Organ gemeint wäre? Das innere
Auge ist gemeint: so du eine Anschauung hast, die dich ärgert, gib
sie auf um einer besseren willen. — Picken die Tauben in Aschenputtel

den bösen Schwestern die Augen aus, so muß man bedenken,
daß die Taube das Symbol einer gnadenhaft von oben herabwirkenden

Geistigkeit ist (siehe die Gralstaube), und die mag wohl so auf
böse Seelenkräfte einwirken, daß diese fortan nichts mehr
«durchschauen» können, ja mit «Blindheit» gestraft sind.

Nach einem Organ verlangen, wie Herz, Lunge und Leber, meint
ebenso wenig einen medizinischen Organbefund, wie das Wort «auf
Herz und Nieren prüfen». Wenn die steife, harte, materialistische
Seelenkraft (die böse Stiefmutter) im Schneewittchen-Märchen nach
Lunge und Leber verlangt, so ist bildhaft geschildert, wie das
verhärtende Element sich des seelischen Bereiches bemächtigen möchte,
welches Lunge und Leber zugrunde liegt. Außer dem rein physischen

Prozeß spielen sich ja auch innerseelische Prozesse im
Zusammenhang damit ab. Wie sehr wirkt z. B. die Leber in unsere
Stimmungen hinein (es ist ihm etwas über die Leber gelaufen!). Wie
kann uns «dieLuft ausgehen», wie sind wir manchmal «am Ersticken».

Kochen und Braten sind Feuerprozesse. Das Magisch-Böse, das
in unseren Märchen im Bilde der Hexe dargestellt wird, kann wohl
den Funken einer falschen Begeisterung zur «lodernden Flamme»,
ja zur «Begierdenglut» steigern und zum verheerenden Feuer, in
dem das innere Wesen «brennt und verbrennt».

Erhängen, Aufhängen heißt: «den Boden unter den Füßen
verlieren», sich ins wesenlos Abstrakte «hinaufsteigern», nicht mehr
«auf dem sicheren Boden der Tatsachen stehen».

Die alten und ältesten Erzählformen gebrauchten diese bildlichen
Ausdrücke unverändert, darum wurden die Märchen besser
verstanden. Die romantischen Erzählweisen kleideten diese Bilder ein,
so daß man den unmittelbaren Gleichnissinn oft nicht mehr erkennt.
Das Kind aber nimmt unbefangen auch in der romantischen
Redeweise das sinnbildliche auf. Während es zuhört, befindet es sich auf
einer anderen Ebene und diese andere Ebene ist ihm durchaus
vertraut. Es bietet uns ja auch den Sandkuchen mit selbstverständlichem

Ernste an, ohne zu meinen, daß wir real davon essen sollen,
denn es lebt mehr im bildernden Träumen als in der äußeren
Tatsachenwelt. Friedel Lenz

86


	Märchen - Erziehungs- und Bildungsmittel der Völker

