
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 11-12

Artikel: Polarität und Einheit oder der Zusammenfall der Gegensätze

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Polarität und Einheit
oder der Zusammenfall der Gegensätze

Meine liebe Freundin,

Du hast, wie es unserer langjährigen Freundschaft und
Arbeitskameradschaft entspricht, mit wachem Interesse verfolgt, was mich
in den Jahrzehnten meiner Tätigkeit, vorab der schriftlichen
Produktion, beschäftigte. Du hast auch den roten Faden aufgespürt, der
einen großen Teil meines Schaffens leitete: Das Problem von Polarität

und Einheit, die Frage nach dem Zusammenfall zweier Gegensätze.

Seit meinem Studium bei Professor Dr. Sganzini in Bern bin
ich schier besessen von dem, was er Antinomien nennt, den beiden
Polen, die nach Vereinigung streben. So habe ich seinerzeit das
Thema Befreien und Binden als Problem der Schule von heute —
es war am schweizerischen Lehrertag des Jahres 1931 — unter
diesem Gesichtspunkt behandelt, suchte später, vorab an Frauentagungen

zu zeigen, wie Freiheit und Verantwortung, wie Einzelmensch
und Gemeinschaft in Einklang zu bringen sind. An einer Lehrertagung

im Pestalozzidorf in Trogen sprach ich über Tradition und
Erneuerung in der bernischen Schule. Ich schrieb Artikel über
Anpassung und Widerstand. Zeitgemäße und unzeitgemäße Erziehung.
Ich ging dem Problem nach in der Dichtung, auch etwa in Geschichte
und Politik und nicht zuletzt im Leben des Alltags. Die Einsicht, daß
die Zweiheit ein Bestandteil alles Gewordenen ist, daß wir selbst in
diese Dualität hineingestellt sind und täglich neu um einen Einklang,
um die Synthese zu ringen haben, erschien mit seit langem so etwas
wie ein Schlüssel zum Verständnis der Struktur des Lebens in all
seinen Ausstrahlungen, ein Schlüssel auch zum Verständnis der eigenen

Lebensaufgabe. Auf meiner jahrelangen Suche nach Bestätigung,
nach Erweiterung und Vertiefung meiner Auffassung, stieß ich
gelegentlich auf den Namen Nicolaus Cusanus und seinen Begriff der
Coincidentia oppositorum, ohne allerdings etwas Wesentliches über
diesen Menschen zu erfahren. Nun betrachte ich es — nicht als
einen Zufall, sondern als einen freundlichen Schachzug des Schicksals

— daß mich diesen Sommer eine sorgfältig geführte Kunstreise
ins Rhein- und Moselgebiet (Speyer, Mainz, Worms, Trier,
Maulbronn), auch nach Bernkastel, in die Heimat des großen Bekannt-
Unbekannten führte. Voll Ehrfurcht betraten wir das Sankt-Nikolaus
Hospital, den köstlichen Bau des «hospitale pauperum», das
ehrwürdigste Haus des Mosellandes mit seiner gotischen Kapelle, einem
zweigeschossigen fast quadratischen klosterähnlichen Trakt mit
Hospital, Sakristei, Bibliothek, mit Zellen und Küche um Kreuzgang
und Lichthof. Vor 500 Jahren hat der Kardinal Nicolaus von Cues
in einer Stiftungsurkunde bestimmt, daß das Haus, den Lebensjahren

Christi entsprechend, 33 bedürftigen, wenigstens 50 Jahre alten
Männern Wohnung und Unterkunft gewähren soll. Er und seine Ge-

288



schwister haben die ganze Hinterlassenschaft dem Hospital und
den umliegenden Rebbergen zugeeignet. Der freundliche Pater, der
uns führte und aufklärte, bemerkte schelmisch, der Cusanergeist
könne auch in Flaschen abgefüllt werden (Moselwein). Des Kardinals

Leib ist in der römischen Kirche San Pietro in Vincoli begraben,

in der Nachbarschaft der gewaltigen Mosesstatue von Michelangelo.

Sein Herz aber ruht, einem Wunsche des Philosophen
entsprechend, in einer Bleikapsel versorgt, in der Mitte des Chores
der Spitalkapelle, einem der schönsten Sakralbauwerke des Trierer-
Landes. Eine Messingplatte trägt eingraviert das lebensgroße Bild
des Kardinals. Auf der Widmungsschrift finden wir das Wort: Er
liebte Gott! In enger Verbindung mit der Kapelle steht die Bibliothek,

die geistige Klause, in die sich der Kardinal nach einem Leben
voll Unruhe zurückzuziehen gedachte. Der Tod hat ihn abberufen,
bevor sein Wunsch Erfüllung fand. Hier ist die Ernte seines Lebens
gesammelt, seine eigenen Geistesschätze, Bücher und Manuskripte,
dazu eine wertvolle Handschriftensammlung — 314 Handschriften
aus der Zeit des 9.—15. Jahrhunderts, in braunem Ledereinband das
Pontificale Romanum, das Papst Nikolaus V. 1450 dem Bischof von
Brixen — dazu wurde Cusanus im Jahre 1452 ernannt — zum
Geschenk machte. Etwa 160 Urkunden sind da, herrliche Dokumente
frühen Buchdrucks mit leuchtenden Miniaturen, deutsche und
lateinische Bibeln, mathematische und naturwissenschaftliche Werke,
auch physikalische und astronomische Instrumente, ein Himmelsglobus

und manch' anderes, das von der Universalität dieses Geisteshelden

zeugt. Man würde an Fausts Studierzimmer erinnert, wäre
nicht die Atmosphäre von beglückender Heiterkeit, ohne Modergeruch,

ein Gehäuse, wie Dürer es für den heiligen Hieronymus
geschaffen hat, durchlichtet von einem warmen Glanz.

Auch der gotische Kreuzgang des Spitals gehört zu den reifsten
Schönheiten des Rhein-Moselgebietes. Jeder Flügel hat ein anderes
Netzgewölbe, jede Konsole der Gewölbe endet anders als ihre Nachbarin.

Der führende Pater machte uns darauf aufmerksam, daß sich
auch hier das Grundthema von Cusanus's Werk verkörpert: Einheit
in der Vielfalt, Einklang des Gegensätzlichen: Coincidentia oppositorum.

Er erzählte auch anschaulich von der imponierenden Feier
zum 500sten Todestage im August 1964, wo Philosophen und Theologen

aus aller Welt ihren großen Führer und Anreger priesen, wo
vor der Grabplatte in Anwesenheit von Kardinal Bea die Botschaft
des Papstes Paul VI. verlesen wurde. Als einzig sozial-charitative
Stiftung auf deutschem Boden hat das Nicolaus Hospital die
Jahrhunderte überdauert, die Säkularisation und die Nazi-Herrschaft
und ist seinem Zwecke treu geblieben. Begreifst Du, daß der leider
viel zu kurze Besuch an dieser geweihten Stätte mich irgendwie im
Lebendigsten getroffen und mich dazu aufgerüttelt hat, das Dunkel,
das des Cusaners Namen bis dahin umwittert hat, etwas zu lichten?
Von meinen dahingehenden bescheidenen Studien — es existiert

289



eine enorme Literatur von ihm und über ihn — kann ich Dir nur
sagen, was für meinen Zweck, gleichsam als Grundlegung meiner
Arbeit über Polarität und Einheit entscheidend ist. Immerhin sei
festgestellt, daß Cusanus von seinen Biographen als der bedeutendste
Deutsche seines Jahrhunderts bezeichnet wird, als ein Denker, der
das antike und das mittelalterliche Erbgut in souveräner Weise
meisterte und gleichzeitig mit seinen freiheitlichen Ideen vorwegnahm,

was spätere Jahrhunderte zur Reife brachten. Karl Jaspers
sucht in einer gründlichen Auseinandersetzung zu erklären, warum
die Nachwirkung der überwältigenden Gedankenwelt — vor allem
in protestantischen Landen — sehr bescheiden war. Uns mag es
hier wenig kümmern, daß die großartigen Gedanken, die an Spinoza,
an Goethe erinnern, den Denker nicht hinderten, ein seiner Kirche und
deren Dogma getreuer Katholik zu bleiben. Uns geht es um die
Coincidentia, das Harmonieprinzip, um die Verknüpfung der Gegensätze

und damit um das, was den Grundstein zu seinem metaphysischen

Gebäude bildet. Wie Albert Schweitzer auf einer Flußfahrt die
Idee von der Ehrfurcht vor dem Leben empfing, so ging dem Cusanus

auf der Reise von Konstantinopel auf einer zweimonatigen
Fahrt auf dem Meer die der Coincidentia oppositorum auf, an der
sich fortan sein Denken immer wieder entzündete. In seinem
Vorwort zu dem Beryll, dem Werk des Cusanus, von dem gleich noch
zu reden sein wird, sagt sein Biograph Ernst Hoffmann: «Es ist etwas
Großes, ohne Wanken festhalten zu können an der Verbindung von
Gegensätzen. Mit diesem Satz hat Nicolaus von Cues ein Bekenntnis
ausgesprochen, das als Losung über seinem ganzen Leben und
Schaffen steht, fn der Tat ist seine Phiiosophie ein einziges dauerndes

Bemühen, dieses Prinzip des Zusammenfalls der Gegensätze als
einzig möglichen und notwendigen Ausgangspunkt aufzuzeigen, es
als Norm aufzurichten für alle Gebiete des Denkens und es immer
wieder von einer andern Seite zu beleuchten, um Verständnis dafür
zu schaffen. Die Spannung zwischen zwei gegensätzlichen Polen
findet sich in sämtlichen Schriften vom Beginn seines Philosophie-
rens bis zu seinem Todesjahr 1464.»

Das kleine Werk, in welchem sich Cusanus am eingehendsten mit
unserer Frage beschäftigt, bezeichnet er als den

Beryll

Eingangs gibt er die Erklärung: «Der Beryll ist ein leuchtender,
weißer und durchsichtiger Stein. Wird dieser konkav und konvex
geschliffen, so reicht dessen Sehkraft bis zu Dingen, die ihm zuvor
unsichtbar waren. Wenn so für die geistigen Augen ein geistiger
Beryll geschliffen wird, der die Form des Kleinsten und zugleich des
Größten hat, so wird durch seine Vermittlung der unteilbare Uranlang

aller Dinge berührt.»
Cusanus liebt das Symbol vom Beryll. So kann er etwa in einem

Brief schreiben: «Der frisch geschliffene Beryll wird verlangt», oder

290



«Sie bedürfen eines Berylls.» Anderswo: «Ich habe einen sehr
leuchtenden Beryll für meine Arbeit nötig.» Aus dem Beryll hat man
damals Brillen geschliffen, er galt auch als Amulett, das die Eintracht
verbürgen werde. Der Beryll ist das Organ, das den Menschen
befähigt, Widersprüche nicht nur zu erkennen, sondern auch zur Einheit

zu bringen. Unsichtbares sichtbar machen, Eintracht verbürgen,
das kann nicht Sache des Verstandes allein sein. Cusano unterscheidet

die Begriffe Verstand und Vernunft viel schärfer als wir es
gewöhnlich tun. Beim Verstand geht es um eine Sache des logischen
Denkens, um das Suchen abstrakter Begriffe, um Schlußfolgerungen;
bei der Vernunft ist Gefühl und Gewissen beteiligt, es geht um eine
Schau. Der Beryll, die Vernunft, ein Organ, das die Wahrheit
vernimmt, das, wie Cusanus einmal andeutet, sogar Gott schauen kann.
An anderer Stelle heißt es zwar: «Goff kann nie erfaßt, sondern im
höchsten Aufschwung nur berührt werden.» Hier spüren wir deutlich

die Nähe der Mystik, in deren Tradition Cusanus steht, ohne
von kompetenter Seite direkt als Mystiker bezeichnet zu werden.
— Immer geht es ihm um Harmonie, um Einklang. Als aktiver
Kirchenpolitiker kämpft er für die Einheit der Religion, um Verbindung
von Ost- und Westkirche, um größere Einheit innerhalb der katholischen

Kirche, als Philosoph geht es ihm um den Zusammenfall der
Gegensätze in Gott.

Du begreifst, daß dieser Beryll für meine Arbeit von größter
Bedeutung ist. Als Bild, als Symbol für etwas mit dem Verstände nicht
ganz zu Fassendes, in gewissem Sinne Irrationales bestärkt er mich
in der Uberzeugung, daß die Einsicht in Gegensätze und deren
Uberwindung ein kostbares Gut ist, das vor allem von den Pädagogen
noch viel zu wenig gesehen und verwirklicht wird. Professor Sgan-
zini, dem ich so viel für die theoretische Begründung dessen
verdanke, was mich jahrzehntelange Erfahrung gelehrt hat, kannte wohl
den Ausdruck Beryll nicht. So wenig wie Romano Guardini, dessen

Werk «Der Gegensatz» direkt vom Glänze dieses Edelsteines
bestrahlt wird. Sganzini führte aus, daß die Erziehung als ein Stück
lebendiger Wirklichkeit nicht mit dem gradlinigen Widerspruchssatz

des Logikers arbeiten kann. Sie bewegt sich vielmehr in
Antinomien, die beständig nach Synthese ringen. Es gibt da kein
Entweder-Oder. Roman Guardini, der große katholische Religionsphilosoph,

sagt in seinem schon 1925 erschienenen aufschlußreichen Buch
«Der Gegensatz» von der Strukturerkenntnis des Lebendigen: «...daß
die Gegensätzlichkeit Bauform und Wirkstruktur des Lebens ist, die
einzige Möglichkeit, Konkretes, Irrationales, erkenntnismäßig zu
erfassen»; es geht ihm tun ein Urphänomen. Diese Gegensatzlehre, sagt
er, führt zu einer «Haltung beruhend auf dem tiefen Wissen um die
Bedingungen, unter denen das Leben lebendig bleiben kann, zu
Ehrfurcht und Vertrauen in die inneren guten Kräfte des Lebens: Es

geht um ein Aulgetansein der Augen und um eine innere Richtung
im lebendigen Sein. Sie macht, daß die Wirklichkeit uns Raum wird

291



und Fülle von Gestalten, in die wir hinausschreiten können, ohne
uns zu verlieren.»

Um diese Haltung, dieses Hinausschreiten ohne sich zu verlieren,
muß es ja dem Erzieher zu tun sein.

In diesen Zusammenhang gehört auch das Wort des Philosophen
Schleiermacher: «Ihr wißt, daß die Gottheit durch ein unabänderliches

Gesetz sich selbst genötigt hat, ihr großes Werk bis ins Unendliche

hin zu entzweien, jedes bestimmte Dasein nur aus zwei
entgegengesetzten Kräiten zusammen zu schmelzen und jeden ihrer ewigen

Gedanken in zwei einander feindseligen und doch nur
durcheinander bestehenden und unzertrennlichen Zwillingsgestalten zur
Wirklichkeit zu bringen.»

Als ich, nach dem Besuch in Bernkastel gerade anfing, mich
intensiv mit dem Beryll zu beschäftigen, dem geschliffenen Edelstein,
der Unsichtbares sichtbar macht, sandte mir Gertrud Spörri deren
Buch «Uroffenbarungen der Liebe im Werden der Menschheit» (das
hier besprochen worden ist), ein kostbares kleines Werk «Die
göttliche Bestimmung des Menschen», Frucht eines dreißigjährigen
Suchens nach Selbsterkenntnis, eine religiös-philosophische Studie über
Gott, Licht-Finsternis, Menschen und Welt an Hand des Schöpfungshymnus

im Johannes Evangelium. Sie schrieb dazu, daß ihr einst als
jungem Menschen das Problem der Zweiheit bewußt geworden sei
und daß sie letzte Klarheit erst durch Johannes gefunden habe. Es

gibt wohl kaum etwas Beglückenderes als die Erfahrung, daß das,
wonach man selbst sucht und fragt, auch andere, Geistesverwandte
beunruhigt.

Gertrud Spörri bemerkt dazu, so ganz mir aus dem Herzen gesprochen:

«Ich glaube, daß es für uns, gerade auch für die Jungen und ihre
Erzieher wichtig ist, wenn sie dies Grundgesetz des Lebens sehen, weil
es ihnen erleichtert, denAusgleich zu finden.» In der Meditation über
das Johanneswort «Das Licht scheint in der Finsternis» erfährt Cu-
sanos Beryll neue Aspekte. «Der Weg aus der göttlichen Einheit in
die Vielfalt des Weltalls führt über die Schwere der Spaltung in die
Zweiheit. Zweiheit wird daher zum Grundgesetz der Schöpfung. Das
ist das Entscheidende für das ganze Licht-Finsternis-Verhältnis, daß
sie einander nicht gegenüberstehen, wie sich ablehnende Feinde,
sondern einander zugeordnet sind und zusammen eine Einheit bilden,
welche die Zweiheit nicht aufhebt.» Diese Ergänzung, Zugeordnet-
heit des Gegensätzlichen wird auch von Guardini intensiv betont.
Gertrud Spörri überträgt den Licht-Finsternis-Gegensatz auf die
Doppelnatur des Menschen, seine «geschöpfhafte Naturhaftigkeit
und deren schöpferische Geistigkeit.» «Durch die Finsternis hat der
Mensch die Möglichkeit zu Täuschung, zu Irrtum, zur Verblendung,
zur Beschränktheit und zur Verdüsterung. Dahinein scheint das
Leben. Das Licht ist in ihm. Jedermann kann in sich die Erfahrung
machen, wie innerhalb der Täuschung sich das Lichthafte offenbart,
wie mitten im Irrtum die Wahrheit in die Erscheinung tritt, wie in-

292



nerhalb der Verblendung durch den vergänglichen Schein der Welt
die göttliche Erkenntnis durchbricht, wie innerhalb des irdischen
Lebens sich die Herrlichkeit des innern Lebens plötzlich zu entfalten

beginnt und wie innerhalb der stofflichen Düsternis die stille
Verklärung des geschöpfhaften Daseins eintritt.» Dem Menschen
aber ist aufgegeben, Zeugnis abzulegen für das Licht: «Lichthaftig-
keit, Lichtzeugenschaft, Vertrauen, Zutrauen und Glaube des
gottgesandten Menschen sind, genauer besehen, Angelegenheiten des
Herzens.» Gertrud Spörri erinnert in diesem Zusammenhang an den
Gral, wiederum einen durchsichtigen Stein, den wir wohl Cusanos
Beryll an die Seite stellen dürfen. Ein Beweis dafür, daß die Menschheit

Symbole braucht, dort, wo es um die Überwindung der Gegensätze,

die coincidentia oppositorum geht. Hat diese Übereinstimmung,
diese Harmonie in der Gedankenwelt der Bibel mit derjenigen

alter und neuer Philosophen nicht etwas Beglückendes? Kann das
tiefe Wissen um die Grundstruktur des Lebendigen nicht zu der
vertrauensvollen Haltung führen, deren wir heute so sehr bedürfen?
— Glaubst Du nicht auch, liebe Freundin, die Du meinen Ausführungen

geduldig gefolgt bist, daß das Zueinander-Neigen so
verschiedener Geister, diese Übereinstimmung in dem, was wesentlich
ist, eine tragbare Brücke bildet, auf der wir getrost dahin schreiten
dürfen? In der Hoffnung auf weitere Weggemeinschaft grüßt Dich
herzlich Deine Helene Stucki

Die Glasfenster in der Kapelle im Bodmer
Zu unserm Bilde aui der Titelseite

Die vor zwei Jahren eröffnete Churer Alterssiedlung «Im Bodmer»
besitzt einen Kapellenraum, welcher als erster in Graubünden den
Gottesdiensten beider Konfessionen dient und an dessen künstlerischer Gestaltung

die junge Churerin Ines Brunold in starkem Maße beteiligt war. Vor
allem hat sie die zehn hohen Glasfenster geschaffen. Die bescheidene und
sympathische Künstlerin ist damit zum ersten Mat mit einem so umfassenden

Werk an die Öffentlichkeit getreten. Die zehn Glasfenster sind
modern und in harmonischen Farben gehalten (Ines Brunold besuchte die
Académie Julian in Paris und Kurse bei Kokoschka in Salzburg). —

Die Kapelle ist der heiligen Familie gewidmet und damit war der Künstlerin

das Thema gestellt. Die schöne Aufgabe, den Menschen einer
Alterssiedlung, die nicht in einer eigenen Familie leben können, das
Gefühl der Geborgenheit zu vermitteln hat Ines Brunold mit Einfühlungsvermögen

und Gestaltungskraft auf das Beste verwirklicht. Sie hat die heilige

Familie und Szenen aus dem Leben Jesu dargestellt. In drei Gruppen
in Uhrzeigerrichtung finden sich die Bilder: die Verkündigung und die
Geburt, die Anbetung, die Flucht nach Ägypten, gekennzeichnet durch
drei aus dem Horizont aufsteigende Pyramiden und der zwölfjährige Jesus

im Tempel. Das Glasfenster auf der Altarhöhe zeigt die Symbole der
vier Evangelisten, im Zentrum Christus als der Weltschöpfer. •— Es gibt
nur wenige neuzeitliche Kirchen, die so stimmungsvoll sind und zu
ehrfürchtigem Schauen und Schweigen zwingen, wie die Kapelle im Bodmer.

293


	Polarität und Einheit oder der Zusammenfall der Gegensätze

