Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 11-12

Artikel: Polaritat und Einheit oder der Zusammenfall der Gegensatze
Autor: Stucki, Helene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-319985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-319985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Polaritat und Einheit
oder der Zusammenfall der Gegensatze

Meine liebe Freundin,

Du hast, wie es unserer langjdhrigen Freundschaft und Arbeits-
kameradschaft entspricht, mit wachem Interesse verfolgt, was mich
in den Jahrzehnten meiner Tatigkeit, vorab der schriftlichen Pro-
duktion, beschéaftigte. Du hast auch den roten Faden aufgespiirt, der
einen groBen Teil meines Schaffens leitete: Das Problem von Polari-
tat und Einheit, die Frage nach dem Zusammenfall zweier Gegen-
satze. Seit meinem Studium bei Professor Dr. Sganzini in Bern bin
ich schier besessen von dem, was er Antinomien nennt, den beiden
Polen, die nach Vereinigung streben. So habe ich seinerzeit das
Thema Befreien und Binden als Problem der Schule von heute —
es war am schweizerischen Lehrertag des Jahres 1931 — unter die-
sem Gesichtspunkt behandelt, suchte spdter, vorab an Frauentagun-
gen zu zeigen, wie Freiheit und Veraniwortung, wie Einzelmensch
und Gemeinschait in Einklang zu bringen sind. An einer Lehrer-
tagung im Pestalozzidorf in Trogen sprach ich iiber Tradition und
Erneuerung in der bernischen Schule. Ich schrieb Artikel iiber An-
passung und Widerstand. ZeitgemdBe und unzeitigemdBe Erziehung.
Ich ging dem Problem nach in der Dichtung, auch etwa in Geschichte
und Politik und nicht zuletzt im Leben des Alltags. Die Einsicht, daB
die Zweiheit ein Bestandteil alles Gewordenen ist, dal wir selbst in
diese Dualitdt hineingestellt sind und taglich neu um einen Einklang,
um die Synthese zu ringen haben, erschien mit seit langem so etwas
wie ein Schliissel zum Verstandnis der Struktur des Lebens in all
seinen Ausstrahlungen, ein Schliissel auch zum Verstdndnis der eige-
nen Lebensaufgabe. Auf meiner jahrelangen Suche nach Bestéatigung,
nach Erweiterung und Vertiefung meiner Auffassung, stieB ich ge-
legentlich auf den Namen Nicolaus Cusanus und seinen Begriff der
Coincidentia oppositorum, ohne allerdings etwas Wesentliches iiber

diesen Menschen zu erfahren. Nun betrachte ich es — nicht als
einen Zufall, sondern als einen freundlichen Schachzug des Schick-
sals —, daB mich diesen Sommer eine sorgfaltig gefiihrte Kunstreise

ins Rhein- und Moselgebiet (Speyer, Mainz, Worms, Trier, Maul-
bronn), auch nach Bernkastel, in die Heimat des groBen Bekannt-
Unbekannten fiihrte. Voll Ehrfurcht betraten wir das Sankt-Nikolaus
Hospital, den kostlichen Bau des «hospitale pauperum», das ehr-
wiirdigste Haus des Mosellandes mit seiner gotischen Kapelle, einem
zweigeschossigen fast quadratischen klosterahnlichen Trakt mit
Hospital, Sakristei, Bibliothek, mit Zellen und Kiiche um Kreuzgang
und Lichthof. Vor 500 Jahren hat der Kardinal Nicolaus von Cues
in einer Stiftungsurkunde bestimmt, daB das Haus, den Lebensjah-
ren Christi entsprechend, 33 bediirftigen, wenigstens 50 Jahre alten
Mannern Wohnung und Unterkunft gewdhren soll. Er und seine Ge-

288



schwister haben die ganze Hinterlassenschaft dem Hospital und
den umliegenden Rebbergen zugeeignet. Der freundliche Pater, der
uns fiihrte und aufklarte, bemerkte schelmisch, der Cusanergeist
konne auch in Flaschen abgefiillt werden (Moselwein). Des Kardi-
nals Leib ist in der romischen Kirche San Pietro in Vincoli begra-
ben, in der Nachbarschaft der gewaltigen Mosesstatue von Michel-
angelo. Sein Herz aber ruht, einem Wunsche des Philosophen ent-
sprechend, in einer Bleikapsel versorgt, in der Mitte des Chores
der Spitalkapelle, einem der schonsten Sakralbauwerke des Trierer-
Landes. Eine Messingplatte trdgt eingraviert das lebensgroBe Bild
des Kardinals. Auf der Widmungsschrift finden wir das Wort: Er
liebte Gott! In enger Verbindung mit der Kapelle steht die Biblio-
thek, die geistige Klause, in die sich der Kardinal nach einem Leben
voll Unruhe zuriickzuziehen gedachte. Der Tod hat ihn abberufen,
bevor sein Wunsch Erfiillung fand. Hier ist die Ernte seines Lebens
gesammelt, seine eigenen Geistesschatze, Biicher und Manuskripte,
dazu eine wertvolle Handschriftensammlung — 314 Handschriften
aus der Zeit des 9.—15. Jahrhunderts, in braunem Ledereinband das
Pontificale Romanum, das Papst Nikolaus V. 1450 dem Bischof von
Brixen — dazu wurde Cusanus im Jahre 1452 ernannt — zum Ge-
schenk machte, Etwa 160 Urkunden sind da, herrliche Dokumente
frihen Buchdrucks mit leuchtenden Miniaturen, deutsche und latei-
nische Bibeln, mathematische und naturwissenschaftliche Werke,
auch physikalische und astronomische Instrumente, ein Himmels-
globus und manch’ anderes, das von der Universalitdt dieses Geistes-
helden zeugt. Man wiirde an Fausts Studierzimmer erinnert, wére
nicht die Atmosphdre von begliickender Heiterkeit, ohne Moderge-
ruch, ein Gehause, wie Diirer es fiir den heiligen Hieronymus ge-
schaffen hat, durchlichtet von einem warmen Glanz.

Auch der gotische Kreuzgang des Spitals gehért zu den reifsten
Schonheiten des Rhein-Moselgebietes. Jeder Fliigel hat ein anderes
Netzgewolbe, jede Konsole der Gewdlbe endet anders als ihre Nach-
barin. Der fiihrende Pater machte uns darauf aufmerksam, daB sich
auch hier das Grundthema von Cusanus's Werk verkorpert: Einheit
in der Vielfalt, Einklang des Gegenséatzlichen: Coincidentia opposi-
torum. Er erziahlte auch anschaulich von der imponierenden Feier
zum 500sten Todestage im August 1964, wo Philosophen und Theo-
logen aus aller Welt ihren groBen Fiihrer und Anreger priesen, wo
vor der Grabplatte in Anwesenheit von Kardinal Bea die Botschaft
des Papstes Paul VI. verlesen wurde. Als einzig sozial-charitative
Stiftung auf deutschem Boden hat das Nicolaus Hospital die Jahr-
hunderte iberdauert, die Sakularisation und die Nazi-Herrschaft
und ist seinem Zwecke treu geblieben. Begreifst Du, daB der leider
viel zu kurze Besuch an dieser geweihten Stdtte mich irgendwie im
Lebendigsten getroffen und mich dazu aufgeriittelt hat, das Dunkel,
das des Cusaners Namen bis dahin umwittert hat, etwas zu lichten?
Von meinen dahingehenden bescheidenen Studien — es existiert

289



eine enorme Literatur von ihm und tdber ihn — kann ich Dir nur
sagen, was fir meinen Zweck, gleichsam als Grundlegung meiner
Arbeit ilber Polaritat und Einheit entscheidend ist. Immerhin sei
festgestellt, daB Cusanus von seinen Biographen als der bedeutendste
Deutsche seines Jahrhunderts bezeichnet wird, als ein Denker, der
das antike und das mittelalterliche Erbgut in souverdner Weise
meisterte und gleichzeitig mit seinen freiheitlichen Ideen vorweg-
nahm, was spatere Jahrhunderte zur Reife brachten. Karl Jaspers
sucht in einer grindlichen Auseinandersetzung zu erkldren, warum
die Nachwirkung der iiberwiéltigenden Gedankenwelt — vor allem
in protestantischen Landen — sehr bescheiden war. Uns mag es
hier wenig kummern, daB die groBartigen Gedanken, die an Spinoza,
an Goethe erinnern, den Denker nicht hinderten, ein seiner Kirche und
deren Dogma getreuer Katholik zu bleiben. Uns geht es um die
Coincidentia, das Harmonieprinzip, um die Verkniipfung der Gegen-
sdtze und damit um das, was den Grundstein zu seinem metaphysi-
schen Gebdude bildet. Wie Albert Schweitzer auf einer FluBfahrt die
Idee von der Ehrfurcht vor dem Leben empfing, so ging dem Cusa-
nus auf der Reise von Konstantinopel auf einer zweimonatigen
Fahrt auf dem Meer die der Coincidentia oppositorum auf, an der
sich fortan sein Denken immer wieder entziindete. In seinem Vor-
wort zu dem Beryll, dem Werk des Cusanus, von dem gleich noch
zu reden sein wird, sagt sein Biograph Ernst Hoffmann: «Es ist etwas
GrofBles, ohne Wanken festhalten zu kénnen an der Verbindung von
Gegensdtzen. Mit diesem Satz hat Nicolaus von Cues ein Bekenntnis
ausgesprochen, das als Losung liber seinem ganzen Leben und
Schaffen steht. In der Tat ist seine Philosophie ein einziges dauern-
des Bemiihen, dieses Prinzip des Zusammenfalls der Gegensditze als
einzig moglichen und notwendigen Ausgangspunkt aufzuzeigen, es
als Norm aufzurichten flir alle Gebiete des Denkens und es immer
wieder von einer andern Seite zu beleuchten, um Verstindnis dafiir
- zu schaffen. Die Spannung zwischen zwei gegensdtzlichen Polen
findet sich in sdmtlichen Schriften vom Beginn seines Philosophie-
rens bis zu seinem Todesjahr 1464.»

Das kleine Werk, in welchem sich Cusanus am eingehendsten mit
unserer Frage beschaftigt, bezeichnet er als den

Beryll

Eingangs gibt er die Erklarung: «Der Beryll ist ein leuchtender,
weiBer und durchsichtiger Stein. Wird dieser konkav und konvex
geschliffen, so reicht dessen Sehkraft bis zu Dingen, die ihm zuvor
unsichtbar waren. Wenn so fiir die geistigen Augen ein geistiger
Beryll geschlifien wird, der die Form des Kleinsten und zugleich des
GrofBten hat, so wird durch seine Vermittlung der unteilbare Uran-
fang aller Dinge beriihrt.»

Cusanus liebt das Symbol vom Beryll, So kann er etwa in einem
Brief schreiben: «Der frisch geschliffene Beryll wird verlangt», oder

290



«Sie bediirfen eines Berylls.» Anderswo: «Ich habe einen sehr leuch-
tenden Beryll fiir meine Arbeilt n6tig.» Aus dem Beryll hat man da-
mals Brillen geschliffen, er galt auch als Amulett, das die Eintracht
verbiirgen werde. Der Beryll ist das Organ, das den Menschen be-
fahigt, Widerspriiche nicht nur zu erkennen, sondern auch zur Ein-
heit zu bringen. Unsichtbares sichtbar machen, Eintracht verbiirgen,
das kann nicht Sache des Verstandes allein sein. Cusano unterschei-
det die Begriffe Verstand und Vernunft viel scharfer als wir es ge-
wohnlich tun. Beim Verstand geht es um eine Sache des logischen
Denkens, um das Suchen abstrakter Begriffe, um SchluBfolgerungen;
bei der Vernunft ist Gefithl und Gewissen beteiligt, es geht um eine
Schau. Der Beryll, die Vernunft, ein Organ, das die Wahrheit ver-
nimmt, das, wie Cusanus einmal andeutet, sogar Gott schauen kann.
An anderer Stelle heiit es zwar: «Gott kann nie erfaBt, sondern im
héchsten Aufschwung nur beriihrt werden.» Hier spiiren wir deut-
lich die Ndhe der Mystik, in deren Tradition Cusanus steht, ohne
von kompetenter Seite direkt als Mystiker bezeichnet zu werden.
— Immer geht es ihm um Harmonie, um Einklang. Als aktiver Kir-
chenpolitiker kampft er fiir die Einheit der Religion, um Verbindung
von Ost- und Westkirche, um groBiere Einheit innerhalb der katholi-
schen Kirche, als Philosoph geht es ihm um den Zusammenfall der
Gegensidtze in Gott.

Du begreifst, daB dieser Beryll fiir meine Arbeit von groBter Be-
deutung ist. Als Bild, als Symbol fiir etwas mit dem Verstande nicht
ganz zu Fassendes, in gewissem Sinne Irrationales bestarkt er mich
in der Uberzeugung, daB die Einsicht in Gegensatze und deren Uber-
windung ein kostbares Gut ist, das vor allem von den Pddagogen
noch viel zu wenig gesehen und verwirklicht wird. Professor Sgan-
zini, dem ich so viel fur die theoretische Begruindung dessen wver-
danke, was mich jahrzehntelange Erfahrung gelehrt hat, kannte wohl
den Ausdruck Beryll nicht. So wenig wie Romano Guardini, des-
sen Werk «Der Gegensatz» direkt vom Glanze dieses Edelsteines
bestrahlt wird. Sganzini fithrte aus, daB die Erziehung als ein Stick
lebendiger Wirklichkeit nicht mit dem gradlinigen Widerspruchs-
satz des Logikers arbeiten kann. Sie bewegt sich vielmehr in Anti-
nomien, die bestandig nach Synthese ringen. Es gibt da kein Entwe-
der-Oder. Roman Guardini, der groBe katholische Religionsphilo-
soph, sagt in seinem schon 1925 erschienenen aufschluBreichen Buch
«Der Gegensatz» von der Strukturerkenntnis des Lebendigen: «...daB
die Gegensdizlichkeit Bauform und Wirkstruktur des Lebens ist, die
einzige Méglichkeit, Konkretes, Irrationales, erkenntnismdBig zu er-
fassen»; es geht ihm um ein Urphanomen. Diese Gegensatzlehre, sagt
er, fiihrt zu einer «Haltung beruhend auf dem tiefen Wissen um die
Bedingungen, unter denen das Leben lebendig bleiben kann, zu Ehr-
furcht und Vertrauen in die inneren guten Krdfte des Lebens: Es
geht um ein Aufgetansein der Augen und um eine innere Richtung
im lebendigen Sein. Sie macht, daB8 die Wirklichkeit uns Raum wird

201



und Fille von Gestalten, in die wir hinausschreiten kénnen, ohne
uns zu verlieren.»

Um diese Haltung, dieses Hinausschreiten ohne sich zu verlieren,
muB es ja dem Erzieher zu tun sein.

In diesen Zusammenhang gehort auch das Wort des Philosophen
Schleiermacher: «Ihr wiBt, daB die Gottheit durch ein unabdnderli-
ches Gesetz sich selbst gendtigt hat, ihr groBes Werk bis ins Unend-
liche hin zu entzweien, jedes bestimmte Dasein nur aus zwei entge-
gengesetzten Krdften zusammen zu schmelzen und jeden ihrer ewi-
gen Gedanken in zwei einander feindseligen und doch nur durch-
einander bestehenden und unzertrennlichen Zwillingsgestalten zur
Wirklichkeit zu bringen.»

Als ich, nach dem Besuch in Bernkastel gerade anfing, mich in-
tensiv mit dem Beryll zu beschéaftigen, dem geschliffenen Edelstein,
der Unsichtbares sichtbar macht, sandte mir Gertrud Sporri deren
Buch «Uroffenbarungen der Liebe im Werden der Menschheii» (das
hier besprochen worden ist), ein kostbares kleines Werk «Die gétt-
liche Bestimmung des Menschen», Frucht eines dreiBigjdhrigen Su-
chens nach Selbsterkenntnis, eine religios-philosophische Studie iiber
Gott, Licht-Finsternis, Menschen und Welt an Hand des Schoépfungs-
hymnus im Johannes Evangelium. Sie schrieb dazu, daB ihr einst als
jungem Menschen das Problem der Zweiheit bewuBt geworden sei
und daB sie letzte Klarheit erst durch Johannes gefunden habe. Es
gibt wohl kaum etwas Begliickenderes als die Erfahrung, daB das,
wonach man selbst sucht und fragt, auch andere, Geistesverwandte
beunruhigt.

Gertrud Sporri bemerkt dazu, so ganz mir aus dem Herzen gespro-
chen: «Ich glaube,daB es fiir uns, gerade auch fiir die Jungen und ihre
Erzieher wichtig ist, wenn sie dies Grundgesetz des Lebens sehen, weil
es ihnen erleichtert, den Ausgleich zu finden.» In der Meditation tber
das Johanneswort «Das Licht scheint in der Finsternis» erfahrt Cu-
sanos Beryll neue Aspekte. «Der Weg aus der gdéttlichen Einheit in
die Vielfalt des Weltalls fiihrt tiber die Schwere der Spaltung in die
Zweiheit. Zweiheit wird daher zum Grundgesetz der Schépfung. Das
ist das Entscheidende fiir das ganze Lichi-Finsternis-Verhdlinis, da83
sie einander nicht gegeniiberstehen, wie sich ablehnende Feinde,
sondern einander zugeordnet sind und zusammen eine Einheit bilden,
welche die Zweiheit nicht aufhebt.» Diese Ergédnzung, Zugeordnet-
heit des Gegensdtzlichen wird auch von Guardini intensiv betont.
Gertrud Sporri ibertragt den Licht-Finsternis-Gegensatz auf die
Doppelnatur des Menschen, seine «geschopfhafte Naturhaftigkeit
und deren schopferische Geistigkeit.» «Durch die Finsternis hat der
Mensch die Méglichkeit zu Tduschung, zu Irrtum, zur Verblendung,
zur Beschrinktheit und zur Verdiisterung. Dahinein scheint das Le-
ben. Das Licht ist in ihm. Jedermann kann in sich die Erfahrung
machen, wie innerhalb der Tduschung sich das Lichthaite offenbart,
wie mitten im Irrtum die Wahrheit in die Erscheinung tritt, wie in-

292



nerhalb der Verblendung durch den vergdnglichen Schein der Welt
die goéttliche Erkenntnis durchbrichi, wie innerhalb des irdischen
Lebens sich die Herrlichkeit des innern Lebens plétzlich zu entfal-
ten beginnt und wie innerhalb der stofflichen Diisternis die stille
Verklirung des geschopfhaften Daseins eintritt.» Dem Menschen
aber ist aufgegeben, Zeugnis abzulegen fiir das Licht: «Lichthaftig-
keit, Lichtzeugenschaft, Vertrauen, Zutrauen und Glaube des gott-
gesandten Menschen sind, genauer besehen, Angelegenheiten des
Herzens.» Gertrud Spérri erinnert in diesem Zusammenhang an den
Gral, wiederum einen durchsichtigen Stein, den wir wohl Cusanos
Beryll an die Seite stellen diirfen. Ein Beweis dafiir, daB die Mensch-
heit Symbole braucht, dort, wo es um die Uberwindung der Gegen-
sdtze, die coincidentia oppositorum geht. Hat diese Ubereinstim-
mung, diese Harmonie in der Gedankenwelt der Bibel mit derjenigen
alter und neuer Philosophen nicht etwas Begliickendes? Kann das
tiefe Wissen um die Grundstruktur des Lebendigen nicht zu der ver-
trauensvollen Haltung filhren, deren wir heute so sehr bediirfen?
— Glaubst Du nicht auch, liebe Freundin, die Du meinen Ausfiih-
rungen geduldig gefolgt bist, da das Zueinander-Neigen so ver-
schiedener Geister, diese Ubereinstimmung in dem, was wesentlich
ist, eine tragbare Briicke bildet, auf der wir getrost dahin schreiten
dirfen? In der Hoffnung auf weitere Weggemeinschaft griit Dich
herzlich Deine Helene Stucki

Die Glastenster in der Kapelle im Bodmer

Zu unserm Bilde auf der Titelseite

Die vor zwei Jahren eroffnete Churer Alterssiedlung «Im Bodmer» be-
sitzt einen Kapellenraum, welcher als erster in Graubiinden den Gottes-
diensten beider Konfessionen dient und an dessen kiunstlerischer Gestal-
tung die junge Churerin Ines Brunold in starkem MaBe beteiligt war. Vor
allem hat sie die zehn hohen Glasfenster geschaffen. Die bescheidene und
sympathische Kiinstlerin ist damit zum ersten Mat mit einem so umfassen-
den Werk an die Offentlichkeit getreten. Die zehn Glasfenster sind mo-
dern und in harmonischen Farben gehalten (Ines Brunold besuchte die
Acadeémie Julian in Paris und Kurse bei Kokoschka in Salzburg). —

Die Kapelle ist der heiligen Familie gewidmet und damit war der Kiinst-
lerin das Thema gestellt. Die schéne Aufgabe, den Menschen einer Al-
terssiedlung, die nicht in einer eigenen Familie leben kénnen, das Ge-
fiihl der Geborgenheit zu vermitteln hat Ines Brunold mit Einfiihlungsver-
moégen und Gestaltungskraft auf das Beste verwirklicht. Sie hat die hei-
lige Familie und Szenen aus dem Leben Jesu dargestellt. In drei Gruppen
in Uhrzeigerrichtung finden sich die Bilder: die Verkiindigung und die
Geburt, die Anbetung, die Flucht nach Agypten, gekennzeichnet durch
drei aus dem Horizont aufsteigende Pyramiden und der zwolfjahrige Je-
sus im Tempel. Das Glasfenster auf der Altarhéhe zeigt die Symbole der
vier Evangelisten, im Zentrum Christus als der Weltschopfer. — Es gibt
nur wenige neuzeitliche Kirchen, die so stimmungsvoll sind und zu ehr-
firchtigem Schauen und Schweigen zwingen, wie die Kapelle im Bodmer.

293



	Polarität und Einheit oder der Zusammenfall der Gegensätze

