Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 9

Artikel: Tierschutz eine menschliche Verpflichtung
Autor: Salzmann, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-319968

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-319968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aber auch viele Forscher haben sich mit Worten und Taten fiir
die Tiere eingesetzt, z. B. Alfred Brehm, Karl Lorenz, Adolf Port-
mann, um nur einige zu nennen. Besonders sympathisch berihrt es,
wenn Prof. dr. h. c. Seiferle (Vorsteher des veterinar-anatomischen
Instituts der Universitat Zirich) in einem Vortrag festlegt: « Wenn
wir das Tier jedoch als beseeltes Wesen definieren, das uns Men-
schen entwicklungsgeschichtlich nahe steht und mit uns sowohl
morphologisch wie auch psychologisch vieles gemein hat, dann
werden wir uns dem Tiere gegeniiber irgendwie verantworltlich fiih-
len, und dann werden wir auch bereit sein, das Tier im christlichen
Sinn als Mitgeschopf wirklich ernst zu nehmen und uns aus Uberzeu-
gung fiir seinen Schutz, nicht nur in zoologisch-biologischer, son-
dern auch in humanitdrer Hinsicht einsetzen.» —

Auch unter den Kiinstlern findet sich eine groBe Zahl von Tier-
freunden. Liselotte Hoffmann weist in dem schon erwdhnten Buche
vor allem auf Enrico Caruso, Rose Bonheur, Franz Marc und auf die
Dichter Wilhelm Busch und Sven Fleuron hin.

An den SchluB sei nun noch ein Wort von Robert Corti gestellt.
Es lautet: «Die Liebe zum Tier wird die Welt allein nicht verwan-
deln, aber sie gehért in allem Schweren und Bedrdngenden zu jenen
kostlichen C_illitern, die rein und selig in sich selber sind.» ME

Literatur:
Richard Gerlach: «Bedrohie Tierwelt» (Fischer Biicherei)

Albert Schweitzer: «Die Lehre von der Ehrfurcht vor dem Leben» (Ver-

lag C. H. Beck, Miinchen)
Liselotte Hoffmann: «Ihr Herz schlug fiir das Tier» (Verlag Friedrich

Reinhardt, Basel)
Julie Schlosser: «Das Tier im Machtbereich des Menschen» (Ernst

Reinhardt Verlag, Basel)
Prof. Dr. Seiferle: «Grundsdtzliches zum Problem des Tierschutzes»
(Vortrag, herausgegeben vom Schweizerischen Tierschutzverband)

Tierschutz eine menschliche Verpflichtung

Von F. Salzmann
Was wir anderen zufligen,

fiugen wir uns selber zu. (Emerson)

So wenig das Sonntagschristentum, das fiir die Dauer der Pre-
digt gilt, den Christen ausmacht, so wenig erkennt man den Tier-
freund daran, da8 er einmal im Jahr seiner menschlichen Verpflich-
tung gegeniiber dem Tier gedenkt. Entweder entspringt unsere Liebe
zum Tier einer Haltung, die sich nicht am Sonntag und nicht im
Alltag erschiittern 1488t — und dann ist fiir uns der Tierschutz eine

undiskutable, dauernde Selbstverstandlichkeit — oder wir suchen
am Welt-Tierschutztag gewissermaBen die Entlastung unseres
schlechten Gewissens — und dann koénnten wir, glaube ich, auch

214



auf dieses untaugliche Alibi gerade noch verzichten. Wir bekennen
uns nicht nur heute zu einer menschlichen Pflicht gegeniiber dem
Tier. Unser Ziel geht hoher hinauf. Ja, es ist nicht einmal mit dem
Tierschutz im engeren Sinne des Wortes erschopft. Was heifit denn
Tierschutz? Schutz des Tieres! Aber warum ist denn dieses Tier
schutzbedirftig geworden? Weil sich der Fuchs immer wieder in
den Hiihnerstall schleicht und die Fischotter die Karpfen gefdhrdet?
Nein! Sondern ausschlieBlich deshalb, weil der Mensch das Tier in
seiner Existenz und in seinem natiirlichen Lebensraum bedroht. Hier
wird es zur ersten Pflicht, dem Tier zu helfen, es zu schiitzen vor
vermeidbarer Ausrottung und Qualerei. Das ist ein Samariterdienst,
es ist Rotkreuzarbeit auf anderer Ebene, zu der wir alle schon ir-
gendwo und irgendwann Gelegenheit fanden. Aber das geniigt
sicherlich nicht. Wer den Tierschutz als menschliche Pflicht empfin-
det, hat ja schon eingesehen, daBl es in unserem Drama zwei Haupt-
personen gibt; der wird also bei der Erfiillung seiner Pflicht nicht
nur das leidende Tier vor sich sehen, sondern ebenso sehr den
Menschen, der Leid zufiigt. Und er wird sich dabei sogar auf jene
neueren psychologischen Erkenntnisse berufen koénnen, die klar-
gemacht haben, daB der Mensch durch Zufiigen von Leid mehr ver-
dorben wird als durch das Erdulden von Leid.

Es geht auch hier um nichts anderes als um den grofien Zusam-
menhang, den wir suchen und herstellen missen. Unsere Zeit drangt
zu raschen Entschliissen. Wir befinden uns alle in der Schnellbleiche
und haben Examenangst. Das birgt, auf allen Gebieten, die Gefahr
uniiberlegter Teilaktionen und unvollkommener Losungen. Es ist
aber eine Tatsache, daB auf diesem Weg der isolierten Handlungen
schlechthin alles in Frage gestellt ist: die Heilkunst des Arztes, der
den Patienten wieder kriegstauglich macht, die Friedensliebe des
Pazifisten, der uns dem Risiko der Wehrlosigkeit aussetzt, die For-
schungsergebnisse der Atomphysiker, die uns dem Erduntergang
naherbringen. Hier wird auch der Tierschutz zu einem fragwiirdigen
Anliegen: Versuch, die bessere Pflege und Ernahrung des Haustie-
res zu gewahrleisten, damit der Schinken zart und saftig bleibt.

Sie merken, was ich meine: Man soll Zusammengehoriges nicht
isolieren. Man zerstort sonst den tieferen Sinn des eigenen Strebens.
Es mufl die Idee des Ganzen dahinterstehen, damit der Teil seinen
Sinn bekommt. Diese Idee des Ganzen wird aber unter Menschen
vor allem der Mensch selber sein. Tierschutz, weil wir den Men-
schen retten wollen und weil diese Rettung von der Elite der Ent-
schlossenen eine innere Haltung verlangt, die sich iiberall bewahrt
— auch gegeniiber dem Tier; weil Unrecht tun und Unrecht wider-
spruchslos dulden, ganz gleich wo und an wem es geschieht, stets
eine Bedrohung der menschlichen Personlichkeit selber ist. Dabei
liiberlassen wir die Definition des Begriffes der Personlichkeit gerne
Goethe: Den Namen menschliche Personlichkeit verdiene, so sagt er,
derjenige, der das seiner Intention nach Beste in sich zu entwickeln

215



sucht. — Wie wollen Sie dieses Beste in sich entwickeln, wenn Sie
Auge und Ohr gegeniiber dem Leid des Tieres verschlieBen?

Die erste Untugend, die es zu tliberwinden gilt, ist die Gleich-
gultigkeit. Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Natur im allgemeinen und
gegeniber dem Tier im besonderen. Nun ist diese Gleichgiiltigkeit
nicht etwa Schlechtigkeit. Das ware sie ja erst, wenn sie dem ein-
zelnen Menschen bewuBt geworden ware. Die Gleichgiiltigkeit des
heutigen Menschen ist bloB Gedankenlosigkeit. Und wir miissen es
zugeben: Gedankenlosigkeit fallt niemandem besonders schwer. Am
wenigsten auf dem Gebiet des Tierschutzes. Denn: Warum sollten
sich die Menschen Gedanken machen iiber etwas, das in ihrem Le-
ben immer weniger in Erscheinung tritt? Denken Sie an die Stadt-
jugend, die auch in der Schweiz langsam zur Grofistadtjugend wird.
Wo soll da Liebe zum Tier entstehen kénnen? Es gibt in Ziirich bald
keine Pferde mehr, hochstens Pferdestdrken, und die bediirfen un-
seres Schutzes wahrlich nicht, denn erstens beginnen sie uns zu be-
herrschen, und zweitens gehort ihnen ohnehin schon die ganze Liebe
der Jugend. Wer tdglich auf Asphalt und Pilastersteinen geht statt
auf Erde und Wiese, wer uiberall Hauserfassaden und Lichtreklamen
sieht statt alte Biume und Ferne, wer den ganzen Tag Motorenlarm
und Schreibmaschinengeklapper hort statt Vogelgezwitscher und
das Rascheln im Laub, der kann gar nicht die Stimmung finden, die
Liebe zur Natur aufkommen laBt. Der Mensch ist nun einmal anpas-
sungsfdahig; wenn er mehr und mehr als Stadter zu leben gezwungen
ist, wird er eben versuchen, sein Innenleben und sein AuBenleben
als Steinwiistenbewohner zu organisieren. Dal er nun Spannung,
Aufrequng und Sensationen ersehnt statt Besinnung und Stille, ge-
hort logischerweise dazu. Wo hat da noch Tierliebe und Tierpflege
Platz? Sie hat keinen Platz, auch in des Wortes wahrster Bedeutung
nicht. Denn die Stadter wohnen lbereinander, sie wohnen Mauer
an Mauer, und wo vielleicht an sich noch Platz vorhanden ware fir
ein nicht zu groB geratenes Haustier, da verbietet es aus hygieni-
schen Grinden der Mietvertrag.

Die Stadt ist noch auf anderen Gebieten eine groBe Forderin der
Gedankenlosigkeit; vielleicht die Stadt selber weniger als die Mas-
senansammlung von Menschen auf engem Raum. Da werden nicht
nur rationelle Methoden der Giitererzeugung noétig, sondern es ent-
wickelt sich auch jene raffinierte Kunst der Reklame und Darbie-
tung, die unser BewuBtsein von der inneren Natur der Dinge ge-
radezu vernebelt. Nehmen Sie als Beispiel unsere EBgewohnheiten!
Was wir auf den Mittagstisch bekommen, ist seiner Herkunft nach
oft kaum erkennbar, es entstammt einer hiibsch bemalten Konserve
oder verleugnet seinen Ursprung fiir Nase, Auge und Gaumen auf
andere Art. Das heiBt: Unsere Speise ist durch die Kunst der Zu-
bereitung anonym geworden. Und dies gilt ganz besonders fiir die
Fleischgerichte. Ich will mich mit dieser Bemerkung durchaus nicht
in den Streit um vegetarische oder nichtvegetarische Ernahrung ein-

216



schalten; es ist mir auch vollig klar, daB Lebendes sich nur von Le-
bendem ndhrt — wobei allerdings die Frage offen bleibt, wieviel
Leid wir unserem Bauch zuliebe der Kreatur zufiigen wollen. Woran
ich in diesem Zusammenhang ankniipfen mochte, das ist die Fest-
stellung, die im Aufruf des Kantonalen Ziircher Tierschutzvereins
gemacht wird: «Die Zeit muBB und wird kommen, wo aus dem See-
lenlosen Gegenstand Tier das beseelte Wesen Tier wird, wo das Tier
rechtlich vom Objekt zum Subjekt riickt.» Das Tier als Subjekt!
Vielleicht heiit das noch nicht unbedingt und unter allen Umstan-
den, daB auf jede tierische Erndahrung verzichtet werden miiBte —
aber es heiBt als Minimum, daB der Tiermord auf das vermeintlich
oder tatsachlich unentbehrliche AusmaB beschrankt werde und auch
das Totungsverfahren so schmerzlos wie moglich sei. Es ist aus-
schlieBlich der Mensch, der hier Entschliisse zu fassen hat, nicht das
Tier. Wie aber soll ein Mensch auf solche Gedanken gebracht wer-
den, wenn ihm durch immer appetitlichere Tarnungen jedes BewubBt-
sein seines barbarischen Ursprungs seiner Lieblingsspeise genom-
men wird? Das Zeitalter der Konserve und Etikette erleichtert uns
auch auf diesem Gebiet die Gedankenlosigkeit.

Da war unser Familientisch vor dreiBig Jahren doch ehrlicher!
Ich erinnere mich gut, wie da manchmal Vater oder Mutter mit einer
toten Gans, mit einem Huhn, einem Hasen oder einem Fisch nach
Hause kam und wie wir Kinder in der Kiche und am Mittagstisch
nun nicht etwa die Selbstverstandlichkeit des Tiervertilgens in uns
aufnahmen, sondern im Gegenteil die Problematik des Totens. Jetzt
erst wurden wir uns ja dessen bewuBt, daB da auf dem Teller vor
uns ein Stlick von einem einst lebendigen Wesen lag, das fiir uns
gelitten und geblutet hatte. Und dieses BewuBtwerden hat uns
damals vor nichts weniger als die Pflicht einer ethischen Entschei-
dung gestellt: GewiB, unsere Eltern hatten das kindliche Empfinden
mit Spott oder Strafe unterdriicken konnen. Aber so gedankenlos
waren unsere Eltern nicht. Sie wurden selber schwankend in ihren
barbarischen EBgewohnheiten, und wir haben seither den Fleisch-
genuB mehr und mehr von unsern Mahlzeiten verbannt.

Das Wesentliche liegt aber keineswegs darin, daB um des Tier-
schutzes willen noch recht viele Menschen auf ihre Ganseleber-
pastete verzichten. Sondern das Wesentliche liegt darin, daB wir
fir jede Gelegenheit dankbar sein miissen, die ein ethisches Grund-
gefiihl, das da wdre, an die Oberflache des BewuBtseins steigen
laBt. Fiir den Erwachsenen, der hieriiber langst seine feste, wenn
auch meistens etwas bequeme Meinung hat, ist dies weniger wich-
tig. Aber fiir das heranwachsende Kind wird hier allen Ernstes ein
Erziehungsproblem aufgeworfen: Es ist nie von Gutem, wenn dem
Menschen eine ethische Entscheidung erlassen wird.

Wer glaubt, dies sei alles nicht so wichtig, der wird vielleicht
doch etwas nachdenklicher, wenn ich auf eine ungleich tragischere
Parallele zum eben Gesagten hinweise. Es ist ndamlich fiir den Men-

217



schen heute auch das Toten des Menschen in unheimlicher Weise
bequem geworden. Und wiederum nicht wegen einer etwa zuneh-
menden Bosartigkeit der Menschen, sondern wegen einer technisch
vollkommen entwickelten Vernichtungsindustrie. Man druckt auf
irgendeinen Hebel, und ein paar tausend Meter weiter unten ster-
ben und leiden die Menschen. Nicht die verfluchte politische Si-
tuation, die so etwas unvermeidbar machen kann, steht hier zur De-
batte — wohl aber die psychologische Situation des Totenden. Es
bleibt uns nichts anderes ubrig, als die Parallele zu Ende zu fiihren:
Weil die Opfer fiir den, der totet oder zu téten befiehlt, unsichtbar
und anonym bleiben, deshalb ist das Toten und Quadlen seelisch
leicht gemacht. Der Mensch weiBl und fiihlt nicht mehr, was er an-
stellt. Er ist selber zur Maschine geworden. Sein Gewissen bleibt
unbeteiligt. Hier beginnt die Verantwortungslosigkeit. Sich verant-
worllich fihlen steht aber am Anfang jeder Besserung. Menschsein
heiBt, sein Handeln unter die Kontrolle des Verstandes und des
Herzens bringen, immer und iiberall.

Es ist fir uns, die wir diese Verantwortung bejahen, nicht damit
gelan, daB wir den Abgrund der menschlichen Eigenschaften aufzei-
gen, daB wir jammern lber das Urbose in uns allen und traurigen
Herzens Schopenhauer Recht geben, der vor 100 Jahren schon sagte:
«Die Menschen sind die Teufel der Erde und die Tiere die geplag-
ten Seelen.» Wir kommen nicht viel weiter, wenn wir die andern,
die den Tierschutzgedanken noch immer nicht erfaft haben, nur kri-
tisieren. Wir kommen bedeutend weiter, wenn wir die uralte Weis-
heit liberdenken, die da lautet: «Fiihre uns nicht in Versuchung!»
Jeder Schritt aus der naturverbundenen Umgebung und Lebens-
weise heraus, jeder Verzicht auf eine mdgliche Beziehung und
Freundschaft zum Tier, stellt eine Versuchung fiir den Menschen
dar, an Ehrfurcht vor dem Leben einzubiiBen. Da wir jedoch durch
unser modernes Zeitalter unausweichlich in das naturferne Milieu
hineingestellt sind, gibt es nur noch einen Ausweg: das ist der ge-
wollte Ausgleich. Wir miissen Reserven schaffen an Zeit und Raum,
wo der Mensch dem Tier wieder begegnen kann. Dem Tier in sei-
ner Freiheit und Lebenslust, nicht dem Tier im dunklen Stall und an
der Kette. Dann werden immer mehr Menschen die Augen aufge-
hen, und sie werden die groBe Bereicherung ihres eigenen Lebens
entdecken, die die Kameradschaft des Tieres ihnen zu bieten hat.
Unsere Gefiihle sind nicht so barbarisch, wie man héaufig glaubt; sie
haben aber viel zu wenig Gelegenheit der Betdtigung, und deshalb
erkalten sie. Um des Tieres willen und um des Menschen willen
miissen wir solche Gelegenheiten schaffen.

Dieser Artikel ist eine gekiirzte Wiedergabe des Vortiages van

Redaktor Fr. Salzmann, Bern, zum Welttierschutztag (erschienen in
der Zeitschrift «Leben»).

218



	Tierschutz eine menschliche Verpflichtung

