
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 9

Artikel: Tierschutz eine menschliche Verpflichtung

Autor: Salzmann, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aber auch viele Forscher haben sich mit Worten und Taten für
die Tiere eingesetzt, z. B. Alfred Brehm, Karl Lorenz, Adolf
Portmann, um nur einige zu nennen. Besonders sympathisch berührt es,

wenn Prof. dr. h. c. Seiferle (Vorsteher des Veterinär-anatomischen
Instituts der Universität Zürich) in einem Vortrag festlegt: «Wenn
wir das Tier jedoch als beseeltes Wesen definieren, das uns
Menschen entwicklungsgeschichtlich nahe steht und mit uns sowohl
morphologisch wie auch psychologisch vieles gemein hat, dann
werden wir uns dem Tiere gegenüber irgendwie verantwortlich fühlen,

und dann werden wir auch bereit sein, das Tier im christlichen
Sinn als Mitgeschöpf wirklich ernst zu nehmen und uns aus Überzeugung

für seinen Schutz, nicht nur in zoologisch-biologischer,
sondern auch in humanitärer Hinsicht einsetzen.» —

Auch unter den Künstlern findet sich eine große Zahl von
Tierfreunden. Liselotte Hoffmann weist in dem schon erwähnten Buche
vor allem auf Enrico Caruso, Rose Bonheur, Franz Marc und auf die
Dichter Wilhelm Busch und Sven Fleuron hin.

An den Schluß sei nun noch ein Wort von Robert Corti gestellt.
Es lautet: «Die Liebe zum Tier wird die Welt allein nicht verwandeln,

aber sie gehört in allem Schweren und Bedrängenden zu jenen
köstlichen Gütern, die rein und selig in sich selber sind.» ME

Literatur:
Richard Gerlach: «Bedrohte Tierwelt» (Fischer Bücherei)
Albert Schweitzer: «Die Lehre von der Ehrfurcht vor dem Leben» (Verlag

C. H. Beck, München)
Liselotte Hoffmann: «Ihr Herz schlug für das Tier» (Verlag Friedrich
Reinhardt, Basel)
Julie Schlosser: «Das Tier im Machtbereich des Menschen» (Ernst
Reinhardt Verlag, Basel)
Prof. Dr. Seiferle: «Grundsätzliches zum Problem des Tierschutzes»
(Vortrag, herausgegeben vom Schweizerischen Tierschutzverband)

Tierschutz eine menschliche Verpflichtung
Von F. Salzmann

Was wir anderen zufügen,
fügen wir uns selber zu. (Emerson)

So wenig das Sonntagschristentum, das für die Dauer der Predigt

gilt, den Christen ausmacht, so wenig erkennt man den
Tierfreund daran, daß er einmal im Jahr seiner menschlichen Verpflichtung

gegenüber dem Tier gedenkt. Entweder entspringt unsere Liebe
zum Tier einer Haltung, die sich nicht am Sonntag und nicht im
Alltag erschüttern läßt — und dann ist für uns der Tierschutz eine
undiskutable, dauernde Selbstverständlichkeit ¦— oder wir suchen
am Welt-Tierschutztag gewissermaßen die Entlastung unseres
schlechten Gewissens — und dann könnten wir, glaube ich, auch

214



auf dieses untaugliche Alibi gerade noch verzichten. Wir bekennen
uns nicht nur heute zu einer menschlichen Pflicht gegenüber dem
Tier. Unser Ziel geht höher hinauf. Ja, es ist nicht einmal mit dem
Tierschutz im engeren Sinne des Wortes erschöpft. Was heißt denn
Tierschutz? Schutz des Tieres! Aber warum ist denn dieses Tier
schutzbedürftig geworden? Weil sich der Fuchs immer wieder in
den Hühnerstall schleicht und die Fischotter die Karpfen gefährdet?
Nein! Sondern ausschließlich deshalb, weil der Mensch das Tier in
seiner Existenz und in seinem natürlichen Lebensraum bedroht. Hier
wird es zur ersten Pflicht, dem Tier zu helfen, es zu schützen vor
vermeidbarer Ausrottung und Quälerei. Das ist ein Samariterdienst,
es ist Rotkreuzarbeit auf anderer Ebene, zu der wir alle schon
irgendwo und irgendwann Gelegenheit fanden. Aber das genügt
sicherlich nicht. Wer den Tierschutz als menschliche Pflicht empfindet,

hat ja schon eingesehen, daß es in unserem Drama zwei
Hauptpersonen gibt; der wird also bei der Erfüllung seiner Pflicht nicht
nur das leidende Tier vor sich sehen, sondern ebenso sehr den
Menschen, der Leid zufügt. Und er wird sich dabei sogar auf jene
neueren psychologischen Erkenntnisse berufen können, die
klargemacht haben, daß der Mensch durch Zufügen von Leid mehr
verdorben wird als durch das Erdulden von Leid.

Es geht auch hier um nichts anderes als um den großen
Zusammenhang, den wir suchen und herstellen müssen. Unsere Zeit drängt
zu raschen Entschlüssen. Wir befinden uns alle in der Schnellbleiche
und haben Examenangst. Das birgt, auf allen Gebieten, die Gefahr
unüberlegter Teilaktionen und unvollkommener Lösungen. Es ist
aber eine Tatsache, daß auf diesem Weg der isolierten Handlungen
schlechthin alles in Frage gestellt ist: die Heilkunst des Arztes, der
den Patienten wieder kriegstauglich macht, die Friedensliebe des
Pazifisten, der uns dem Risiko der Wehrlosigkeit aussetzt, die
Forschungsergebnisse der Atomphysiker, die uns dem Erduntergang
näherbringen. Hier wird auch der Tierschutz zu einem fragwürdigen
Anliegen: Versuch, die bessere Pflege und Ernährung des Haustieres

zu gewährleisten, damit der Schinken zart und saftig bleibt.
Sie merken, was ich meine: Man soll Zusammengehöriges nicht

isolieren. Man zerstört sonst den tieferen Sinn des eigenen Strebens.
Es muß die Idee des Ganzen dahinterstehen, damit der Teil seinen
Sinn bekommt. Diese Idee des Ganzen wird aber unter Menschen
vor allem der Mensch selber sein. Tierschutz, weil wir den
Menschen retten wollen und weil diese Rettung von der Elite der
Entschlossenen eine innere Haltung verlangt, die sich überall bewährt
— auch gegenüber dem Tier; weil Unrecht tun und Unrecht
widerspruchslos dulden, ganz gleich wo und an wem es geschieht, stets
eine Bedrohung der menschlichen Persönlichkeit selber ist. Dabei
überlassen wir die Definition des Begriffes der Persönlichkeit gerne
Goethe: Den Namen menschliche Persönlichkeit verdiene, so sagt er,
derjenige, der das seiner Intention nach Beste in sich zu entwickeln

215



sucht. — Wie wollen Sie dieses Beste in sich entwickeln, wenn Sie
Auge und Ohr gegenüber dem Leid des Tieres verschließen?

Die erste Untugend, die es zu überwinden gilt, ist die
Gleichgültigkeit. Gleichgültigkeit gegenüber der Natur im allgemeinen und
gegenüber dem Tier im besonderen. Nun ist diese Gleichgültigkeit
nicht etwa Schlechtigkeit. Das wäre sie ja erst, wenn sie dem
einzelnen Menschen bewußt geworden wäre. Die Gleichgültigkeit des
heutigen Menschen ist bloß Gedankenlosigkeit. Und wir müssen es
zugeben: Gedankenlosigkeit fällt niemandem besonders schwer. Am
wenigsten auf dem Gebiet des Tierschutzes. Denn: Warum sollten
sich die Menschen Gedanken machen über etwas, das in ihrem
Leben immer weniger in Erscheinung tritt? Denken Sie an die
Stadtjugend, die auch in der Schweiz langsam zur Großstadtjugend wird.
Wo soll da Liebe zum Tier entstehen können? Es gibt in Zürich bald
keine Pferde mehr, höchstens Pferdestärken, und die bedürfen
unseres Schutzes wahrlich nicht, denn erstens beginnen sie uns zu
beherrschen, und zweitens gehört ihnen ohnehin schon die ganze Liebe
der Jugend. Wer täglich auf Asphalt und Pflastersteinen geht statt
auf Erde und Wiese, wer überall Häuserfassaden und Lichtreklamen
sieht statt alte Bäume und Ferne, wer den ganzen Tag Motorenlärm
und Schreibmaschinengeklapper hört statt Vogelgezwitscher und
das Rascheln im Laub, der kann gar nicht die Stimmung finden, die
Liebe zur Natur aufkommen läßt. Der Mensch ist nun einmal
anpassungsfähig; wenn er mehr und mehr als Städter zu leben gezwungen
ist, wird er eben versuchen, sein Innenleben und sein Außenleben
als Steinwüstenbewohner zu organisieren. Daß er nun Spannung,
Aufregung und Sensationen ersehnt statt Besinnung und Stille,
gehört logischerweise dazu. Wo hat da noch Tierliebe und Tierpflege
Platz? Sie hat keinen Platz, auch in des Wortes wahrster Bedeutung
nicht. Denn die Städter wohnen übereinander, sie wohnen Mauer
an Mauer, und wo vielleicht an sich noch Platz vorhanden wäre für
ein nicht zu groß geratenes Haustier, da verbietet es aus hygienischen

Gründen der Mietvertrag.
Die Stadt ist noch auf anderen Gebieten eine große Förderin der

Gedankenlosigkeit; vielleicht die Stadt selber weniger als die
Massenansammlung von Menschen auf engem Raum. Da werden nicht
nur rationelle Methoden der Gütererzeugung nötig, sondern es
entwickelt sich auch jene raffinierte Kunst der Reklame und Darbietung,

die unser Bewußtsein von der inneren Natur der Dinge
geradezu vernebelt. Nehmen Sie als Beispiel unsere Eßgewohnheiten!
Was wir auf den Mittagstisch bekommen, ist seiner Herkunft nach
oft kaum erkennbar, es entstammt einer hübsch bemalten Konserve
oder verleugnet seinen Ursprung für Nase, Auge und Gaumen auf
andere Art. Das heißt: Unsere Speise ist durch die Kunst der
Zubereitung anonym geworden. Und dies gilt ganz besonders für die
Fleischgerichte. Ich will mich mit dieser Bemerkung durchaus nicht
in den Streit um vegetarische oder nichtvegetarische Ernährung ein-

216



schalten; es ist mir auch völlig klar, daß Lebendes sich nur von
Lebendem nährt — wobei allerdings die Frage offen bleibt, wieviel
Leid wir unserem Bauch zuliebe der Kreatur zufügen wollen. Woran
ich in diesem Zusammenhang anknüpfen möchte, das ist die
Feststellung, die im Aufruf des Kantonalen Zürcher Tierschutzvereins
gemacht wird: «Die Zeit muß und wird kommen, wo aus dem
seelenlosen Gegenstand Tier das beseelte Wesen Tier wird, wo das Tier
rechtlich vom Objekt zum Subjekt rückt.» Das Tier als Subjekt!
Vielleicht heißt das noch nicht unbedingt und unter allen Umständen,

daß auf jede tierische Ernährung verzichtet werden müßte —
aber es heißt als Minimum, daß der Tiermord auf das vermeintlich
oder tatsächlich unentbehrliche Ausmaß beschränkt werde und auch
das Tötungsverfahren so schmerzlos wie möglich sei. Es ist
ausschließlich der Mensch, der hier Entschlüsse zu fassen hat, nicht das
Tier. Wie aber soll ein Mensch auf solche Gedanken gebracht werden,

wenn ihm durch immer appetitlichere Tarnungen jedes Bewußtsein

seines barbarischen Ursprungs seiner Lieblingsspeise genommen

wird? Das Zeitalter der Konserve und Etikette erleichtert uns
auch auf diesem Gebiet die Gedankenlosigkeit.

Da war unser Familientisch vor dreißig Jahren doch ehrlicher!
Ich erinnere mich gut, wie da manchmal Vater oder Mutter mit einer
toten Gans, mit einem Huhn, einem Hasen oder einem Fisch nach
Hause kam und wie wir Kinder in der Küche und am Mittagstisch
nun nicht etwa die Selbstverständlichkeit des Tiervertilgens in uns
aufnahmen, sondern im Gegenteil die Problematik des Tötens. Jetzt
erst wurden wir uns ja dessen bewußt, daß da auf dem Teller vor
uns ein Stück von einem einst lebendigen Wesen lag, das für uns
gelitten und geblutet hatte. Und dieses Bewußtwerden hat uns
damals vor nichts weniger als die Pflicht einer ethischen Entscheidung

gestellt: Gewiß, unsere Eltern hätten das kindliche Empfinden
mit Spott oder Strafe unterdrücken können. Aber so gedankenlos
waren unsere Eltern nicht. Sie wurden selber schwankend in ihren
barbarischen Eßgewohnheiten, und wir haben seither den Fleischgenuß

mehr und mehr von unsern Mahlzeiten verbannt.
Das Wesentliche liegt aber keineswegs darin, daß um des

Tierschutzes willen noch recht viele Menschen auf ihre Gänseleberpastete

verzichten. Sondern das Wesentliche liegt darin, daß wir
für jede Gelegenheit dankbar sein müssen, die ein ethisches Grundgefühl,

das da wäre, an die Oberfläche des Bewußtseins steigen
läßt. Für den Erwachsenen, der hierüber längst seine feste, wenn
auch meistens etwas bequeme Meinung hat, ist dies weniger wichtig.

Aber für das heranwachsende Kind wird hier allen Ernstes ein
Erziehungsproblem aufgeworfen: Es ist nie von Gutem, wenn dem
Menschen eine ethische Entscheidung erlassen wird.

Wer glaubt, dies sei alles nicht so wichtig, der wird vielleicht
doch etwas nachdenklicher, wenn ich auf eine ungleich tragischere
Parallele zum eben Gesagten hinweise. Es ist nämlich für den Men-

217



sehen heute auch das Töten des Menschen in unheimlicher Weise
bequem geworden. Und wiederum nicht wegen einer etwa
zunehmenden Bösartigkeit der Menschen, sondern wegen einer technisch
vollkommen entwickelten Vernichtungsindustrie. Man drückt auf
irgendeinen Hebel, und ein paar tausend Meter weiter unten sterben

und leiden die Menschen. Nicht die verfluchte politische
Situation, die so etwas unvermeidbar machen kann, steht hier zur
Debatte — wohl aber die psychologische Situation des Tötenden. Es
bleibt uns nichts anderes übrig, als die Parallele zu Ende zu führen:
Weil die Opfer für den, der tötet oder zu töten befiehlt, unsichtbar
und anonym bleiben, deshalb ist das Töten und Quälen seelisch
leicht gemacht. Der Mensch weiß und fühlt nicht mehr, was er
anstellt. Er ist selber zur Maschine geworden. Sein Gewissen bleibt
unbeteiligt. Hier beginnt die Verantwortungslosigkeit. Sich
verantwortlich fühlen steht aber am Anfang jeder Besserung. Menschsein
heißt, sein Handeln unter die Kontrolle des Verstandes und des
Herzens bringen, immer und überall.

Es ist für uns, die wir diese Verantwortung bejahen, nicht damit
getan, daß wir den Abgrund der menschlichen Eigenschaften aufzeigen,

daß wir jammern über das Urböse in uns allen und traurigen
Herzens Schopenhauer Recht geben, der vor 100 Jahren schon sagte:
«Die Menschen sind die Teufel der Erde und die Tiere die geplagten

Seelen.» Wir kommen nicht viel weiter, wenn wir die andern,
die den Tierschutzgedanken noch immer nicht erfaßt haben, nur
kritisieren. Wir kommen bedeutend weiter, wenn wir die uralte Weisheit

überdenken, die da lautet: «Führe uns nicht in Versuchung!»
Jeder Schritt aus der naturverbundenen Umgebung und Lebensweise

heraus, jeder Verzicht auf eine mögliche Beziehung und
Freundschaft zum Tier, stellt eine Versuchung für den Menschen
dar, an Ehrfurcht vor dem Leben einzubüßen. Da wir jedoch durch
unser modernes Zeitalter unausweichlich in das naturferne Milieu
hineingestellt sind, gibt es nur noch einen Ausweg: das ist der
gewollte Ausgleich. Wir müssen Reserven schaffen an Zeit und Raum,
wo der Mensch dem Tier wieder begegnen kann. Dem Tier in seiner

Freiheit und Lebenslust, nicht dem Tier im dunklen Stall und an
der Kette. Dann werden immer mehr Menschen die Augen aufgehen,

und sie werden die große Bereicherung ihres eigenen Lebens
entdecken, die die Kameradschaft des Tieres ihnen zu bieten hat.
Unsere Gefühle sind nicht so barbarisch, wie man häufig glaubt; sie
haben aber viel zu wenig Gelegenheit der Betätigung, und deshalb
erkalten sie. Um des Tieres willen und um des Menschen willen
müssen wir solche Gelegenheiten schaffen.

Dieser Artikel ist eine gekürzte Wiedergabe des Vortrages von
Redaktor Fr. Salzmann, Bern, zum Welttierschutztag (erschienen in
der Zeitschrift «Leben»).

218


	Tierschutz eine menschliche Verpflichtung

