
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 9

Artikel: Ethik der Liebe zu allen Geschöpfen

Autor: ME

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethik der Liebe zu allen Geschöpfen

Die Ethik der Liebe zu allen Geschöpfen im Einzelnen auszudenken:

dies ist die schwere Aufgabe, die unserer Zeit gestellt ist.
Albert Schweitzer

Noch selten ist mir das Zusammenstellen einer Nummer so
schwer gefallen. Ohne große Mühe könnte nicht nur ein einziges
Blatt, sondern eine ganze Anzahl von Zeitungen dem Thema «Mensch
und Tier» gewidmet werden; beginnend bei Gedichten, Legenden,
Tiererlebnissen bis zu wissenschaftlichen Abhandlungen über die
Tierpsychologie und die Verhaltensforschung. Um nicht zu sehr
einer Zersplitterung zu verfallen, wurden für diese Nummer Artikel
ausgewählt, die sich vor allem mit den grundsätzlichen Fragen des
Tierschutzes beschäftigen. In einem spätem Zeitpunkt wird es dann
vielleicht möglich sein, mehr das Literarische in den Vordergrund
zu stellen.

Wenn wir die Frage des Tierschutzes ins Zentrum rücken, zeigt
sich, daß die Menschheit in den vergangenen Jahrunderten, ja
Jahrtausenden eine unermeßliche Schuld auf sich geladen hat. Sven
Hedin meinte: «Ganze Weltalter voll Liebe werden notwendig sein,
um den Tieren ihre Dienste und Verdienste an uns zu vergelten»,
und ich möchte den Satz fortsetzen und sagen: «um die Leiden, die
wir den Tieren zuiügten, zu sühnen».

Mit der Bejahung einer Schuld sind nicht die ausgesprochenen
Tierquälereien gemeint. Solche werden von den meisten Menschen
verabscheut, und sie haben ihren Ursprung oft in einer krankhaften
Veranlagung. Viel schlimmer ist, was wir Menschen den Tieren aus
einer falschen Einstellung heraus — oft auch aus mangelndem Wissen

— durch Gleichgültigkeit, Gedankenlosigkeit und Profitsucht
antun.

Unsere Gleichgültigkeit führt dazu, daß wir die Tiere heute noch
im juristischen Sinne oft als Sache betrachten. Deshalb sind sie der
menschlichen Willkür preisgegeben. Wir vergessen — wie Prof.
Dr. h. c. Seiferle in einem Vortrag ausführte, daß zum mindesten
die sogenannten höheren Tiere Schmerz und Angst auf ihre Weise,
je nach ihrem Entwicklungsgrad allerdings verschieden abgestuft,
bewußt erleben.» Wir übersehen, daß die «Tiere auf ihre Weise
bewußt empfindende Geschöpfe sind». —

Die Gedankenlosigkeit führt dazu, daß wir den Tieren oft
wissentlich, oft auch ohne böse Absicht Leid zufügen. Hier möchte ich
nur die heute viel diskutierten, dem Tiere wesensfremden
Aufzuchtmethoden erwähnen wie auch die mangelnde oder falsche Pflege
und Behandlung.

Egoismus und Profitsucht! Sie sind das allerschlimmste. Wie viele
Tiere werden heute für unnötige Experimente mißbraucht. Richard
Gerlach, ein bekannter Zoologe und Naturforscher, schreibt in sei-

211



nem Buche «Bedrohte Tierweit», «. daß auf der Erde jährlich etwa
vierzig Millionen Tiere für Experimente geopfert werden», und er
fährt fort: «Diese Zahl übersteigt bei weitem das für den Fortschritt
der medizinischen Wissenschaft Erforderliche.» Ein österreichischer
Tierarzt stellt als zwingenden Grundsatz die Forderung: «Mif einem
Minimum an Versuchstieren und einem Minimum an Leiden ein
Maximum an Erfolgen zu erreichen!» Die reine Profitsucht führt
dazu, daß ganze Tierarten ausgerottet werden. Wir denken hier an
die Robbenmorderei — wobei diese in Kanada mit einer beispielslosen

Grausamkeit geschieht — an die gefährdete Art der Wale und
an zahlreiche Vogelarten. Es gibt leider viele Beispiele, die beweisen,
wie aus rein kommerziellen Interessen Tierarten gefährdet werden.

In einer aufrüttelnden Abhandlung «Philosophie und
Tierschutzbewegung» macht Albert Schweitzer der europäischen Philosophie
den Vorwurf, die Tierschutzbewegung in viel zu geringem Maße
unterstützt zu haben. Auch dem Christentum, vorab den christlichen
Kirchen bleiben ähnliche Kritiken nicht erspart. So schreibt
Julie Schlosser im Buche «Das Tier im Machtbereich des Menschen»:
«Es ist längst kein Raum mehr in den Kirchen für die andern
Geschöpfe, weder in der Predigt, noch in der Unterweisung, noch in
der Fürbitte. Es ist oft eine lange Liste von Dingen, um die gebetet
wird, nirgends findet sich darin eine Bitte für die Tiere .» Im
gleichen Buche aber stellt sie fest: «Die beiden Hochreligionen: der
vergeistigte Hinduismus einer nicht sehr großen Oberschicht, der
inmitten der vielen primitiven indischen Religionen seine wundervolle
Blüte treibt, und der Buddhismus, der anfangs keine Religion war,
aber weithin dazu gemacht worden ist: diese beiden haben die
Kreatur in ihr Bewußtsein aufgenommen. Sie haben sie in ihre
tiefsten Fragestellungen und ihre höchsten ethischen Forderungen
einbezogen.» Auch Albert Schweitzer sagt in dem zuvor erwähnten
Aufsatz: «In dem chinesischen und dem indischen Denken spielt die
Verantwortlichkeit des Menschen der Kreatur gegenüber eine viel
größere Rolle als in dem europäischen.»

Muß es uns nicht nachdenklich stimmen, daß schon vor weit
mehr als zwei Jahrtausenden in Indien ein Herrscher für die Tiere
eintrat, nämlich der indische Kaiser Asoka Vardhana (der
«Freundlichblickende»), ein Zeitgenosse Alexanders des Großen? Im Bewußtsein

seiner sittlichen Verantwortung war er nicht nur um die Wohlfahrt

seiner Untertanen besorgt, sondern auch um die Tiere. Er hat
den Tierschutz als erster sogar gesetzlich verankert. Unter seiner
Herrschaft wurden Tierheime und Tierspitäler errichtet. Das
fortschrittliche Denken und die Bedeutung dieser Tat des Herrschers
aus dem dritten vorchristlichen Jahrhundert zeigt sich uns in der
ganzen Größe, wenn wir bedenken, daß erst zu Beginn des 19.
Jahrhunderts durch den Pfarrer Arthur Broome die erste
Tierschutzgesellschaft in England gegründet worden ist. (Etwas später
entstanden Tierschutzvereine in weitern europäischen Ländern.)

212



Wenn die europäische Philosophie, wenn die christlichen Kirchen
in der Frage des Tierschutzes auch versagt haben, finden sich in
jeder Zeit zahlreiche Denker, Theologen, Forscher und Künstler, die
aus innerster Verantwortung heraus für die leidende Kreatur
eintraten. Als einer der wenigen deutschen Philosophen hat sich Arthur
Schopenhauer leidenschaftlich für die Tiere eingesetzt. Er schrieb:
«Die vermeintliche Rechtlosigkeit der Tiere, der Wahn, daß unser
Handeln gegen sie ohne moralische Bedeutung sei, daß es gegen die
Tiere keine Pflichten gebe, ist geradezu eine empörende Roheit und
Barbarei.» In unserer Zeit hat Albert Schweitzer zur «Ehrfurcht vor
dem Leben» aufgerufen. Er betont in seiner Kulturphilosophie:
«Ethik ist Mitleid. Alles Leben ist Leiden. Der wissend gewordene
Wille zum Leben ist also von tiefem Mitleid mit allen Geschöpfen
ergriffen. Er erfebt nicht nur das Weh des Menschen, sondern das
der Kreatur überhaupt mit.» Elisabeth Hoffmann urteilt über Albert
Schweitzer: «Kein europäischer Denker außer Schweitzer hat mit so
unbedingtem Anspruch die Ethik auf den ganzen Bereich der Schöpfung

erstreckt, auf Tiere aller Art, Vögel, Fische, Insekten, ja selbst
auf die Pflanzen und die Erscheinungen der sogenannten unbelebten

Natur.» («Ihr Herz schlug für das Tier».)
Aber auch im Christentum finden sich immer wieder zahlreiche

Vertreter, die ihre Mitmenschen lehrten, auch das Tier als
Geschöpf Gottes zu lieben und zu achten, z. B. die ersten Kirchenväter
wie Chrysostomus, Clemens Basilius, dann vor allem Franz von
Assisi. Richard Gerlach berichtet über ihn: «Die Liebe zur Kreatur
war für den heiligen Franz ein Weg zu Gott. Er erkannte ihn in
seinen Geschöpfen. Sie waren ihm Brüder und Schwestern und wurden
ihm zu Zeichen des gemeinsamen Ursprungs aller Dinge. Kein Wesen

war ihm zu gering, es ehrfürchtig anzuschauen.» Elisabeth
Hoffmann meint: «Mit der Liebe zum Tier, wie sie Franz von Assisi
vorgelebt hat, brach ein Christentum auf, das nur von wenigen
verwirklicht und von vielen noch immer unentdeckt ist. Wenn diese
Verbundenheit mit dem Tier aus christlichem Geiste nach seinem
Auftreten auch später wieder überschattet wurde, ganz verloren
ging es seither nicht mehr .» Wie schon erwähnt, der englische
Pfarrer Arthur Broome als ein Mann der Tat gründete die erste
Tierschutzgesellschaft in Europa «im Bewußtsein, daß auch Tiere
Geschöpfe Gottes sind und keiner sich Christ nennen dürfe, der
ihnen mutwillig Qualen und Schmerzen zufüge». Von ihm stammt
auch der Satz: «Es gibt keine wahrhaft gute Erziehung ohne das
Mitleid mit den Tieren.» — Nun zum Schlüsse dieses Abschnittes
noch ein Wort von Papst Pius XII. aus dem Jahre 1950. Er sagte:
«Die Tierwelt ist wie die ganze Schöpfung eine Bekundung der
Weisheit und Güte Gottes und verdient als solche Achtung und
Beachtung durch den Menschen. Jedes unbedachte Umbringen von
Tieren, jeder Akt unnützer Unmenschlichkeit, jede gemeine
Grausamkeit gegen sie ist verdammenswert ¦»

213



Aber auch viele Forscher haben sich mit Worten und Taten für
die Tiere eingesetzt, z. B. Alfred Brehm, Karl Lorenz, Adolf
Portmann, um nur einige zu nennen. Besonders sympathisch berührt es,

wenn Prof. dr. h. c. Seiferle (Vorsteher des Veterinär-anatomischen
Instituts der Universität Zürich) in einem Vortrag festlegt: «Wenn
wir das Tier jedoch als beseeltes Wesen definieren, das uns
Menschen entwicklungsgeschichtlich nahe steht und mit uns sowohl
morphologisch wie auch psychologisch vieles gemein hat, dann
werden wir uns dem Tiere gegenüber irgendwie verantwortlich fühlen,

und dann werden wir auch bereit sein, das Tier im christlichen
Sinn als Mitgeschöpf wirklich ernst zu nehmen und uns aus Überzeugung

für seinen Schutz, nicht nur in zoologisch-biologischer,
sondern auch in humanitärer Hinsicht einsetzen.» —

Auch unter den Künstlern findet sich eine große Zahl von
Tierfreunden. Liselotte Hoffmann weist in dem schon erwähnten Buche
vor allem auf Enrico Caruso, Rose Bonheur, Franz Marc und auf die
Dichter Wilhelm Busch und Sven Fleuron hin.

An den Schluß sei nun noch ein Wort von Robert Corti gestellt.
Es lautet: «Die Liebe zum Tier wird die Welt allein nicht verwandeln,

aber sie gehört in allem Schweren und Bedrängenden zu jenen
köstlichen Gütern, die rein und selig in sich selber sind.» ME

Literatur:
Richard Gerlach: «Bedrohte Tierwelt» (Fischer Bücherei)
Albert Schweitzer: «Die Lehre von der Ehrfurcht vor dem Leben» (Verlag

C. H. Beck, München)
Liselotte Hoffmann: «Ihr Herz schlug für das Tier» (Verlag Friedrich
Reinhardt, Basel)
Julie Schlosser: «Das Tier im Machtbereich des Menschen» (Ernst
Reinhardt Verlag, Basel)
Prof. Dr. Seiferle: «Grundsätzliches zum Problem des Tierschutzes»
(Vortrag, herausgegeben vom Schweizerischen Tierschutzverband)

Tierschutz eine menschliche Verpflichtung
Von F. Salzmann

Was wir anderen zufügen,
fügen wir uns selber zu. (Emerson)

So wenig das Sonntagschristentum, das für die Dauer der Predigt

gilt, den Christen ausmacht, so wenig erkennt man den
Tierfreund daran, daß er einmal im Jahr seiner menschlichen Verpflichtung

gegenüber dem Tier gedenkt. Entweder entspringt unsere Liebe
zum Tier einer Haltung, die sich nicht am Sonntag und nicht im
Alltag erschüttern läßt — und dann ist für uns der Tierschutz eine
undiskutable, dauernde Selbstverständlichkeit ¦— oder wir suchen
am Welt-Tierschutztag gewissermaßen die Entlastung unseres
schlechten Gewissens — und dann könnten wir, glaube ich, auch

214


	Ethik der Liebe zu allen Geschöpfen

