
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 1-2

Artikel: Die Unterwelt und der Teufel im Volksmärchen

Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


erreichen, noch ein Stück Menschheitskindheit wiederholen, brauchen

die Bildsprache, denn sie ist die ihnen gemäße. Nicht umsonst
schließen darum viele Märchen mit dem bedeutungsvollen Satze:
«Und wenn sie nicht gestorben sind, leben sie heute noch.» Das
heißt: alle diese Gestalten leben auch in uns, und die Entwicklungen,
die da geschildert sind, sind auch unsere Entwicklungen. Und dem
Kinde sollen sie helfen, seinen Lebensweg so zu gehen, daß es sein
wahres Menschentum erreicht.

Die Unterwelt und der Teufel im Volksmärchen
Von Dr. Gertrud Holer-Werner

Mitten in Asgard, dem Sitz der alten nordischen Götter — so
erzählen die Stabreimverse der Edda — erhebt sich die Weltenesche

Yggdrasil, deren Krone den Himmel berührt und deren Äste
sich über die ganze Erde breiten; sie besitzt drei gewaltige Wurzeln:
die eine senkt sich lotrecht in das Erdreich von Asgard bis zu dem
geheimnisvollen Brunnen, an dem die drei Nornen spinnen, die das
Schicksal von Göttern und Menschen bestimmen, die zweite stößt
in das Reich der urweltlichen Riesen und taucht in den Brunnen des
weisen Riesen Mimir, die dritte reicht nordwärts hinunter nach
Niflheim, in dessen Abgrund die verbannte Hei das Reich der Toten
beherrscht und wo am «Tobenden Kessel» der Drache Nidhögger
haust; der nagt an der Wurzel der Weltenesche und bedroht sie mit
Auszehrung und Fäulnis. Zornige Worte gegen den giftigen Wurm
schreiend, sitzt im Wipfel der Krone ein Adler, der königliche Wächter

des Baumes.
Dieser gewaltige Lebensbaum ist ein Bild des Menschen. Er

berührt den Himmel, seine Krone breitet sich über die Erde, seine
Wurzeln nähren sich von diesseitigen und jenseitigen Gründen,
deren einer den Baum vergiftet und gefährdet. Im Wipfel wohnt ein
Wesen des Lichtes, im Wurzelwerk ein Wesen der Finsternis, beides

Ausgeburten von Kräften, die sich gegenseitig bedingen und
bekämpfen.

Es gibt nun viele Märchen, die das Widerspiel dieser beiden
Kräfte im Menschen dramatisch gestalten. Die lichten Kräfte wohnen

im goldenen Schloß, auf dem goldenen oder gläsernen Berg,
deren Widersacher im Räuber- und Hexenhaus des Waldes, in einer
Höhle oder einem unterirdischen Palaste. Der Mensch ist ein Wanderer

zwischen den beiden Geisterreichen, der Weg sowohl zum
einen wie zum andern ist unbekannt; der Märchenheld geht und findet

ihn aber um eines hohen Preises willen, der demjenigen gewiß
ist, der in einem Spiel auf Leben und Tod die ihm bös- oder gutwillig

zugedachten Prüfungen besteht. Immer ist dabei der «Grenzübertritt»

lebensgefährlich, betrete der Mensch nun den Bereich des
Himmels oder der Unterwelt.

15



Man redet dem Märchen nach, daß es zwischen Gut und Böse,
Gott und Teufel, Licht und Finsternis mit kindlicher Deutlichkeit und
Konsequenz unterscheide; so ist der Rabe des Märchens schwarz
bis in seine Gedanken, das Täubchen in seiner Unschuld weiß wie
Schnee. Wir kommen aber dem menschlichen Gehalt eines Märchens
erst dann näher, wenn wir beachten, wie die kontrastierenden
Kräfte, selbst wenn sie sich fliehen und bekämpfen, einander immer
wieder hervorrufen, sich verschlingen und verketten. Gold- und
Pechmarie sind Geschwister, eines ist ohne das andere undenkbar.
Die zwölf Brüder und das Schwesterchen sind die füreinander
bestimmten Kräfte einer menschlichen Individualität, die noch dann
aufeinander bezogen sind, wenn sie einander für lange Zeit verlieren.

Wenn wir diese Bezüge einmal beachten, so werden wir erwarten

dürfen, daß der vom Märchen dargestellte «Himmel» immer
auch das Böse in sich schließt oder doch zuläßt und ermöglicht, und
daß die vom Märchen aufgezeigte «Hölle» Durchgang und Zugang
bedeuten kann zu wahrem Licht.

Tatsächlich: dem von der Gottesmutter aufgenommenen Marienkind

ist von den Himmelstüren eine, die dreizehnte, verboten;
Marienkind, das doch nichts anderes als Himmelsluft und -liebe geatmet

hat, kann an seinem 14. Geburtstag der Versuchung nicht mehr
widerstehen, es öffnet die Türe, es verstrickt sich in Lügen. Seine
Sünde bedeutet Sonderung. Marienkind verliert die himmlische
Heimat, weil es auf verbotenem Wege Erkenntnis erworben hat. Das
Märchen folgt hierin der Geschichte der Genesis über das erste
Menschenpaar. Betrachten wir andere Beispiele: Im Kreise der zwölf
nordischen Götter lebt Loki, der dreizehnte, der die Asen verderben
wird; auch im nordischen Paradies wohnt die Schlange.

Im Garten der Hesperiden sind die goldenen Äpfel, deren Genuß
das ewige Leben schenkt, bewacht von einem fürchterlichen
Drachen und umgeben von den Moiren und Keren, den Schicksals- und
Todesgöttinnen.

Odin, der Windgott, der den ersten Menschen den Lebensatem
eingehaucht hat, ist zugleich ein Todesgott und Herr der
Seelenscharen, die im Sturm einherbrausen.

An das Licht — so zeigen diese mythischen Bilder — ist die
Finsternis gebunden.

Umgekehrt findet sich eine Anzahl von Mythen und Märchen,
welche die Finsternis als Mutter und Hüterin des Lichtes darstellen.

Luzifer selbst, Fürst der Unterwelt, ist alter Überlieferung nach
aus der Schar der höchsten Engel abgefallen. Die drei goldenen
Haare des Teufels, die drei goldenen Federn des Vogels Gryf, die der
Märchenheld holen muß, sind ein Uberrest der ursprünglichen
Lichtgestalt Lucifers. Die schöne Wassilissa muß im Walde bei der Hexe
Baba Jaga Feuer holen, denn zu Hause ist das Licht ausgegangen.
Sie übersteht die Schrecken und Prüfungen des grausigen Todes-

16



reiches und erhält als Lohn ein Licht, das so durchdringend ist, daß
es die Stiefmutter und die falschen Schwestern tötet. Daß mit dem
Licht Erkenntnis gemeint ist, zeigt das Märchen selbst an vielen
Einzelheiten, zeigt auch ein Vergleich mit jenen deutschen Volksmärchen,

in denen der furchtlose Bewerber einer Prinzessin es auf sich
nimmt, in die Hölle zu wandern, um die drei goldenen Haare des
Teufels, bzw. die drei Federn des Vogels Gryf zu holen und vom
Teufel die Antworten auf drei Fragen zu erhalten, die ihm unterwegs

gestellt worden sind. Er muß z. B. in der Hölle erfahren,
warum die Prinzessin erkrankt und wie sie zu heilen ist, warum der
weinspendende Brunnen versiegt und der Apfelbaum mit den goldenen

Früchten verdorrt ist; zuletzt muß er immer noch wissen, wie
der in das Zwischenreich des Todeswassers verbannte Fährmann
abgelöst werden kann. Das dem Teufel abgewonnene Wissen wird,
emporgetragen auf die Erde, den Menschen zugute kommen.

Der Mensch holt sich, vielen ähnlichen Märchen zufolge, das
Licht der Erkenntnis in der Hölle. Ein Himmelslicht bedeutet es erst
dann, wenn er es nicht zum eigenen Nutzen gebraucht, sondern den
Mitmenschen zum Heile weitergibt.

Viele andere Einzelzüge bringen im Märchen das Teuflische mit
dem Göttlichen, den Tod mit der Auferstehung, das Dunkle mit dem
Lichten in Verbindung, z. B. dort, wo sich Dreck und Kohle, der Lohn
des Teufels, in Gold verwandelt, wo der Gevatter Tod dem Patenkind

zur Ausübung des ärztlichen Berufs das Kraut des Lebens
schenkt oder ein Mittel gegen den Tod verrät, oder wo der Teufel
im grünen Kleide erscheint. Grün ist die Komplementärfarbe von
Rot, der Farbe des Feuers und der Vernichtung, Grün bedeutet
Fruchtbarkeit und schöpferische Fülle.

Daß die Welt des Lichtes auf ihren Widersacher angewiesen ist,
um auf der Erde wirken zu können, zeigt Spitteier in seiner Ballade
«Die Prophetenwahl». Jehova will für sein Volk einen Propheten
erwählen. Er läßt, um die geeignete Seele ausfindig zu machen, die
ungeborenen Geister zu einem Probeflug ausschwärmen. Sie alle
haben die Wahl zwischen einem himmelhohen Gipfel und dem
Abgrund der Hölle.

«Die Mehrzahl taumelte den Todespfad,
Ein Häuflein stieg zum Himmel schnurgerad,
Ein andres tappte blindlings hin und her
Und fand den rechten Weg von ungefähr.
Doch einer strich, von Satanas versucht,
Hart an der Grenze längs der Lasterschlucht,
Beroch den Pfuhl, sog die verdorbne Luft,
Trank lüstern jeden giftigen Moderduft.
Kein Teufelsbrünnchen war so wenig rein,
Er tauchte jedenfalls den Daumen drein.
Bis endlich ihn sein kluger Witz bewog,
Daß er im Winkel plötzlich aufwärts bog.
Der ist's, sprach Gott zum Engel Raphael,
Die stärksten Seelen gehn am längsten fehl.»

17



Ohne Einwirkung des Bösen, ohne Wissen um das Böse kann
der Prophet dem Himmel nicht dienen.

Zum Schluß unserer Märchenbetrachtung läßt sich die Frage
beantworten, warum in der Unterwelt, in den Riesen-, Räuber- und
Teufelshöhlen des Märchens eigentlich immer zwei Wesen hausen,
ein böses und ein gutes.

Bei der Ankunft des beherzten Helden in der Unterwelt ist der
Herr des Hauses zumeist abwesend. An seiner Stelle antwortet dessen

Frau, Schwieger- oder Großmutter («Eilermutter» Mutter der
Erlen, ebenso Mutter der schwarzen Alben). Diese weibliche Hüterin
der Unterwelt ist dem Menschen, im Gegensatz zu ihrem reizbaren
und räuberischen Genossen, wohlgesinnt. Sie bewirtet die Gäste,
warnt sie und verbirgt sie vor dem Zorn und dem Appetit ihres
Gemahls. Wenn dieser schließlich heimkehrt, so besänftigt sie ihn und
spielt den wohlversteckten Eindringlingen aus dem Menschenreich
mit List und Kunst in die Taschen, was sie brauchen.

Das sonderbare Paar des Teufels mit seiner Großmutter entspricht
in seinem Doppelwesen genau «jener Kraft, die stets das Böse will
und stets das Gute schafft» (Mephisto, im Faust).

Das Böse, so zeigt das Volksmärchen, wird unter Umstanden
zum Urheber des Guten. Das Gute hinwiederum läßt das Böse ein,
gerät in dessen Gewalt und unterliegt dessen Zauber. Seine Schwäche

aber und seine Vernichtung sind der notwendige Durchgang zu
seiner Erneuerung und sieghaften Auferstehung. Der Tod wird auch
hier zum «Kunstgriff, möglichst viel Leben zu haben» (Goethe). Im
Blick auf ihr Wesen erscheinen Gut und Böse unvereinbar, im Blick
auf ihr Werden und Wirken aber erscheinen sie so aufeinander
bezogen, daß das eine aus dem andern hervorgeht wie die Nacht aus
dem Tage und wie der Tag aus der Nacht. Der Tod ist der Preis für
die verbotene Frucht vom Baum der Erkenntnis, die Sünde oder
Sonderung ist der Preis für das Geschenk der Schlange: die menschliche

Freiheit. Insofern steht das Böse im Dienst und Plan der
göttlichen Ordnung. Die Märchen reden Gleichnissprache. Sie veranlassen

zum Nachdenken wie die Gleichnisse: «Wer Ohren hat zu
hören, der höre».

Der wunderbare Talisman
Indianische Legende aus Bolivien

In einer verborgenen Höhle wohnten abscheuliche Tiere, wahre
Ausgeburten der Hölle, von Supay, dem Teufel, in die Welt gesetzt. Widerliche

Gerüche entströmten der Höhle, wüstes Heulen und jäh aufflammende
Lichter erschreckten die Bewohner des umliegenden Tales. Und oftmals
war es vorgekommen, daß ein Bote, der des Nachts nahe dem Orte vorbei
mußte, für immer verschwand.

18


	Die Unterwelt und der Teufel im Volksmärchen

