
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 71 (1967)

Heft: 1-2

Artikel: Märchen - Erziehungs- und Bildungsmittel der Völker

Autor: Lenz, Friedel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-319923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-319923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


seren Zukunft harrte. Hätte ich dieses verfluchte Männlein nur nie kennengelernt!

Ich hätte mein Leben noch vor mir. Wenn ich mein Leben neu
beginnen könnte, verbannte ich jegliche Ungeduld daraus.

Die warme Maiensonne weckte den Schläfer und riß ihn aus seinen
Träumen. Für den jungen Mann war es ein belebendes Erwachen. Es war
für ihn ein herrliches Gefühl, als Jüngling und nicht als Greis zu erwachen.

Er setzte sich auf, lehnte sich an die Linde und wartete geduldig auf
sein Mädchen. Barbara Moser

Märchen -
Erziehungs- und Bildungsmittel der Völker
Von Friedel Lenz

Immer wieder werden die Märchen mit Fantasiegeschichten
verwechselt und für absonderliche Dichtungen voller Unwahrheiten
und Grausamkeiten gehalten. Es gibt gewiß viele solcher Erdichtungen,

mehr oder weniger schlechte Kunstmärchen und
Greuelgeschichten, und sie haben zu der großen Verwirrung beigetragen, die
heute auf diesem Gebiete herrscht. Aber das Märchen darf nicht mit
den Pseudomärchen verwechselt werden und die echte Bildsprache
nicht mit willkürlichen Fantasien.

Denn das echte Volksmärchen ist Jahrhunderte, ja Jahrtausende
alt. Wilhelm Grimm sagte einmal: «Gemeinsam allen Märchen sind
die Überreste eines in die älteste Zeit hinaufreichenden Glaubens,
der sich in bildlicher Auffassung übersinnlicher Dinge ausdrückt.
Dieses Mythische gleicht Splittern eines zersprungenen Edelsteins,
die auf dem. von Gras und Blumen überwucherten Boden zerstreut
liegen und nur von dem schärfer blickenden Auge erkannt werden.
Die Bedeutung davon ging längst verloren, aber sie wird noch
empfunden und gibt dem Märchen seinen Sinn. Niemals sind sie bloßes
Farbenspiel einer gehaltlosen Fantasie.» Jakob, der forschende My-
thologe, wies immer wieder auf ihren Zusammenhang mit dem Mythos

hin und nannte sie «epische Urpoesie». Märchen sind Imaginationen

(imago Bild) so wie der Mythos Imagination-Wahrbild ist.
Während aber die Götterlehren von der Entstehung der Erde und der
Menschheit erzählen, spricht das Märchen in Miniaturbildern vom
Menschen und seiner Innenwelt. Märchen sind die Wahrträume der
Völker. Unser heutiger Traum ist ein schwacher, dekadenter Rest
jenes umfassenden Vermögens, das der frühe Mensch noch hatte.
Er konnte in Wahrbildern träumen, er war noch hell-sichtig,
natursichtig. Man könnte auch sagen: wesenssichtig. Wir sind denkende
Menschen geworden und auf der Höhe des abstrakten Denkens
angelangt. Aber bis zum heutigen Tag kann der echte Bildtraum ein
Hinweis sein auf die symbolisierende Fähigkeit der Seele, die einmal

bei allen Völkern der Denkentwicklung vorausging und die so
das Wesen der Dinge erfaßte, nicht den äußeren Gegenstand. Man

13



könnte auch sagen: Märchen sind kleine Dramen, die auf der
inneren Bühne spielen. Die menschlichen Gestalten, die darin
auftreten, sind Symbolgestalten unseres seelisch-geistigen Wesens und
aller Wesenseigenschaften. Tiere sind Wahrbilder der Triebe und
Instinkte, und wie es gute Naturtriebe gibt und wilde, gefährliche,
so im Märchen die guten und die wilden Tiere.

Der Mensch ist der Held des Märchens, seine Seele die Heldin.
Die Seele kann kindlich naiv und noch wenig entwickelt sein wie
Rotkäppchen «die kleine, süße Dira». Sie kann heranreifend sich
läutern müssen wie Aschenputtel und Allerleirauh. Sie ist als
schenkende, helfende und neue Wesenskräfte gebärende Seele gleich der
guten Mutter. Voll alter Weisheit, voll alter Ahnungen ist sie die
Ahne, die Großmutter. Das kleine Mädchen, die Jungfrau, die Mutter,

die Großmutter sind Reifegrade der Seele. Die böse Stiefmutter
(die steife Mutter), die das Ihre liebt und dem Guten abhold ist, ist
ein sehr häufiges Bild in den europäischen Märchen. Wir können
dieses Bildes nicht entraten, denn es repräsentiert das materialistisch
böse Seelenwesen, das dann ins Haus des Leibes einzieht, wenn das
Gute abstirbt.

Wie oft muß sich das väterliche Selbst des Menschen, der sich
um sein wahres Menschentum bemüht, oder müssen sich die
strebend jugendlichen Kräfte seines Wesens (die Kinder) mit dieser
«harten», «steifen» Mutter auseinandersetzen!

Oft fällt sie mit dem Bilde der Hexe zusammen. Sie ist das
Magisch-Böse, das den Menschen bis in seine Wesenstiefen verwandeln

kann, ihn ins Triebhafte hinabstoßen (in ein Tier verwandeln)
oder völlig vermaterialisieren (versteinern).

Das Ich oder bevor es diesen Grad der persönlichen Bewußtheit
erreichte, das Selbst als geistiges Wesen, erscheint im männlichen
Bilde, und dieselben Reifegrade spiegeln sich in ihm: Knabe, Jüngling,

Mann — Vater und Greis. Wir erleben Läuterungen und
Prüfungen, Freuden und Leiden. Das Ringen um die königliche Würde
ist ein Hauptziel des Märchens. Niemals ist damit etwas Patriotisches

oder Politisches gemeint, sondern das innere Königtum. Und
sowohl das Ich des Menschen muß diesen höchsten Rang erreichen
(Apokalypse: Ich habe Euch zu Königen gemacht) als auch die
Seele. In der königlichen Hochzeit ist die Einswerdung des
Menschen mit seinem zu diesem Königtum gelangten Seelenwesen
dargestellt. Sie ist das Bild der höchstmöglichen inneren Entwicklung.

«Die inneren Wahrtäume der Völker» wie heute die
Märchenforschung die Märchen nennt, waren also keine zufälligen oder
willkürlichen. Sie waren die Erziehungs- und Bildungsmittel der Völker.

Und große Pädagogen waren diejenigen, die noch das Wesen
des Menschen in Imaginationen erfassen konnten und so davon
erzählen, daß der Mensch sich selbst im Märchen erleben konnte.
Noch immer kommt unseren echten Märchen diese wichtigste
Aufgabe zu. Und die Kinder, die, bevor sie die eigentliche Denkstufe

14



erreichen, noch ein Stück Menschheitskindheit wiederholen, brauchen

die Bildsprache, denn sie ist die ihnen gemäße. Nicht umsonst
schließen darum viele Märchen mit dem bedeutungsvollen Satze:
«Und wenn sie nicht gestorben sind, leben sie heute noch.» Das
heißt: alle diese Gestalten leben auch in uns, und die Entwicklungen,
die da geschildert sind, sind auch unsere Entwicklungen. Und dem
Kinde sollen sie helfen, seinen Lebensweg so zu gehen, daß es sein
wahres Menschentum erreicht.

Die Unterwelt und der Teufel im Volksmärchen
Von Dr. Gertrud Holer-Werner

Mitten in Asgard, dem Sitz der alten nordischen Götter — so
erzählen die Stabreimverse der Edda — erhebt sich die Weltenesche

Yggdrasil, deren Krone den Himmel berührt und deren Äste
sich über die ganze Erde breiten; sie besitzt drei gewaltige Wurzeln:
die eine senkt sich lotrecht in das Erdreich von Asgard bis zu dem
geheimnisvollen Brunnen, an dem die drei Nornen spinnen, die das
Schicksal von Göttern und Menschen bestimmen, die zweite stößt
in das Reich der urweltlichen Riesen und taucht in den Brunnen des
weisen Riesen Mimir, die dritte reicht nordwärts hinunter nach
Niflheim, in dessen Abgrund die verbannte Hei das Reich der Toten
beherrscht und wo am «Tobenden Kessel» der Drache Nidhögger
haust; der nagt an der Wurzel der Weltenesche und bedroht sie mit
Auszehrung und Fäulnis. Zornige Worte gegen den giftigen Wurm
schreiend, sitzt im Wipfel der Krone ein Adler, der königliche Wächter

des Baumes.
Dieser gewaltige Lebensbaum ist ein Bild des Menschen. Er

berührt den Himmel, seine Krone breitet sich über die Erde, seine
Wurzeln nähren sich von diesseitigen und jenseitigen Gründen,
deren einer den Baum vergiftet und gefährdet. Im Wipfel wohnt ein
Wesen des Lichtes, im Wurzelwerk ein Wesen der Finsternis, beides

Ausgeburten von Kräften, die sich gegenseitig bedingen und
bekämpfen.

Es gibt nun viele Märchen, die das Widerspiel dieser beiden
Kräfte im Menschen dramatisch gestalten. Die lichten Kräfte wohnen

im goldenen Schloß, auf dem goldenen oder gläsernen Berg,
deren Widersacher im Räuber- und Hexenhaus des Waldes, in einer
Höhle oder einem unterirdischen Palaste. Der Mensch ist ein Wanderer

zwischen den beiden Geisterreichen, der Weg sowohl zum
einen wie zum andern ist unbekannt; der Märchenheld geht und findet

ihn aber um eines hohen Preises willen, der demjenigen gewiß
ist, der in einem Spiel auf Leben und Tod die ihm bös- oder gutwillig

zugedachten Prüfungen besteht. Immer ist dabei der «Grenzübertritt»

lebensgefährlich, betrete der Mensch nun den Bereich des
Himmels oder der Unterwelt.

15


	Märchen - Erziehungs- und Bildungsmittel der Völker

