Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 69 (1965)

Heft: 10

Artikel: Kind sein heute

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kind sein heute

Im Mittelpunkt der Jahresversammlung des Schweiz. Hortnerinnenvereins
stand der Vortrag «Erziehung im Zeitalter von Automation und Technik»
von Herrn Prof. Dr. Paul Moor. Gerne hétten wir das packende und ge-
haltvolle Referat des bekannten Heilpddagogen im Wortlaut gebracht. Lei-
der ist dies nicht mdéglich. Wir miissen uns deshalb darauf beschrdnken,
aus einem friiher erschienenen Artikel einige wichtige Ausschnitte zu brin-
gen. Im speziellen mochten wir unsere Leserinnen auf die gute und knappe
Zusammenfassung im Mitteilungsblatt der Hortnerinnen hinweisen.

... Je mehr vergessen wird, daB eine empirische, eine Tatsachenwissen-
schaft wie die Psychologie nichts dariber aussagen kann, was werden soll,
sondern nur iliber die Bedingungen und Moglichkeiten dessen, was werden
kann, umsomehr wird Erziehung zu einer bloBen Hilfe in der Anpassung an
das, was ist und bei der Eingliederung in diejenigen Verhdltnisse, die nun
einmal heute bestehen. Es ist, als wollte uns sowohl die unwissenschaftlich
sentimentale als auch die wissenschaftlich sachliche Auffassung gerade das
Wichtigste verbergen, dies namlich, daB Kindsein heute nichts anderes ist,
als es zu allen Zeiten war: ein neuer Anfang, immer von neuem wieder das
gleiche groBe Versprechen, unverdorben und mit den vollen Méglichkeiten
neuen Werdens, unabhdngig von der Art der Anlagen und Begabungen, un-
abhangig von Mangeln, Defekten, erblicher Belastung, so wie Martin Buber
es gesagt hat in seiner «Rede liber das Erzieherische»: «... In dieser Stunde
wie in jeder bricht in die Schichtung des Vorhandenen das noch Ungewe-
sene ein mit zehntausend Antlitzen, mit zehntausend noch ungeborenen,
werdebereiten Seelen.»

Zwar ist es nicht so, wie Rousseau meint: «Alles ist gut, wenn es aus den
Héanden des Schopfers hervorgeht; alles entartet unter den Handen der Men-
schen.» Wir verstehen wohl diesen Ausruf; denn wie oft erschrecken wir,
wenn wir sehen, was von dem groBen Versprechen, das jedes Kind ist, noch
Uibrig geblieben ist im erwachsenen Menschen. Aber besonnenes Nachden-
ken zeigt es uns anders. Wohl ist in einem ewigen Sinne gut, was aus der
Hand des Schopfers hervorgeht; in unserem menschlichen Sinne aber, im
Sinne unserer menschlichen Sittlichkeit ist das neugeborene Kind nicht gut,
so wie der Mensch iberhaupt nicht gut und ebensowenig nicht gut ist. Denn
er ist zum Guten berufen. DaB er diesen Anruf hore und ihm folge, also nach
dem Guten strebe, das ist nicht nur ihm iiberlassen, sondern ihm aufgegeben.
Dies aber ist das groBe Wunder, das uns im Kinde immer wieder begegnet,
ergreifend und begliickend, daB sich in seinem Wesen die vollen Moglichkei-
ten, solche Berufung auch zu erfiillen, noch ungeschmalert und unverdorben
zeigen.

Ungeschmailert und unverdorben; ich wage das zu sagen als Heilpdda-
goge, der es doch gerade mit entwicklungsgehemmten Kindern zu tun hat
und der weiB, wie oft von der Erziehungsarbeit an schwererziehbaren und
geistesschwachen, an blinden und gehoérlosen Kindern gesagt wird, daB sie
bloBes Stiickwerk bleiben miisse, weil die bestehenden Beeintrachtigungen
es unmoglich machten, das volle Erziehungsziel zu erreichen. Ich sage es
trotzdem: Ungeschmalert und unverdorben ist das groBe Versprechen da in
jedem Kinde. Nur wer ein bestimmtes, von ihm selber festgesetztes und fest-
gehaltenes Ziel erreichen will, wird auf Hindernisse stoBen. Er hort iiber sei-

251



ner Meinung vom Ziel des Erziehers nicht mehr auf das wirkliche Verspre-
chen, auf den besonderen Anruf, der gerade aus der Andersartigkeit des
blinden, des geistesschwachen, des erblich belasteten Kindes zu vernehmen
ware; er glaubt das Ziel seiner erzieherischen Aufgabe zu kennen, bevor er
das Kind angesehen und verstanden hat; er will als Erzieher gestalten, statt
zu dienen. Er ahnt nicht, daB sein Gestaltungswille es ist, der nur Stiickwerk
erreichen kann, wo seinem Dienen Vollendung verheiBen wére. Einfacher ge-
sagt: Wo wir mit einem Kinde das Erziehungsziel, das wir fiir das rechte hal-
ten, nicht erreichen kénnen, da sollen wir nicht sagen: Hier ist nichts zu ma-
chen; sondern da sollen wir zu erkennen versuchen, worin unser Erziehungs-
ziel zu eng gefaBt ist, des geniigenden Tiefganges ermangelt, und wie wir an
solcher Stelle erst noch danach zu suchen haben, was Erziehung im Sinn des
menschlichen Daseins und menschlichen Berufenseins eigentlich heiBt.

Was wir aber so in der heilpadagogischen Situation, am entwicklungsge-
hemmten Kind mit uniibersehbarer Dringlichkeit erfahren, das gilt fiir alle
Erziehung, das gilt schon fiir die Einsicht in die Bedingungen des Erziehers,
fir die Einsicht in das Wesen des Kindseins. Das Wichtigste ware, daB wir
uns das Versprechen, das im Kindsein liegt, die VerheiBung nicht verhiillen
lassen; daB wir nicht meinen, die Erkenntnis von Gut und Bése zu besitzen,
um den Sinn allen Menschseins zu wissen, das Ziel zu kennen; dall wir etwas
davon wissen, daB unsere Lebensreife nicht darin bestehen kann, Bescheid
Zu wissen, sondern darin, den Anruf vernehmen und den Aufbruch wagen zu
konnen, hellhoriger geworden zu sein fiir das immer wieder auf neue Art uns
begegnende Versprechen des Menschseins, das uns in jedem Kinde begeg-
net, und bereiter und fahiger, es aus innerer Ergriffenheit als Aufgabe zu er-
kennen und auf uns zu nehmen, durchdrungen davon, daB es Begliickenderes
nicht geben kann als solches Dienen.

Darin aber besteht die groBe Gefahr unserer Zeit, Gefahr fiir unser Erzie-
hen und fiir das Kindsein, daB wir gelernt haben, so vieles aus eigener Kraft
zu vollbringen, so vieles zu machen — man denke nur an den Unfug, der dar-
liber mit dem Wort «schopferisch» getrieben wird — daB sich die Sinngebung
unseres Daseins in verhdngnisvoller Weise verkehrt hat. Wir kénnen so vie-
les, daB wir wollen, was wir konnen, daB wir wollen, weil wir konnen. Wo
doch der vollendbare Sinn darin lage, daB wir lernten, das zu kénnen, was
wir wollen, daB wir das wollten, was uns Herz und Gemiit erfiillt, und daB
uns das ergriffe und erfiillte, was Tiefe besitzt. Kind sein heute, das ist leben
und aufwachsen in dieser verkehrten Welt...

...Jede Zeit stellt den Menschen in besondere Bedingungen hinein. In
unseren Tagen kann man nicht in allem und jedem so leben, wie man vor
hundert oder vor tausend Jahren gelebt hat. Die Verhaltnisse haben sich
gedndert. Heute sind Technisierung, Automatisierung und Arbeitsteilung Ge-
gebenheiten, die wir nicht d@ndern und denen wir uns nicht entziehen kon-
nen. Wir miissen uns auf sie einstellen, insbesondere in der Arbeit, aber
ebenso in unserer Haushaltung, wo vom flieBenden Wasser und elektrischer
Licht, iiber den elektrischen Herd, den Kiihlschrank und Staubsauger, dis
sich selbst regulierende Ulheizung bis zum Radioapparat, Plattenspieler unc
Fernsehgerit alles technisiert und weitgehend automatisiert ist, ganz abge
sehen davon, daBl eine Menge von Gebrauchsgegenstdnden durch einen autc-
matisierten technischen ProzeB hergestellt worden ist, die Spuren dieser Ent-
stehung an sich trdgt und damit auf uns einwirkt, ohne daB wir uns dessen
bewuBt sind. Alle diese Dinge muten uns eine Haltung, eine innere Ausrich-

252



tung zu, die fir alle gleich ist. Kénnen wir uns unter den heutigen Bedingun-
gen der Arbeit und des Zusammenlebens iiberhaupt noch behaupten, wenn
wir unser Leben auf eine eigene und von anderen unterschiedene Weise fiih-
ren wollen? Ist es heute noch méglich, daB jeder auf seine facon selig werde?
Haben wir nicht eine ganze Welt gegen uns, wenn wir unsere eigenen Wege
gehen wollen in Lebensfiihrung und Erziehung? — Darauf ist zu antworten:
ZeitgemdB miissen wir sein, um iberhaupt leben zu kénnen. Wozu aber wol-
len wir leben? Einfach leben, weil lebend gelebt muB sein.

Sollten wir Antwort auf diese Frage bekommen, sollen wir etwas haben
von unserem Leben, soll es nicht leer bleiben, sondern einen Inhalt, einen
Sinn bekommen, soll es ein erfiilltes Leben bleiben, dann geniigt offenbar
die ZeitgemdBheit nicht. Denn gerade das heute ZeitgemiBe ist es ja, was
unser Leben immer sinnentleerter werden 14Bt, gerade das ZeitgemédBe 14Bt
uns innerlich verarmen. Und nicht genug, daB uns die bestandig zunehmende
Technisierung unserer Arbeit in immer engere Spezialisierung hineintreibt;
die gleiche Technik fiittert uns in unserer Freizeit mit Massenware, nach
welcher unser ungestillter Erlebnishunger gierig greift — um dabei zu er-
fahren, daB er nicht satt wird daran, darum immer mehr und noch mehr be-
gehrt, schlieBlich iiberhaupt nicht mehr genug bekommen kann, siichtig wird,
siichtig nach einem Erleben, das erfiillend wére. ..

... Was fange ich an mit meiner freien Zeit? Es bieten sich an fiir die
paar Bahnminuten die Illustrierte, fiir eine Abendstunde das Kino, flir den
Sonntagnachmittag der FuBballmatch, drei Dinge, die das eine gemeinsam
haben, daB ich selber nicht beteiligt bin an dem, was da vor sich geht. Es ist
kein eigenes Erleben, sondern ein fremdes, das nur von auBen an mich her-
angetragen wird und in das ich mich hineinziehen lasse. Was in mir selber
zum Austrag drangt und in die Arbeit nicht einflieBen konnte, findet auch
hier keine Gelegenheit, zum Austrag zu kommen. Je 6fters ich aber einen sol-
chen Ersatz an die Stelle eigenen Erlebens treten lasse, um so mehr verfalle
ich ihm, bekomme dabei doch immer wieder zu spiiren, daB es nicht das
Rechte ist, daB in mir etwas unbefriedigt und hungrig bleibt, desto mehr
meine ich, noch mehr von dem Ersatz haben zu miissen, bis ich auch hier
wieder nicht genug davon bekommen kann. So werden auch die Illustrier-
ten, das Kino, der Schausport zu Siichten. Wie komme ich wieder davon los?
Dadurch, daB ich es wage, mein eigenes Leben zu leben, mit mir allein zu
sein, zu mir zurickzukehren, die Unrast im Zigel zu halten, die zuerst sich
einstellende Langeweile auszuhalten und ruhig zu warten, was mit der Zeit
doch noch an anderem aufsteigen wird, mich diesem zuwende, es in mir ge-
schehen lasse, versuche, ihm auf seinen Wegen zu folgen und ruhig auf die
Erfahrung zu warten, daB seine bescheidenen, aber mich ganz persénlich an-
gehenden Gehalte mich nicht nur wirklich befriedigen und erfiillen, sondern
mir gerade auch die Kraft geben, die sinnleere Arbeit auszuhalten, der Un-
terjochung durch die technifizierte Umwelt nicht zu erliegen trotz aller Not-
wendigkeit, mich zeitgemdB zu verhalten und ZeitgemdBes zu leisten, ein
ganzer Mensch zu bleiben und gerade als solcher erst imstande zu sein, die
Notwendigkeit der Einfiigung und Anpassung auszuhalten und zu ertragen.

Versuchen wir, uns im Einzelnen vor Augen zu halten, zu was wir da ge-
kommen sind.

Die Beispiele sind nicht beliebig gewdhlt. Sie sollen auf drei Dinge hin-
weisen, die wir notwendigerweise beachten mussen, wenn wir nicht den
Siichten verfallen wollen, die das Leben unserer Tage beherrschen: Die Ruhe

253



an Stelle der gehetzten Bewegtheit; die Stille an Stelle der larmenden Reiz-
uberflutung; die besinnliche Einkehr bei sich selbst an Stelle des erlebnis-
hungrigen Jagens nach Spannung. Wir diirfen gewiB mit unserem Auto aus-
fahren; aber einmal auch wieder aussteigen und zu FuB gehen und sehen,
wo wir sind, und verweilen bei dem, zu dem wir gekommen sind; einmal auch
wieder zu Hause bleiben und das Daheimsein genieBen. Wir werden nicht
dadurch sichtig, daB wir einen Radio- oder Fernsehapparat besitzen und uns
des Schonen freuen, was er in unsere Wohnstube hereinbringt. Aber wir hat-
ten mehr von ihm, wenn wir ihn seltener einschalteten, wenn wir auswahlten
aus den Programmen, vor allem wieder ausschalteten, nachdem wir etwas
gehort haben, damit es nachklingen kann in uns und sich auswirken. Wir mo-
gen uns auch eine Illustrierte ansehen, uns einen Kinobesuch génnen, einem
FuBballmatch beiwohnen; aber einmal auch wieder uns der stillen Besinn-
lichkeit ergeben, sei es liber einem Buch, sei es in einem stillen, durch viel
Schweigen doch nicht unterbrochenen Gespréach, sei es in einem Sich-Erge-
hen in bekannter und vertrauter allerndachster Umgebung, tiber dem sich un-
gerufen und von selbst die Freuden und Leiden unseres Alltags vor unserem
inneren Blick einstellen, dabei zur Ruhe kommen, Wichtiges und Unwichti-
ges sich scheidet und wir geordneter zuriickkehren, als wir ausgegangen sind.

Ruhe, Stille und besinnliche Einkehr bei sich selbst, alle drei heben uns
heraus aus der zermiirbenden, verflachenden und gleichmacherischen Einge-
spanntheit in das mechanisierte und automatisierte Zusammenleben unseres
heutigen Alltags, fithren uns zuriick aus der verarmten, technisierten Le-
bensweise in den Reichtum des Erlebens, der nur dem Einzelnen und jedem
nur auf seine eigene Weise begegnen kann. Unsere Augen gehen uns wie-
der auf dafiir, wenn wir verweilen, still werden und auf das horchen, was
sich dabei in uns selber regt. Nur wenn wir unser eigenes Leben auf unsere
eigene Weise leben und gestalten, kénnen wir dem Schénen, dem Reichma-
chenden, dem Begliickenden begegnen, erschlieBen sich uns die Welten der
Kunst und der Erkenntnis und finden wir Heimat. Erst so kann uns zukom-
men, was unser Herz zu erflillen vermag, was unsere Seele ndhrt, an was
wir zehren kénnen und was uns trdgt gerade auch in den Gefahren innerer
Verarmung einer gehetzten und uns den Sensationshunger aufdrdngenden
Welt...

. «Die Menschheit» ist entweder in jedem Einzelnen da, oder es gibt sie
lUberhaupt nicht. Gemeinschaft in Staat und Gesellschaft, in Gemeinde und
Familie ist entweder lebendig im Gemeinschaftswillen und in der Gemein-
schaftsfreudigkeit jedes einzelnen ihrer Glieder; oder es gibt sie {iberhaupt
nicht. Institutionen und Gesetze konnen keine lebensfdhige Gemeinschaft
schaffen. Selbst das Gute, das man mit Gewalt verwirklichen will, wird durch
die Gewalt verdorben; es kann nur langsam heranreifen im einzelnen Men-
schen. Darum sagt Pestalozzi: «Der Anfang und das Ende meiner Politik heilt
Erziehung.» Feste staatliche Ordnungen, gemeinschaftliche Institutionen, Ge-
setze und Verordnungen sind trotzdem notwendig; sie schaffen aber das Gute
und die Gemeinschaft nicht; sie konnen nur den Eigenraum des Einzelnen
umhegen und schiitzen; sie konnen abwehren, was das Heranreifen des Ge-
meinschaftswillens im Einzelnen stéren oder verunmdéglichen wiirde. In ihrem
Schutze aber muB nun in jedem Einzelnen das entstehen, was eine Gemein
schaft t1dgt und was den zeitgemdBen Anforderungen gerecht zu werden ver-
mag; der eigenstdndige Charakter, der seinen eigenen und besonderen Bei-
trag leistet, der den seiner Eigenart entsprechenden Anteil an der Verant-

254



wortung trdagt, dessen Besonderheit das gemeinsame Leben reicher macht, als
es ohne ihn wadre, in dessen erlebnisgesdttigter innerer Erfiilltheit alle schaf-
fende Kraft wurzelt.

Kind sein, heute. Wenden wir den Blick von den Gefahren auf die Not-
wendigkeiten; und halten wir fest, daB alle diese Notwendigkeiten nicht nur
Aufgaben sind, sondern zugleich VerheiBungen, daB das Tragende sowohl
des Kindseins als auch unserer erzieherischen Bemiihungen das groBe Ver-
sprechen ist, das uns in jedem Kinde begegnet. ..

... Versuchen wir das Ganze, um das es in der Erziehung gehen muB, zu
umreiBien, so kehren wir zu dem am Anfang gebrauchten Bild zuriick: Der
Sinn unseres Menschseins, so sagten wir, liege darin, daB wir eine Berufung
haben. Wir sind nicht gut; aber wir sind dazu berufen, gut zu werden. Wir
sind nicht frei; aber wir sind zur Freiheit berufen. Wir besitzen nicht das
Gliick, nicht den Frieden, nicht die Frommigkeit, nicht die Seligkeit; aber
wir sind zu all dem berufen.

Berufen ist, an wen ein Anruf ergeht; und seine Berufung erfiillt, wer dem
vernommenen Anruf folgt...

Das Fernsehen und seine Wirkung auf das Kind
Von Barbara Haug

Vor gut zwei Jahren haben wir uns in der Lehrerinnen-Zeitung mit dem
Problem des Fernsehens fiir Kinder befalt. Die Zahl der Fernsehapparate
ist in dieser Zeit auch in unserm Lande stark angewachsen. — Es gibt zu
denken, wenn in einem Bericht der UNESCO iiber die in verschiedenen
«fernsehentwickelten» L&ndern durchgefiihrten Untersuchungen festgestellt
wird, daB Primar- und Sekundarschiiler im Alter zwischen 6 und 16 Jahren
pro Woche durchschnittiich 12—24 Stunden vor dem Fernsehgerét sitzen,
also 500 bis 1000 Stunden im Jahr. Deshalb méchten wir das Thema noch-
mals aufgreifen. Die Gedanken und Uberlegungen, welche eine Kindergart-
nerin niederschrieb, treffen auch fiir die Kinder der Unterstufe zu, und wir
freuen uns, diesen Artikel mit Erlaubnis der Verfasserin und der Redak-
torin aus der Zeitschrift «Der Schweizerische Kindergarten» iibernehmen
zu diirfen, ME

Wir erleben es taglich, wie das Fernsehen immer weitere Kreise erfaBt,
wie immer mehr Kinder zu Hause vor dieser technischen Neuerung sitzen
und am andern Tag unruhig und verwirrt von zuviel Unverstandenem, Un-
verarbeitetem wieder zu uns in den Kindergarten kommen. Das Fernsehen
wiéchst zum eigentlichen Problem an, dem wir nicht mehr ausweichen kén-
nen, dem wir uns stellen missen, wenn wir unsere pddagogische Aufgabe
in der heutigen Zeit erfiilllen wollen. Gerade heute heit es mehr denn je,
wachsam zu bleiben und immer wieder zu priifen, welche Wirkungen die
Technik auf das Kind ausiibt und vor allem, was fiir Folgen diese Wirkun-
gen fiir seine seelische Entwicklung haben, wie wir ihnen begegnen miissen.

Was geschieht, was geht im Kinde vor, wenn es um vier Uhr nach dem
Kindergarten heimkehrt und sich nun vor den Fernsehapparat setzt, viel-
leicht mit zwei, drei andern Kindern zusammen, und sich die Kinderstunde
ansieht? Es sitzt im halbverdunkelten Raum, hért plétzlich zu plaudern auf,
weil der Fernsehschirm hell wird, und starrt wie die andern nach vorn. Men-
schen, Tiere, Landschaften tauchen auf und verschwinden wieder, eine ganze

255



	Kind sein heute

