
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 69 (1965)

Heft: 10

Artikel: Kind sein heute

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kind sein heute

Im Mittelpunkt der Jahresversammlung des Schweiz. Hortnerinnenvereins
stand der Vortrag «Erziehung im Zeitalter von Automation und Technik»
von Herrn Proi. Dr. Paul Moor. Gerne hätten wir das packende und
gehaltvolle Referat des bekannten Heilpädagogen im Wortlaut gebracht. Leider

ist dies nicht möglich. Wir müssen uns deshalb darauf beschränken,
aus einem früher erschienenen Artikel einige wichtige Ausschnitte zu bringen.

Im speziellen möchten wir unsere Leserinnen auf die gute und knappe
Zusammenfassung im Mitteilungsblatt der Hortnerinnen hinweisen.

Je mehr vergessen wird, daß eine empirische, eine Tatsachenwissenschaft

wie die Psychologie nichts darüber aussagen kann, was werden soll,
sondern nur über die Bedingungen und Möglichkeiten dessen, was werden
kann, umsomehr wird Erziehung zu einer bloßen Hilfe in der Anpassung an
das, was ist und bei der Eingliederung in diejenigen Verhältnisse, die nun
einmal heute bestehen. Es ist, als wollte uns sowohl die unwissenschaftlich
sentimentale als auch die wissenschaftlich sachliche Auffassung gerade das
Wichtigste verbergen, dies nämlich, daß Kindsein heute nichts anderes ist,
als es zu allen Zeiten war: ein neuer Anfang, immer von neuem wieder das
gleiche große Versprechen, unverdorben und mit den vollen Möglichkeiten
neuen Werdens, unabhängig von der Art der Anlagen und Begabungen,
unabhängig von Mängeln, Defekten, erblicher Belastung, so wie Martin Buber
es gesagt hat in seiner «Rede über das Erzieherische»: «. In dieser Stunde
wie in jeder bricht in die Schichtung des Vorhandenen das noch Ungewe-
sene ein mit zehntausend Antlitzen, mit zehntausend noch ungeborenen,
werdebereiten Seelen.»

Zwar ist es nicht so, wie Rousseau meint: «Alles ist gut, wenn es aus den
Händen des Schöpfers hervorgeht; alles entartet unter den Händen der
Menschen.» Wir verstehen wohl diesen Ausruf; denn wie oft erschrecken wir,
wenn wir sehen, was von dem großen Versprechen, das jedes Kind ist, noch
übrig geblieben ist im erwachsenen Menschen. Aber besonnenes Nachdenken

zeigt es uns anders. Wohl ist in einem ewigen Sinne gut, was aus der
Hand des Schöpfers hervorgeht; in unserem menschlichen Sinne aber, im
Sinne unserer menschlichen Sittlichkeit ist das neugeborene Kind nicht gut,
so wie der Mensch überhaupt nicht gut und ebensowenig nicht gut ist. Denn
er ist zum Guten berufen. Daß er diesen Anruf höre und ihm folge, also nach
dem Guten strebe, das ist nicht nur ihm überlassen, sondern ihm aufgegeben.
Dies aber ist das große Wunder, das uns im Kinde immer wieder begegnet,
ergreifend und beglückend, daß sich in seinem Wesen die vollen Möglichkeiten,

solche Berufung auch zu erfüllen, noch ungeschmälert und unverdorben
zeigen.

Ungeschmälert und unverdorben; ich wage das zu sagen als Heilpädagoge,

der es doch gerade mit entwicklungsgehemmten Kindern zu tun hat
und der weiß, wie oft von der Erziehungsarbeit an schwererziehbaren und
geistesschwachen, an blinden und gehörlosen Kindern gesagt wird, daß sie
bloßes Stückwerk bleiben müsse, weil die bestehenden Beeinträchtigungen
es unmöglich machten, das volle Erziehungsziel zu erreichen. Ich sage es
trotzdem: Ungeschmälert und unverdorben ist das große Versprechen da in
jedem Kinde. Nur wer ein bestimmtes, von ihm selber festgesetztes und
festgehaltenes Ziel erreichen will, wird auf Hindernisse stoßen. Er hört über sei-

251



ner Meinung vom Ziel des Erziehers nicht mehr auf das wirkliche Versprechen,

auf den besonderen Anruf, der gerade aus der Andersartigkeit des
blinden, des geistesschwachen, des erblich belasteten Kindes zu vernehmen
wäre; er glaubt das Ziel seiner erzieherischen Aufgabe zu kennen, bevor er
das Kind angesehen und verstanden hat; er will als Erzieher gestalten, statt
zu dienen. Er ahnt nicht, daß sein Gestaltungswille es ist, der nur Stückwerk
erreichen kann, wo seinem Dienen Vollendung verheißen wäre. Einfacher
gesagt: Wo wir mit einem Kinde das Erziehungsziel, das wir für das rechte halten,

nicht erreichen können, da sollen wir nicht sagen: Hier ist nichts zu
machen; sondern da sollen wir zu erkennen versuchen, worin unser Erziehungsziel

zu eng gefaßt ist, des genügenden Tiefganges ermangelt, und wie wir an
solcher Stelle erst noch danach zu suchen haben, was Erziehung im Sinn des
menschlichen Daseins und menschlichen Berufenseins eigentlich heißt.

Was wir aber so in der heilpädagogischen Situation, am entwicklungsgehemmten

Kind mit unübersehbarer Dringlichkeit erfahren, das gilt für alle
Erziehung, das gilt schon für die Einsicht in die Bedingungen des Erziehers,
für die Einsicht in das Wesen des Kindseins. Das Wichtigste wäre, daß wir
uns das Versprechen, das im Kindsein liegt, die Verheißung nicht verhüllen
lassen; daß wir nicht meinen, die Erkenntnis von Gut und Böse zu besitzen,
um den Sinn allen Menschseins zu wissen, das Ziel zu kennen; daß wir etwas
davon wissen, daß unsere Lebensreife nicht darin bestehen kann, Bescheid
zu wissen, sondern darin, den Anruf vernehmen und den Aufbruch wagen zu
können, hellhöriger geworden zu sein für das immer wieder auf neue Art uns
begegnende Versprechen des Menschseins, das uns in jedem Kinde begegnet,

und bereiter und fähiger, es aus innerer Ergriffenheit als Aufgabe zu
erkennen und auf uns zu nehmen, durchdrungen davon, daß es Beglückenderes
nicht geben kann als solches Dienen.

Darin aber besteht die große Gefahr unserer Zeit, Gefahr für unser Erziehen

und für das Kindsein, daß wir gelernt haben, so vieles aus eigener Kraft
zu vollbringen, so vieles zu machen — man denke nur an den Unfug, der
darüber mit dem Wort «schöpferisch» getrieben wird — daß sich die Sinngebung
unseres Daseins in verhängnisvoller Weise verkehrt hat. Wir können so vieles,

daß wir wollen, was wir können, daß wir wollen, weil wir können. Wo
doch der vollendbare Sinn darin läge, daß wir lernten, das zu können, was
wir wollen, daß wir das wollten, was uns Herz und Gemüt erfüllt, und daß

uns das ergriffe und erfüllte, was Tiefe besitzt. Kind sein heute, das ist leben
und aufwachsen in dieser verkehrten Welt

Jede Zeit stellt den Menschen in besondere Bedingungen hinein. In
unseren Tagen kann man nicht in allem und jedem so leben, wie man vor
hundert oder vor tausend Jahren gelebt hat. Die Verhältnisse haben sich

geändert. Heute sind Technisierung, Automatisierung und Arbeitsteilung
Gegebenheiten, die wir nicht ändern und denen wir uns nicht entziehen kön
nen. Wir müssen uns auf sie einstellen, insbesondere in der Arbeit, aber
ebenso in unserer Haushaltung, wo vom fließenden Wasser und elektrischer
Licht, über den elektrischen Herd, den Kühlschrank und Staubsauger, dit
sich selbst regulierende Ölheizung bis zum Radioapparat, Plattenspieler und
Fernsehgerät alles technisiert und weitgehend automatisiert ist, ganz abge
sehen davon, daß eine Menge von Gebrauchsgegenständen durch einen auto
matisierten technischen Prozeß hergestellt worden ist, die Spuren dieser
Entstehung an sich trägt und damit auf uns einwirkt, ohne daß wir uns dessen
bewußt sind. Alle diese Dinge muten uns eine Haltung, eine innere Ausrich-

252



tung zu, die für alle gleich ist. Können wir uns unter den heutigen Bedingungen
der Arbeit und des Zusammenlebens überhaupt noch behaupten, wenn

wir unser Leben auf eine eigene und von anderen unterschiedene Weise führen

wollen? Ist es heute noch möglich, daß jeder auf seine façon selig werde?
Haben wir nicht eine ganze Welt gegen uns, wenn wir unsere eigenen Wege
gehen wollen in Lebensführung und Erziehung? — Darauf ist zu antworten:
Zeitgemäß müssen wir sein, um überhaupt leben zu können. Wozu aber wollen

wir leben? Einfach leben, weil lebend gelebt muß sein.
Sollten wir Antwort auf diese Frage bekommen, sollen wir etwas haben

von unserem Leben, soll es nicht leer bleiben, sondern einen Inhalt, einen
Sinn bekommen, soll es ein erfülltes Leben bleiben, dann genügt offenbar
die Zeitgemäßheit nicht. Denn gerade das heute Zeitgemäße ist es ja, was
unser Leben immer sinnentleerter werden läßt, gerade das Zeitgemäße läßt
uns innerlich verarmen. Und nicht genug, daß uns die beständig zunehmende
Technisierung unserer Arbeit in immer engere Spezialisierung hineintreibt;
die gleiche Technik füttert uns in unserer Freizeit mit Massenware, nach
welcher unser ungestillter Erlebnishunger gierig greift — um dabei zu
erfahren, daß er nicht satt wird daran, darum immer mehr und noch mehr
begehrt, schließlich überhaupt nicht mehr genug bekommen kann, süchtig wird,
süchtig nach einem Erleben, das erfüllend wäre

Was fange ich an mit meiner freien Zeit? Es bieten sich an für die
paar Bahnminuten die Illustrierte, für eine Abendstunde das Kino, für den
Sonntagnachmittag der Fußballmatch, drei Dinge, die das eine gemeinsam
haben, daß ich selber nicht beteiligt bin an dem, was da vor sich geht. Es ist
kein eigenes Erleben, sondern ein fremdes, das nur von außen an mich
herangetragen wird und in das ich mich hineinziehen lasse. Was in mir selber
zum Austrag drängt und in die Arbeit nicht einfließen konnte, findet auch
hier keine Gelegenheit, zum Austrag zu kommen. Je öfters ich aber einen
solchen Ersatz an die Stelle eigenen Erlebens treten lasse, um so mehr verfalle
ich ihm, bekomme dabei doch immer wieder zu spüren, daß es nicht das
Rechte ist, daß in mir etwas unbefriedigt und hungrig bleibt, desto mehr
meine ich, noch mehr von dem Ersatz haben zu müssen, bis ich auch hier
wieder nicht genug davon bekommen kann. So werden auch die Illustrierten,

das Kino, der Schausport zu Süchten. Wie komme ich wieder davon los?
Dadurch, daß ich es wage, mein eigenes Leben zu leben, mit mir allein zu
sein, zu mir zurückzukehren, die Unrast im Zügel zu halten, die zuerst sich
einstellende Langeweile auszuhalten und ruhig zu warten, was mit der Zeit
doch noch an anderem aufsteigen wird, mich diesem zuwende, es in mir
geschehen lasse, versuche, ihm auf seinen Wegen zu folgen und ruhig auf die
Erfahrung zu warten, daß seine bescheidenen, aber mich ganz persönlich
angehenden Gehalte mich nicht nur wirklich befriedigen und erfüllen, sondern
mir gerade auch die Kraft geben, die sinnleere Arbeit auszuhalten, der
Unterjochung durch die technifizierte Umwelt nicht zu erliegen trotz aller
Notwendigkeit, mich zeitgemäß zu verhalten und Zeitgemäßes zu leisten, ein
ganzer Mensch zu bleiben und gerade als solcher erst imstande zu sein, die
Notwendigkeit der Einfügung und Anpassung auszuhalten und zu ertragen.

Versuchen wir, uns im Einzelnen vor Augen zu halten, zu was wir da
gekommen sind.

Die Beispiele sind nicht beliebig gewählt. Sie sollen auf drei Dinge
hinweisen, die wir notwendigerweise beachten müssen, wenn wir nicht den
Süchten verfallen wollen, die das Leben unserer Tage beherrschen: Die Ruhe

253



an Stelle der gehetzten Bewegtheit; die Stille an Stelle der lärmenden
Reizüberflutung; die besinnliche Einkehr bei sich selbst an Stelle des
erlebnishungrigen Jagens nach Spannung. Wir dürfen gewiß mit unserem Auto
ausfahren; aber einmal auch wieder aussteigen und zu Fuß gehen und sehen,
wo wir sind, und verweilen bei dem, zu dem wir gekommen sind; einmal auch
wieder zu Hause bleiben und das Daheimsein genießen. Wir werden nicht
dadurch süchtig, daß wir einen Radio- oder Fernsehapparat besitzen und uns
des Schönen freuen, was er in unsere Wohnstube hereinbringt. Aber wir hätten

mehr von ihm, wenn wir ihn seltener einschalteten, wenn wir auswählten
aus den Programmen, vor allem wieder ausschalteten, nachdem wir etwas
gehört haben, damit es nachklingen kann in uns und sich auswirken. Wir mögen

uns auch eine Illustrierte ansehen, uns einen Kinobesuch gönnen, einem
Fußballmatch beiwohnen; aber einmal auch wieder uns der stillen
Besinnlichkeit ergeben, sei es über einem Buch, sei es in einem stillen, durch viel
Schweigen doch nicht unterbrochenen Gespräch, sei es in einem Sich-Erge-
hen in bekannter und vertrauter allernächster Umgebung, über dem sich
ungeraten und von selbst die Freuden und Leiden unseres Alltags vor unserem
inneren Blick einstellen, dabei zur Ruhe kommen, Wichtiges und Unwichtiges

sich scheidet und wir geordneter zurückkehren, als wir ausgegangen sind.
Ruhe, Stille und besinnliche Einkehr bei sich selbst, alle drei heben uns

heraus aus der zermürbenden, verflachenden und gleichmacherischen Einge-
spanntheit in das mechanisierte und automatisierte Zusammenleben unseres
heutigen Alltags, führen uns zurück aus der verarmten, technisierten
Lebensweise in den Reichtum des Erlebens, der nur dem Einzelnen und jedem
nur auf seine eigene Weise begegnen kann. Unsere Augen gehen uns wieder

auf dafür, wenn wir verweilen, still werden und auf das horchen, was
sich dabei in uns selber regt. Nur wenn wir unser eigenes Leben auf unsere
eigene Weise leben und gestalten, können wir dem Schönen, dem Reichmachenden,

dem Beglückenden begegnen, erschließen sich uns die Welten der
Kunst und der Erkenntnis und finden wir Heimat. Erst so kann uns zukommen,

was unser Herz zu erfüllen vermag, was unsere Seele nährt, an was
wir zehren können und was uns trägt gerade auch in den Gefahren innerer
Verarmung einer gehetzten und uns den Sensationshunger aufdrängenden
Welt

«Die Menschheit» ist entweder in jedem Einzelnen da, oder es gibt sie
überhaupt nicht. Gemeinschaft in Staat und Gesellschaft, in Gemeinde und
Familie ist entweder lebendig im Gemeinschaftswillen und in der
Gemeinschaftsfreudigkeit jedes einzelnen ihrer Glieder; oder es gibt sie überhaupt
nicht. Institutionen und Gesetze können keine lebensfähige Gemeinschaft
schaffen. Selbst das Gute, das man mit Gewalt verwirklichen will, wird durch
die Gewalt verdorben; es kann nur langsam heranreifen im einzelnen
Menschen. Darum sagt Pestalozzi: «Der Anfang und das Ende meiner Politik heißt
Erziehung.» Feste staatliche Ordnungen, gemeinschaftliche Institutionen,
Gesetze und Verordnungen sind trotzdem notwendig; sie schaffen aber das Gute
und die Gemeinschaft nicht; sie können nur den Eigenraum des Einzelnen
umhegen und schützen; sie können abwehren, was das Heranreifen des
Gemeinschaftswillens im Einzelnen stören oder verunmöglichen würde. In ihren1
Schutze aber muß nun in jedem Einzelnen das entstehen, was eine Gemein
schaff trägt und was den zeitgemäßen Anforderungen gerecht zu werden
vermag; der eigenständige Charakter, der seinen eigenen und besonderen
Beitrag leistet, der den seiner Eigenart entsprechenden Anteil an der Verant-

254



wortung trägt, dessen Besonderheit das gemeinsame Leben reicher macht, als
es ohne ihn wäre, in dessen erlebnisgesättigter innerer Erfülltheit alle schaffende

Kraft wurzelt.
Kind sein, heute. Wenden wir den Blick von den Gefahren auf die

Notwendigkeiten; und halten wir fest, daß alle diese Notwendigkeiten nicht nur
Aufgaben sind, sondern zugleich Verheißungen, daß das Tragende sowohl
des Kindseins als auch unserer erzieherischen Bemühungen das große
Versprechen ist, das uns in jedem Kinde begegnet

Versuchen wir das Ganze, um das es in der Erziehung gehen muß, zu
umreißen, so kehren wir zu dem am Anfang gebrauchten Bild zurück: Der
Sinn unseres Menschseins, so sagten wir, liege darin, daß wir eine Berufung
haben. Wir sind nicht gut; aber wir sind dazu berufen, gut zu werden. Wir
sind nicht frei; aber wir sind zur Freiheit berufen. Wir besitzen nicht das
Glück, nicht den Frieden, nicht die Frömmigkeit, nicht die Seligkeit; aber
wir sind zu all dem berufen.

Berufen ist, an wen ein Anruf ergeht; und seine Berufung erfüllt, wer dem
vernommenen Anruf folgt

Das Fernsehen und seine Wirkung auf das Kind
Von Barbara Haug

Vor gut zwei Jahren haben wir uns in der Lehrerinnen-Zeitung mit dem
Problem des Femsehens für Kinder befaßt. Die Zahl der Fernsehapparate
ist in dieser Zeit auch in unserm Lande stark angewachsen. — Es gibt zu
denken, wenn in einem Bericht der UNESCO über die in verschiedenen
«femsehentwickelten» Ländern durchgeführten Untersuchungen festgestellt
wird, daß Primär- und Sekundarschüler im Alter zwischen 6 und 16 Jahren
pro Woche durchschnittlich 12—24 Stunden vor dem Fernsehgerät sitzen,
also 500 bis 1000 Stunden im Jahr. Deshalb möchten wir das Thema nochmals

aufgreifen. Die Gedanken und Überlegungen, welche eine Kindergärtnerin

niederschrieb, treffen auch für die Kinder der Unterstufe zu, und wir
freuen uns, diesen Artikel mit Erlaubnis der Verfasserin und der Redaktorin

aus der Zeitschrift «Der Schweizerische Kindergarten» übernehmen
zu dürfen. ME

Wir erleben es täglich, wie das Fernsehen immer weitere Kreise erfaßt,
wie immer mehr Kinder zu Hause vor dieser technischen Neuerung sitzen
und am andern Tag unruhig und verwirrt von zuviel Unverstandenem,
Unverarbeitetem wieder zu uns in den Kindergarten kommen. Das Fernsehen
wächst zum eigentlichen Problem an, dem wir nicht mehr ausweichen können,

dem wir uns stellen müssen, wenn wir unsere pädagogische Aufgabe
in der heutigen Zeit erfüllen wollen. Gerade heute heißt es mehr denn je,
wachsam zu bleiben und immer wieder zu prüfen, welche Wirkungen die
Technik auf das Kind ausübt und vor allem, was für Folgen diese Wirkungen

für seine seelische Entwicklung haben, wie wir ihnen begegnen müssen.
Was geschieht, was geht im Kinde vor, wenn es um vier Uhr nach dem

Kindergarten heimkehrt und sich nun vor den Fernsehapparat setzt,
vielleicht mit zwei, drei andern Kindern zusammen, und sich die Kinderstünde
ansieht? Es sitzt im halbverdunkelten Raum, hört plötzlich zu plaudern auf,
weil der Fernsehschirm hell wird, und starrt wie die andern nach vorn.
Menschen, Tiere, Landschaften tauchen auf und verschwinden wieder, eine ganze

255


	Kind sein heute

