
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 69 (1965)

Heft: 1

Artikel: Versäumt nicht zu üben die Kräfte des Guten

Autor: H. St.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versäumt nicht zu üben die Kräfte des Guten

In dem tiefsinnigen Gedicht Symbolum — es erscheint uns heute als rechtes

Neujahrsgedicht — beschwört Goethe die in Schmerzen und Glück
bedeckte Zukunft, die zu «ungeschrecktem» Vorwärtsdrängen aufruft. Er blickt
hinauf in die Stille der Sterne und hinunter zu den Gräbern. Ein Schauer
vor Unendlichkeit und Tod erfaßt ihn.

«Doch rufen von drüben
Die Stimmen der Geister,
Die Stimmen der Meister:
Versäumt nicht zu üben
Die Kräfte des Guten!»

Ist es nicht tröstlich, daß dort, wo unser Denken zu Ende geht, unser
Glaube vielleicht wankend geworden ist, wo wir angsterfüllt der ungewissen

Zukunft ins Auge sehen, daß es da ein hilfreiches Drittes gibt, das gleichsam

die Kluft zwischen Wissen und Glauben überbrückt: Die ethische
Haltung, die zur freudigen Tat führt. Daß aber die Kräfte des Guten geübt
werden müssen wie die Kräfte des Kopfes und diejenigen der Hand, das hat
die westliche Erziehung noch viel zu wenig begriffen und verwirklicht. Wie
weit voraus uns da der Osten ist, das beweisen u. a. die Werke des Grafen
von Dürkheim, vor allem sein nicht auszuschöpfendes Büchlein über «Die
Kunst des Bogenschießens», sein Vortrag über «Sinn und Wert östlicher
Übungen» u. a. m.

Neuerdings hat Dürkheim auch Zen-Texte herausgegeben und eingeleitet
(Otto Wilhelm Barth, Verlag Weilheim/Obb.). Dürkheim möchte aber auch
dem Abendländer dienstbar machen, was er in der Kultur der Stille des
Ostens sich zu eigen gemacht hat. So gab er im Jahre 1962 im Hans Huber-
Verlag, Bern, ein Büchlein heraus, das allen nach innerlicher Kraft und Ruhe
Strebenden warm empfohlen sei: «Der Alltag als Übung». Hier muß die
Empfehlung immer im Sinne der Goetheschen Geisterstimme genügen, ist mir
doch aufgetragen, auf ein anderes Buch hinzuweisen, das in diesen Rahmen
gehört. Es heißt: «Die psychologische Haltung der frühbuddhistischen
Philosophie». Verfasser ist Lama Anagarika Govinda (Rascher Verlag, Zürich). Es
handelt sich um Vorlesungen, die der hochgelehrte Buddhist an einer
indischen Universität gehalten hat. Sie geben einen umfassenden Einblick in die
lebendige und vielgestaltige Entwicklung des Buddhismus. Aus dem fast
beängstigend reichen Inhalt — die Lektüre stellt beträchtliche Anforderungen
— seien nur einige wenige Gedanken herausgehoben, die mit unserem
Goethezitat, auch mit den Bestrebungen Dürkheims in Einklang gebracht
werden können. Je älter man wird, desto stärker meldet sich das Bedürfnis
nach einer Zusammenschau. Zwar hat der Verfasser recht, wenn er eingangs
betont: «Es ist ebenso sinnlos, alle Religionen auf den gleichen Nenner bringen

zu wollen, wie alle Bäume eines Gartens gleichmachen zu wollen oder
ihre Verschiedenheiten als Unvollkommenheiten zu erklären. So wie die
Schönheit eines Gartens gerade in der Vielfältigkeit und Verschiedenartigkeit

seiner Bäume und Blumen besteht, von denen jede ihren eigenen Voll-
kommensheitsgrad besitzt, so erhält auch der Garten des Geistes seine
Schönheit und seinen lebendigen Sinn durch die Vielfältigkeiten und
Verschiedenartigkeiten seiner Erlebnis- und Ausdrucksformen. Aber wie alle

13



Bäume eines Gartens aus dem gleichen Boden wachsen, die gleiche Luit
atmen und sich der gleichen Sonne entgegenstrecken, so wachsen alle
Religionen aus dem gleichen Boden innerer Wirklichkeit und nähren sich von
den gleichen kosmischen Kräften. Hierin liegt ihre Gemeinsamkeit.» Solche
Gemeinsamkeiten aufzudecken innerhalb verschiedener Religionen, zwischen
Religionen und Philosophie, Philosophie und Dichtung, dies kann zur beglük-
kenden Altersaufgabe werden.

Die Auseinandersetzung mit dem Buddhismus zeigt vor allem, wie wichtig

hier die Übung und Stärkung der Kräfte — im Sinne unseres Goetheverses

— ist. Schon in der Einleitung lesen wir: «Philosophen und streng
wissenschaftliche Systeme der Psychologie waren nie imstande, einen dominierenden

Einfluß auf das Leben der Menschheit auszuüben — nicht, weil sie als
Systeme untauglich waren oder weil es ihnen an Wahrheitsgehalt fehlte,
sondern weil die in ihnen enthaltene Wahrheit nur theoretischen Wert hatte,
dem Gehirn und nicht dem Herzen entsprungen, vom Intellekt erdacht und
nicht im Leben verwirklicht war. Wahrheit allein ist augenscheinlich nicht
genug, um einen bleibenden Einfluß auf die Menschheit auszuüben. Sie muß

vom Hauche lebendigen Lebens durchdrungen sein. Das Lebendige wird
unserem Geist erst durch jene religiösen Impulse vermittelt, die im Menschen
den Wunsch nach Verwirklichung anregen und ihn zu seinem Ziel leiten.»

Ist das nicht die große Not unserer Zeit, unseres öffentlichen Lebens,
unserer Familien, unserer Schulen? Ein tiefer Strom von Wahrheit rauscht
durch die Jahrhunderte, Jahrtausende der Menschheitsgeschichte: Er wird
gespeist durch die Weisheit der alten Inder und Chinesen, die Philosophie
der Griechen und Römer, das gewaltige Ethos des Christentums und all die
Systeme, welche ihren Gehalt einzufangen und zu verkünden versuchten,
von Kant und Fichte zu Jaspers und Heidegger. Nicht alles ist vom Gehirn
erdacht, dem Intellekt entsprungen. Und doch: Wie gering der bleibende
Einfluß auf die Menschheit, auf unsere Zeit! Muß das für uns Erzieher nicht
Mahnung sein, unser Augenmerk dorthin zu richten, wo es mehr um das
Herz als um das Gehirn geht, die Kräfte des Guten ebenso zu üben wie
die des Verstandes, allen modernen Werbungen um automatisierten,
vertechnisierten Unterricht mutig die Stirn zu bieten?

Das Buch des Lama Anagarika Govinda kann uns Abendländern keine
direkten Methoden über dieses Training der ethischen Kräfte übermitteln.
Aber schon bestimmte Hinweise können hilfreich sein: «Wichtiger als
Tatsachenwissen ist die Fähigkeit zur Konzentration und zum schöpferischen
Denken. Statt Gelehrsamkeit zu erstreben, wollen wir uns die Fähigkeit des
Lernens bewahren und unsern Geist offen und empfänglich halten.»

Buddha war sich der Unzulänglichkeit aller Definitionen bewußt. Er
beschränkte sich darauf, den Weg bewußter Geistesentfaltung durch Schulung
und Verwandlung des Bewußtseins aufzuzeigen. Wir können ihm nicht
folgen auf dem achtfachen Pfad zur Befreiung. Die Verteilung unter den 121

Bewußtseinsklassen und viel, viel anderes bleibt uns völlig fremd. Wenn
das Buch aber den Impuls in uns weckt oder verstärkt, im Sinne Goethes
der Übung der Kräfte des Geistes sorgfältige Pflege zu widmen, nach eigenen

Wegen zu ihrer Verwirklichung zu suchen, so lohnt sich die Bekanntschaft

mit dem Lama Anagarika Govinda. H. St.

14


	Versäumt nicht zu üben die Kräfte des Guten

