Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 69 (1965)

Heft: 1

Artikel: Versdumt nicht zu Uben die Krafte des Guten
Autor: H. St.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versaumt nicht zu iiben die Krafte des Guten

In dem tiefsinnigen Gedicht Symbolum -— es erscheint uns heute als rech-
tes Neujahrsgedicht — beschwoért Goethe die in Schmerzen und Glick be-
deckte Zukunft, die zu «ungeschrecktem» Vorwartsdrangen aufruft. Er blickt
hinauf in die Stille der Sterne und hinunter zu den Grabern. Ein Schauer
vor Unendlichkeit und Tod erfaBt ihn.

«Doch rufen von driiben
Die Stimmen der Geister,
Die Stimmen der Meister:
Versaumt nicht zu iiben
Die Krafte des Guten!»

Ist es nicht trostlich, daB dort, wo unser Denken zu Ende geht, unser
Glaube vielleicht wankend geworden ist, wo wir angsterfiillt der ungewis-
sen Zukunft ins Auge sehen, daB es da ein hilfreiches Drittes gibt, das gleich-
sam die Kluft zwischen Wissen und Glauben iiberbriickt: Die ethische Hal-
tung, die zur freudigen Tat fiihrt. DaB aber die Krdfte des Guten gelibt
werden miissen wie die Krifte des Kopfes und diejenigen der Hand, das hat
die westliche Erziehung noch viel zu wenig begriffen und verwirklicht. Wie
weit voraus uns da der Osten ist, das beweisen u. a. die Werke des Grafen
von Diirkheim, vor allem sein nicht auszuschopfendes Biichlein uber «Die
Kunst des BogenschieBens», sein Vortrag tuber «Sinn und Wert Ostlicher
Ubungen» u. a. m.

Neuerdings hat Diirkheim auch Zen-Texte herausgegeben und eingeleitet
(Otto Wilhelm Barth, Verlag Weilheim/Obb.). Diirkheim mochte aber auch
dem Abendldnder dienstbar machen, was er in der Kultur der Stille des
Ostens sich zu eigen gemacht hat. So gab er im Jahre 1962 im Hans Huber-
Verlag, Bern, ein Bilichlein heraus, das allen nach innerlicher Kraft und Ruhe
Strebenden warm empfohlen sei: «Der Alltag als Ubung». Hier muB die Emp-
fehlung immer im Sinne der Goetheschen Geisterstimme geniigen, ist mir
doch aufgetragen, auf ein anderes Buch hinzuweisen, das in diesen Rahmen
gehort. Es heiBt: «Die psychologische Haltung der frithbuddhistischen Philo-
sophie». Verfasser ist Lama Anagarika Govinda (Rascher Verlag, Ziirich). Es
handelt sich um Vorlesungen, die der hochgelehrte Buddhist an einer indi-
schen Universitat gehalten hat. Sie geben einen umfassenden Einblick in die
lebendige und vielgestaltige Entwicklung des Buddhismus. Aus dem fast be-
angstigend reichen Inhalt — die Lekture stellt betrachtliche Anforderungen
— selen nur einige wenige Gedanken herausgehoben, die mit unserem
Goethezitat, auch mit den Bestrebungen Dirkheims in Einklang gebracht
werden konnen. Je alter man wird, desto starker meldet sich das Bediirfnis
nach einer Zusammenschau. Zwar hat der Verfasser recht, wenn er eingangs
betont: «Es ist ebenso sinnlos, alle Religionen auf den gleichen Nenner brin-
gen zu wollen, wie alle Bdume eines Gartens gleichmachen zu wollen oder
ihre Verschiedenheiten als Unvollkommenheiten zu erkliren. So wie die
Schénheit eines Gartens gerade in der Vielfdltigkeit und Verschiedenartig-
keit seiner Baume und Blumen besteht, von denen jede ihren eigenen Voll-
kommensheitsgrad besitzt, so erhdlt auch der Garten des Geistes seine
Schénheit und seinen lebendigen Sinn durch die Vielfiltigkeiten und Ver-
schiedenartigkeiten seiner Erlebnis- und Ausdrucksformen. Aber wie alle

13



Bdume eines Gartens aus dem gleichen Boden wachsen, die gleiche Luil at-
men und sich der gleichen Sonne entgegenstrecken, so wachsen alle Re-
ligionen aus dem gleichen Boden innerer Wirklichkeit und ndhren sich von
den gleichen kosmischen Kriften. Hierin liegt ihre Gemeinsamkeit.» Solche
Gemeinsamkeiten aufzudecken innerhalb verschiedener Religionen, zwischen
Religionen und Philosophie, Philosophie und Dichtung, dies kann zur begliik-
kenden Altersaufgabe werden.

Die Auseinandersetzung mit dem Buddhismus zeigt vor allem, wie wich-
tig hier die Ubung und Starkung der Krdfte — im Sinne unseres Goethever-
ses — ist. Schon in der Einleitung lesen wir: «Philosophen und streng wissen-
schaftliche Systeme der Psychologie waren nie imstande, einen dominieren-
den EinfluB auf das Leben der Menschheil auszuiibe
Systeme untauglich waren oder weil es ihnen an Wahrheitsgehalt fehlte,
sondern weil die in ihnen enthaltene Wahrheit nur theoretischen Wert hatte,
dem Gehirn und nicht dem Herzen enitsprungen, vom Intellekt erdacht und
nicht im Leben verwirklicht war. Wahrheit allein ist augenscheinlich nicht
genug, um einen bleibenden EinfluB auf die Menschheit auszuiiben. Sie mufs
vom Hauche lebendigen Lebens durchdrungen sein. Das Lebendige wird un-
serem Geist erst durch jene religiosen Impulse vermittelt, die im Menschen
den Wunsch nach Verwirklichung anregen und ihn zu seinem Ziel leiten.»

Ist das nicht die groBe Not unserer Zeit, unseres offentlichen Lebens, un-
serer Familien, unserer Schulen? Ein tiefer Strom von Wahrheit rauscht
durch die Jahrhunderte, Jahrtausende der Menschheitsgeschichte: Er wird
gespeist durch die Weisheit der alten Inder und Chinesen, die Philosophie
der Griechen und Romer, das gewaltige Ethos des Christentums und all die
Systeme, welche ihren Gehalt einzufangen und zu verkiinden versuchten,
von Kant und Fichte zu Jaspers und Heidegger. Nicht alles ist vom Gehirn
erdacht, dem Intellekt entsprungen. Und doch: Wie gering der bleibende Ein-
fluB auf die Menschheit, auf unsere Zeit! MuBB das fiir uns Erzieher nicht
Mahnung sein, unser Augenmerk dorthin zu richten, wo es mehr um das
Herz als um das Gehirn geht, die Krafte des Guten ebenso zu iiben wie
die des Verstandes, allen modernen Werbungen um automatisierten, vertech-
nisierten Unterricht mutig die Stirn zu bieten?

Das Buch des Lama Anagarika Govinda kann uns Abendlandern keine
direkten Methoden iiber dieses Training der ethischen Kréfte iibermitieln.
Aber schon bestimmte Hinweise koénnen hilfreich sein: «Wichtiger als Tat-
sachenwissen ist die Fdhigkeit zur Konzeniration und zum schépferischen
Denken. Staft Gelehrsamkeit zu erstreben, wollen wir uns die Fdhigkeit des
Lernens bewahren und unsern Geist offen und empfdinglich halien.»

Buddha war sich der Unzuldnglichkeit aller Definitionen bewuBt. Er be-
schriankte sich darauf, den Weg bewuBter Geistesentfaltung durch Schulung
und Verwandlung des BewuBtseins aufzuzeigen. Wir kénnen ihm nicht fol-
gen auf dem achtfachen Pfad zur Befreiung. Die Verteilung unter den 121
BewuBtseinsklassen und viel, viel anderes bleibt uns véllig fremd. Wenn
das Buch aber den Impuls in uns weckt oder verstdrkt, im Sinne Goethes
der Ubung der Krafte des Geistes sorgfiltige Pflege zu widmen, nach eige-
nen Wegen zu ihrer Verwirklichung zu suchen, so lohnt sich die Bekannt-
schaft mit dem Lama Anagarika Govinda. H. St.

14



	Versäumt nicht zu üben die Kräfte des Guten

