Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 69 (1965)

Heft: 6

Artikel: Keltisches Erbe in Irland

Autor: Blum, Ruth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

rinnen mit der Gegenwart bekannt. Leider ist der uns zur Verfiigung stehende Raum
beschrinkt, weshalb es nicht méglich war, einen weitern Beitrag der irischen Dichtung
zu widmen. Das irische Volk hat der Welt eine groBe Zahl von Denkern und Dichtern
geschenkt. James Joyce ist Ire, dann George und Thomas Moore, der Nobelpreisird-
ger Eugen O'Neill, G. B. Shaw, Jonathan Swift, Oscar Wilde, William Butler Yeats —
um nur einige wenige zu nennen. ME

Keltisches Erbe in Irland
Von Ruth Blum

Auf der Heimreise von der griinen Insel geriet ich im Zuge Holyhead-
London ins Gesprach mit einem alten Herrn. Gebirtiger Hollander und Katho-
lik, war er seinerzeit vor Hitler nach Irland geflohen und hatte sich dort eine
neue Existenz aufgebaut, eine Fabrik fiir landwirtschaftliche Maschinen. «Sie
floriert leider nicht, wie sie sollte», meinte er argerlich, «denn diese vertrack-
ten Iren arbeiten lieber in englischen Fabriken als auf der eigenen Scholle.»
Und dann wollte er wissen, was ich in diesem triibseligen Regenloch von Eri,
diesem letzten Uberbleibsel von Atlantis, getrieben hatte. Ich versuchte, ihm
mein Interesse fiir das Keltentum klarzumachen, wobei ich unter anderm den
England-Run der modernen Iren mit der Gallien-Sehnsucht der alten Helvetier
verglich. Gespannt lauschte er, und madhlich legte sich seine schlechte Laune.
«Ja», sagte er nachdenklich, «'s ist wohl ein und dieselbe keltische Abenteuer-
lust, das, was schon Casar das gallische ,novarum rerum cupidi’ nannte, das
rastlose Erpichtsein auf Neues... Und doch steckt mehr dahinter, aber was?
Erin ist wie ein kompliziertes, inkonsequentes Frauenzimmer, von dem man
nie weiB, was in ihm innerlich vorgeht. Man miite iiber zweitausend Jahre fri-
sche Geschichte das Motto setzen: ,Das Erwartete trifft nie ein, aber das Un-
mogliche geschieht'.»

*®

Ich habe nachtrdglich manches, was ich in Irland sah und horte, unter diese
aufschluBreiche Formel gestellt. Im Geiste sah ich wieder die groBen Plakate
mit der Inschrift: «Ireland in peril!» (Irland in Gefahr) und vergegenwartigte
mir die unbefriedigende wirtschaftliche Situation des Landes. Ja, es stimmt:
das Erwartete ist nicht eingetroffen, namlich der rasche, soziale und 6kono-
mische Aufschwung nach Abschiittelung der letzten englischen Bindungen. Die
Landwirtschaft liegt immer noch darnieder, die Auswanderungen gehen wei-
ter, der Lebensstandard ist tief, Ulster will nichts von Eire wissen, und die
Pflege der galischen Sprache bleibt eine nutzlose Phantasterei. Aber auch die
zweite Halfte des Orakels hat sich erfiillt: das Unmdgliche ist geschehen, Erin
hat nach siebenhundert Jahren Fremdherrschaft seine vollsténdige Freiheit
erreicht und damit jenes historische Gesetz annulliert, das der alte Mommsen
zusammenfafBte im lapidaren Satz: «Die Kelten haben alle Staaten erschiittert
und keinen begriindet.»

Nicht, daB die Ausnahme dieser Regel erst zweitausend Jahre nach dem
Untergang der Festlandkelten (Bibracte, Alesia) geschah, sondern, daB sie
uberhaupt geschah und unter welchen Voraussetzungen, ist das Faszinierende
am Phdnomen Irland. Sind doch alle Geschichtsschreiber darin einig, daB die
charakterlichen Eigenschaften der Kelten keine giinstige Ausgangsbasis schaf-
fen fiir einen lebensfihigen Staat. Mommsen nennt die Kelten sogar eine

155



«durch und durch politisch unbrauchbare Nation». Die Qualitdten dieser Rasse
liegen auf einer andern Ebene. Die tiefe Religiositat und die kiinstlerische
(vorweg dichterische) Begabung der alten Gallier wie der modernen Iren, ihre
rasche Auffassungs- und Einbildungskraft, ihre Fdhigkeit der bildnerischen
Abstraktion, ihre ganz mystische Sippen- und Vaterlandsliebe, das alles sind
Gaben des Gefiihls und der Intuition, die dem Reich des Irrationalen entstam-
men.

Und zugleich dem Reich des Miitterlichen, das ein wichtiges keltisches
Urelement darstellt. Es hat sich in der alten Geschichte ausgedriickt in der
Verehrung méachtiger Erd- und Kriegsgéttinnen, wie in der Maglichkeit eines
weiblichen Druidinnenstandes. (Vielleicht wirkten noch mutterrechtliche
Kréafte nach?) Im Irland von heute werden diese alten Stromungen spiirbar in
der hohen Verehrung der Mutter Gottes wie der heiligen Brigid als der «Ma-
ria der Gaelen» in der merkwiirdigen Tatsache, daB der Glaube an Feen und
Sphirenfrauen von der Kirche freundlich toleriert wird und — last, not least
— in der politischen und wirtschaftlichen Gleichberechtigung der Frau.

In den dltesten irischen Gottermythen spielt eine weibliche Herrscher-Trias
eine wichtige Rolle im Stamme der Thuata Dé Dannan, die nach der Uberliefe-
rung aus Griechenland eingewandert sind, etwa 800 Jahre vor unserer Zeit-
rechnung. Banba, Fotla und Eriu heiBen sie, diese Gattinnen des Sohnes der
Hasel, des Sohnes der Pflugschar und des Sohnes der Sonne. Stellen sie viel-
leicht die drei Kulturstufen der Nomadenzeit, des Ackerbaues und der Ein-
fiihrung des Eisens dar? Aus der Eriu-Epoche stammt der gewaltige Tumulus
von New Grange im Boyne-Tal, die Begrabnisstatte der Konige von Tara. Ein
grandioses Denkmal préhistorischen Schaffens, fiir mich faszinierender noch
als das schauerlich-schone Steinfort Dun Aengus auf der Aran-Insel Inishmore,
das nur fiinfhundert Jahre jlinger ist. Als ich durch den 62 FuBl langen Stein-
platten-Korridor ins Innere der Grabkammer kroch, spiirte ich schaudernd,
was Goethe mit dem «Gang zu den Miittern» meinte. Mitten in der kreuzfor-
migen «Kremationshalle» stand die runde Brandschale mit den beiden Knie-
vertiefungen, worin die Toten in Hockerstellung verbrannt wurden. Der Rauch
entwich durch ein Steinkamin aus iiberspringenden Steinen. Die Goldurnen,
einst in den Seitenarmen des Kreuzes aufgestellt, wurden im frithen Mittelalter
ein Raub der plindernden Nordmanner. Vom Zentrum aus ist das Tageslicht
des Einganges gerade noch sichtbar in der GroBe eines Pennystiickes, und
jedes Jahr am 21. Juni beleuchtet die Mittagssonne einen bestimmt fixierten
Stein. Auf den Kalkplatten der Wande und des Daches sind prachtige Gravie-
rungen angebracht, Zickzackbdnder, Fischgratmuster und Spiralen. Die be-
rihmte Tripel-Spirale soll auBerhalb Irlands nur noch vorkommen in den Ko6-
nigsgrabern von Mykene, in agyptischen Pyramiden und — in der Schweiz!
Wo?

Die Thuata Dé Dannan haben auch den sagenhaften Lia Fail nach Tara ge-
bracht, den Schicksalsstein, der briillte, wenn der rechte Ard Ri oder Hoch-
konig ihn betrat. Zum letztenmal geschah dies 1156 bei der Inauguration von
Ruaidhre O'Connor, wie mir dessen direkter Nachkomme in einer Teegesell-
schaft in Dublin (Dubh Linn = schwarzes Loch) erklarte. Lia Fail — Saxum
fatale — hat der Insel den poetischen Namen Innis Fail oder Schicksalsinse!

156



eingebracht. Er liegt entweder wohlverwahrt im Hégli auf Tara Hill oder —
unter dem Thron von Edward the confessor in Westminster Abbey, London.

Manche Iren glauben auch, der vielbesuchte und bereits halb abgekiifite
Wunderstein von Blarney Castle bei Cork sei von Lia Fail abgebrochen. Je-
denfalls ibt er auf die Iren groBe Anziehungskraft aus. Jedem, der ihn glaubig
kiiBt, verleiht er die irische (keltische) Nationaltugend der witzigen Bered-
samkeit, die schon dem alten Cato bekannt sein mubBte, als er schrieb: «Auf
zwei Dinge geben die Kelten viel, auf das Fechten und auf das geistreiche
Reden!»

Die zweite Kelteneinwanderung geschah — nach der Tradition — von
Spanien her durch die S6hne Mils. Weil, von den Schiffen aus betrachtet, die
Westkiiste der Kerry Mountains wie ein borstiger «Druim muic», das heifit
Schweineriicken, aussah, tauften die neuen Eroberer das Land zuerst Innis
muic oder Schweinsinsel. Und das war keine Beleidigung, denn die Kelten
hielten von jeher groBe Dinge auf die Schweinezucht. Schon Cicero berichtet,
daB sie lieber Tag und Nacht mit ihren Sduen in den Eichenwadldern der Po-
ebene verweilten, als feste Stddte zu bauen. Wie dem auch sei, dem milesi-
schen Dichter Aimirgin war «Druim muic» doch nicht poetisch genug, und er
taufte die Insel um auf den Namen der schonen, jetzt besiegten Eriu, woraus
erst Erin, dann Eire entstand. Aimirgins Bruder Goidel oder Gael wurde der
Stammvater der Gaelen.

An Stelle der Urmiitter Banba, Fotla und Eriu traten — zu Beginn unserer
Zeitrechnung — die noch halb mythologischen Koéniginnen Medb Cruachna,
Medb Letherg und Macha Mongruad, die Rote, jede in Verbindung mit einer
historischen Konigsburg. Medb Cruachna griindete Rath Croghan oder
Cruachan in Co. Roscommon, Connaught. Medb Letherg wird in Verbindung

Eingang zur Grabkammer der Konige von Tara im Boyne-Tal

157



mit Tara in Co. Meath gedacht, der spateren Hauptstadt des ganzen Landes.
Die rote Macha endlich schuf Emain Macha bei Armagh, die Burg der Ulster-
Helden vom Roten Zweig. Am meisten beschéftigte sich die Dichtung mit der
ersten Medb oder Maeve, die sich durch unbédndige Vitalitat, unverwiistliche
Schonheit — sie bezauberte ihre Helden noch als 98jéhrige Greisin! — und
zahllose Liebschaften auszeichnete. Ein deutscher Keltologe sagte von ihr:
«Wenn die frommen Iren wiilten, was ihre vergotterte Maeve fiir ein Weibs-
bild war, wiirden sie endlich aufhéren, ihre Tochter nach ihr zu benennen.»
Nun, die ebenso frommen wie traditionstollen Iren wissen es wohl und lieben
sie trotzdem so innig wie die heilige Brigid von Kildare, die ihren Mantel an
einem Sonnenstrahl aufhdngen konnte. Auch der Name einer zweiten konig-
lichen Siinderin, Grainne, findet im Lande weite Verbreitung. Ihre Geschichte,
eingebettet im Sagenkreis von Finn und Ossian, erscheint als interessante
Prafiguration des Tristan-Isolde-Stoffes.

Der mehr ungliicklichen als unmoralischen Grainne, die ihrem zwangs-
maBig angetrauten alten Gatten Finn durchging mit dessen Neffen Diarmuid
— ach, sein FuB war so rasch «wie der Sinn einer schonen Frau zwischen zwei
Mannern»! —, stattete ich auf Tara Hill ein Besiichlein ab. Im ausgetrockneten
Weiher, in welchem sie einst zu baden pflegte, tatigte ich, bequem im griinen
Klee ausgestreckt, einen kostlichen Mittagsschlaf, iiber mir den weiten iri-
schen Himmel voller Schonwetterwolken, neben mir friedlich grasende Lam-
mer. ..

Mit Medb Cruachna hatte ich weniger Gliick. Bei schlechtester Witterung
suchten wir sie in der trostlosesten Eindde von Roscommon auf, zu sechst in
einen rumpelnden alten Austin gepfercht. Auf schmalen, bodenlosen Feld-
wegen, durch braune Moorwassertiimpel, ratterten wir kreuz und quer in der
Landschaft herum, bis uns endlich ein Torfstecher den Weg zur alten Koénigs-
stadt Rath Cruachan wies. Sie besteht, wie Tara, nur noch aus einer Anzahl
rechteckiger und kreisrunder Erdwalle (Raths), da die Burgen der ersten
christlichen Jahrhunderte aus Holz waren und darum spurlos verschwanden,
wahrend die alteren Duns aus ungemortelten Steinen zwei Jahrtausenden
trotzten. Durch stromenden Regen, iiber triefende Ginsterheiden hinweg,
schritten wir den Wallen entlang und fanden wohl zwei Eingdnge zu unter-
irdischen Grabkammern, konnten diese aber ohne Licht nicht besichtigen. Im
Zentrum der Anlage steht der Inaugurationsstein der Kénige von Connaught,
auf welchem der letzte Heidenfiirst des Landes die christliche Taufe empfing.

Den dritten, mit Spiralen verzierten Kronungsstein bewunderte ich auf dem
Felsen von Cashel, Co. Tipperary, der viele Grabsteine, Keltenkreuze, einen
Round Tower und die vielbesuchte Cormac’s Chapel tragt, die einzige unver-
sehrt gebliebene Kirche mit irischer Romanik. Der Stein der Kénige von Mun-
ster dient dem altesten christlichen Kreuz Irlands als Sockel, dem eigenartigen
«Cross of Saint Patrick».

Und noch einmal, anderthalb Jahrtausend nach der Heidin Maeve, feier:
die keltischen Urmiitter Erins ein geistiges Auferstehen. Sie erscheinen al
Hauptgestalten einer eigentiimlichen Dichtungsart des 16. und 17. Jahrhun-
derts, die man «Jakobitische Aisling» nennt. (Aisling bedeutet Traum.) Imme:
geschieht dasselbe dabei: dem schlafenden Dichter nahert sich eine verhiillte
Frau und fleht ihn an, ihr beizustehen im Kampf gegen den Usurpator, der sic
gefangen halt und ihren rechtmédBigen Gatten aus dem Lande getrieben hat
Gemeint sind mit dem ersten das protestantische England, mit dem zweiten das

158



katholische Haus Stuart im stammverwandten Schottland. Die verhillte
Schone, eine Wiedergeburt der alten Eriu, ist unter vielen Mddchennamen im
Volk bekannt geworden, am schonsten als Roisin Dubh (Dark Rosaleen) und
Caitlin O'Houlighan.

Wir sehen in aller Klarheit: Von der ersten Kelteneinwanderung zur Zeit
der Thuata Dé Dannan bis zum Sieg der Oranier iiber das Haus Stuart wird
Irland mit einer Frau identifiziert. Sogar auf den Banknoten der Gegenwart
lachelt uns das schmachtende Antlitz einer Schénen im Fransentuch an.

Die magische Gewalt dieser Roschen und Kathchen iiber «Paddys» Herz,
seine romantische Bereitschaft, fiir sie zu leben und zu sterben, ist nur ver-

Steinkreuz, geschaffen zwischen 880 und 920, beim ehemaligen Kloster
von Monasterboice

159



standlich aus dem Aspekt einer keltischirrational empfundenen Mutter Heimat.
Wir diirfen dabei keine Vergleiche anstellen mit unserer schweizerischen
Bodenverbundenheit; denn im armen Irland gibt es keine hochentwickelte
Bauernkultur und kein reiches stadtisches Biirgertum zu verteidigen wie bei
uns, und die irische Geschichte kann nicht Staat machen mit erfolgreichen
Unabhéngigkeitskampfen und sieghaftem Heldentum. Heimat heiit hier Not
und Untergang, Blut und Tranen, alte Kreuze mit dem Jiingsten Gericht dar-
auf und neue mit der Inschrift: «A prayer for X. X. who faught against the
oppressers.» Heimat heiBt im besseren Falle eine heilige Quelle, ein magi-
scher Stein, ein kostbares Manuskript mit byzantinisch anmutenden Band-
ornamenten, ein melancholisches Lied, ein windverwehter Harfenklang. Wer
mochte fertig werden mit dem vielfachen Mana aus tausend geheiligten welt-
lichen und geistlichen Reliquien? Wer will der stillen, sanften Mutterkraft
entgehen, die leiden und warten kann, bis ihre unterschwellige Wirksamkeit
alle unkeltisch rationale Herrschaft der fremden Mdnner bezwungen hat?

Heimat und Herrschaft, Mutterrecht und Mannergewalt, irrationaler See-
lengehalt und rationale Staatsraison, keltische Leidenschaft und unkeltische
Besonnenheit miteinander in Streit — das Drama Irland ist gegeben, von
Strongbow, dem Normannen, iiber Cromwell bis zur mi8lungenen Osterrevo-
lution 1916. Hohepunkte des Leidens unter Cromwell, der es fertig brachte,
alle christlichen Kulturstdtten von einer Kiiste zur andern in Trimmer zu
legen, die glorreichen Griindungen der Heiligen Patrick, Brigid, Columcille,
Finbarr, Kieran, Kevin usf., die im gliicklichen Friihmittelalter aus der heid-
nischen Stein- und Schweineinsel eine fromme «Insula sanctorum» gemacht
hatten. Ich bin wehen Herzens in der gespenstischen Ruinenstadt Clonmacnois
herumgeirrt, dem einstigen Rom des Westens der Welt, das in seinen besten
Zeiten dreitausend geistliche Studenten beherbergte. Ich habe die verwiiste-
ten Kirchen von Monasterboice, Glendalough, Mellifont Abbey gesehen, und
das Market-Cross von Kells, der ehrwiirdigen Griindung Columcilles, an wel-
chem die rebellischen Iren aufgehdngt wurden. Und mit Grauen habe ich die
Worte eines Cromwellschen Offiziers iiber die County Clare gelesen: «Dies
Land ist so arm, daB sich eine Eroberung nicht lohnt. Es hat zu wenig Baume,
die Iren aufzuhdngen, zu wenig Wasser, sie zu ersaufen und zu wenig Erde,
um sie zu verscharren.»

Man muBl diese Dinge wissen, um den unselig verschlungenen Protestan-
ten-England-HaB vieler Iren begreifen zu kénnen. Aber man darf auch der
Hoffnung Ausdruck geben, daB die Zeit alle Wunden heilt, besonders in einem
Land, in dem so viele miitterliche Impulse walten. Denn jede Mutter wird ihre
Kinder lehren, daB nicht der HaB, sondern die Liebe das Fundament aller
menschlichen Ordnung ist.

Und das hat die alte Eriu bereits getan, als sie immer wieder in entschei-
denden Stunden das geistige Erbe der griinen Insel jenen geliebtesten S6hnen
anvertraute, die unfahig zum Hassen sind: den Dichtern und den Mdnchen.
Airmirgin, der erste Seher der Gaelen, hat das Land unter Nomen und Omen
einer Mutter gestellt — Douglas Hyde, der Dichter, wurde der erste politische
Vater des Freistaates. Wo die aufstdndischen Iren zu den Waffen griffen und
zur nackten Gewalt, verloren sie den Kampf, wo sie dichteten und beteten, ge-
wannen sie ihn.

Solange sie diesem Gesetz treu bleiben, wird Innis Fall trotz aller Armut
und Riickstdndigkeit die wundersame und gliickliche Insel der beseelten
Steine, heiligen Kreuze und — saftigen Weiden sein.

160



	Keltisches Erbe in Irland

