
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 69 (1965)

Heft: 6

Artikel: Keltisches Erbe in Irland

Autor: Blum, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rinnen mit der Gegenwart bekannt. Leider ist der uns zur Vertagung stehende Raum
beschränkt, weshalb es nicht möglich war, einen weitern Beitrag der irischen Dichtung
zu widmen. Das irische Volk hat der Welt eine große Zahl von Denkern und Dichtern
geschenkt. James Joyce ist Ire, dann George und Thomas Moore, der Nobelpreisträger

Eugen O'Neill, G. B. Shaw, Jonathan Switt, Oscar Wilde, William Butler Yeats —
um nur einige wenige zu nennen. ME

Keltisches Erbe in Irland
Von Ruth Blum

Auf der Heimreise von der grünen Insel geriet ich im Zuge Holyhead-
London ins Gespräch mit einem alten Herrn. Gebürtiger Holländer und Katholik,

war er seinerzeit vor Hitler nach Irland geflohen und hatte sich dort eine
neue Existenz aufgebaut, eine Fabrik für landwirtschaftliche Maschinen. «Sie
floriert leider nicht, wie sie sollte», meinte er ärgerlich, «denn diese vertrackten

Iren arbeiten lieber in englischen Fabriken als auf der eigenen Scholle.»
Und dann wollte er wissen, was ich in diesem trübseligen Regenloch von Eri,
diesem letzten Überbleibsel von Atlantis, getrieben hätte. Ich versuchte, ihm
mein Interesse für das Keltentum klarzumachen, wobei ich unter anderm den
England-Run der modernen Iren mit der Gallien-Sehnsucht der alten Helvetier
verglich. Gespannt lauschte er, und mählich legte sich seine schlechte Laune.
«Ja», sagte er nachdenklich, «'s ist wohl ein und dieselbe keltische Abenteuerlust,

das, was schon Cäsar das gallische ,novarum rerum cupidi' nannte, das
rastlose Erpichtsein auf Neues Und doch steckt mehr dahinter, aber was?
Erin ist wie ein kompliziertes, inkonsequentes Frauenzimmer, von dem man
nie weiß, was in ihm innerlich vorgeht. Man müßte über zweitausend Jahre
frische Geschichte das Motto setzen: ,Das Erwartete trifft nie ein, aber das
Unmögliche geschieht'.»

*

Ich habe nachträglich manches, was ich in Irland sah und hörte, unter diese
aufschlußreiche Formel gestellt. Im Geiste sah ich wieder die großen Plakate
mit der Inschrift: «Ireland in perii!» (Irland in Gefahr) und vergegenwärtigte
mir die unbefriedigende wirtschaftliche Situation des Landes. Ja, es stimmt:
das Erwartete ist nicht eingetroffen, nämlich der rasche, soziale und ökonomische

Aufschwung nach Abschüttelung der letzten englischen Bindungen. Die
Landwirtschaft liegt immer noch darnieder, die Auswanderungen gehen weiter,

der Lebensstandard ist tief, Ulster will nichts von Eire wissen, und die
Pflege der gälischen Sprache bleibt eine nutzlose Phantasterei. Aber auch die
zweite Hälfte des Orakels hat sich erfüllt: das Unmögliche ist geschehen, Erin
hat nach siebenhundert Jahren Fremdherrschaft seine vollständige Freiheit
erreicht und damit jenes historische Gesetz annulliert, das der alte Mommsen
zusammenfaßte im lapidaren Satz: «Die Kelten haben alle Staaten erschüttert
und keinen begründet.»

Nicht, daß die Ausnahme dieser Regel erst zweitausend Jahre nach dem
Untergang der Festlandkelten (Bibracte, Alesia) geschah, sondern, daß sie
überhaupt geschah und unter welchen Voraussetzungen, ist das Faszinierende
am Phänomen Irland. Sind doch alle Geschichtsschreiber darin einig, daß die
charakterlichen Eigenschaften der Kelten keine günstige Ausgangsbasis schaffen

für einen lebensfähigen Staat. Mommsen nennt die Kelten sogar eine

155



«durch und durch politisch unbrauchbare Nation». Die Qualitäten dieser Rasse

liegen auf einer andern Ebene. Die tiefe Religiosität und die künstlerische
(vorweg dichterische) Begabung der alten Gallier wie der modernen Iren, ihre
rasche Auffassungs- und Einbildungskraft, ihre Fähigkeit der bildnerischen
Abstraktion, ihre ganz mystische Sippen- und Vaterlandsliebe, das alles sind
Gaben des Gefühls und der Intuition, die dem Reich des Irrationalen entstammen.

Und zugleich dem Reich des Mütterlichen, das ein wichtiges keltisches
Urelement darstellt. Es hat sich in der alten Geschichte ausgedrückt in der
Verehrung mächtiger Erd- und Kriegsgöttinnen, wie in der Möglichkeit eines
weiblichen Druidinnenstandes. (Vielleicht wirkten noch mutterrechtliche
Kräfte nach?) Im Irland von heute werden diese alten Strömungen spürbar in
der hohen Verehrung der Mutter Gottes wie der heiligen Brigid als der «Maria

der Gaelen» in der merkwürdigen Tatsache, daß der Glaube an Feen und
Sphärenfrauen von der Kirche freundlich toleriert wird und — last, not least
— in der politischen und wirtschaftlichen Gleichberechtigung der Frau.

In den ältesten irischen Göttermythen spielt eine weibliche Herrscher-Trias
eine wichtige Rolle im Stamme der Thuata Dé Dannan, die nach der Überlieferung

aus Griechenland eingewandert sind, etwa 800 Jahre vor unserer
Zeitrechnung. Banba, Fotla und Eriu heißen sie, diese Gattinnen des Sohnes der
Hasel, des Sohnes der Pflugschar und des Sohnes der Sonne. Stellen sie
vielleicht die drei Kulturstufen der Nomadenzeit, des Ackerbaues und der
Einführung des Eisens dar? Aus der Eriu-Epoche stammt der gewaltige Tumulus
von New Grange im Boyne-Tal, die Begräbnisstätte der Könige von Tara. Ein
grandioses Denkmal prähistorischen Schaffens, für mich faszinierender noch
als das schauerlich-schöne Steinfort Dun Aengus auf der Aran-Insel Inishmore,
das nur fünfhundert Jahre jünger ist. Als ich durch den 62 Fuß langen
Steinplatten-Korridor ins Innere der Grabkammer kroch, spürte ich schaudernd,
was Goethe mit dem «Gang zu den Müttern» meinte. Mitten in der kreuzförmigen

«Kremationshalle» stand die runde Brandschale mit den beiden
Knievertiefungen, worin die Toten in Hockerstellung verbrannt wurden. Der Rauch
entwich durch ein Steinkamin aus überspringenden Steinen. Die Goldurnen,
einst in den Seitenarmen des Kreuzes aufgestellt, wurden im frühen Mittelalter
ein Raub der plündernden Nordmänner. Vom Zentrum aus ist das Tageslicht
des Einganges gerade noch sichtbar in der Größe eines Pennystückes, und
jedes Jahr am 21. Juni beleuchtet die Mittagssonne einen bestimmt fixierten
Stein. Auf den Kalkplatten der Wände und des Daches sind prächtige Gravierungen

angebracht, Zickzackbänder, Fischgratmuster und Spiralen. Die
berühmte Tripel-Spirale soll außerhalb Irlands nur noch vorkommen in den
Königsgräbern von Mykene, in ägyptischen Pyramiden und — in der Schweiz!
Wo?

Die Thuata Dé Dannan haben auch den sagenhaften Lia Fail nach Tara
gebracht, den Schicksalsstein, der brüllte, wenn der rechte Ard Ri oder Hochkönig

ihn betrat. Zum letztenmal geschah dies 1156 bei der Inauguration von
Ruaidhre O'Connor, wie mir dessen direkter Nachkomme in einer Teegesellschaft

in Dublin (Dubh Linn schwarzes Loch) erklärte. Lia Fail — Saxum
fatale — hat der Insel den poetischen Namen Innis Fail oder Schicksalsinsei

156



eingebracht. Er liegt entweder wohlverwahrt im Hägli auf Tara Hill oder —
unter dem Thron von Edward the confessor in Westminster Abbey, London.

Manche Iren glauben auch, der vielbesuchte und bereits halb abgeküßte
Wunderstein von Blarney Castle bei Cork sei von Lia Fail abgebrochen.
Jedenfalls übt er auf die Iren große Anziehungskraft aus. Jedem, der ihn gläubig
küßt, verleiht er die irische (keltische) Nationaltugend der witzigen
Beredsamkeit, die schon dem alten Cato bekannt sein mußte, als er schrieb: «Auf
zwei Dinge geben die Kelten viel, auf das Fechten und auf das geistreiche
Reden!»

Die zweite Kelteneinwanderung geschah — nach der Tradition — von
Spanien her durch die Söhne Müs. Weil, von den Schiffen aus betrachtet, die
Westküste der Kerry Mountains wie ein borstiger «Druim muic», das heißt
Schweinerücken, aussah, tauften die neuen Eroberer das Land zuerst Innis
muic oder Schweinsinsel. Und das war keine Beleidigung, denn die Kelten
hielten von jeher große Dinge auf die Schweinezucht. Schon Cicero berichtet,
daß sie lieber Tag und Nacht mit ihren Säuen in den Eichenwäldern der Po-
ebene verweilten, als feste Städte zu bauen. Wie dem auch sei, dem milesi-
schen Dichter Aimirgin war «Druim muic» doch nicht poetisch genug, und er
taufte die Insel um auf den Namen der schönen, jetzt besiegten Eriu, woraus
erst Erin, dann Eire entstand. Aimirgins Bruder Goidel oder Gael wurde der
Stammvater der Gaelen.

An Stelle der Urmütter Banba, Fotla und Eriu traten — zu Beginn unserer
Zeitrechnung — die noch halb mythologischen Königinnen Medb Cruachna,
Medb Letherg und Macha Mongruad, die Rote, jede in Verbindung mit einer
historischen Königsburg. Medb Cruachna gründete Rath Croghan oder
Cruachan in Co. Roscommon, Connaught. Medb Letherg wird in Verbindung

Eingang zur Grabkammer der Könige von Tara im Boyne-Tal

157



mit Tara in Co. Meath gedacht, der späteren Hauptstadt des ganzen Landes.
Die rote Macha endlich schuf Emain Macha bei Armagh, die Burg der Ulster-
Helden vom Roten Zweig. Am meisten beschäftigte sich die Dichtung mit der
ersten Medb oder Maeve, die sich durch unbändige Vitalität, unverwüstliche
Schönheit — sie bezauberte ihre Helden noch als 98jährige Greisin! — und
zahllose Liebschaften auszeichnete. Ein deutscher Keltologe sagte von ihr:
«Wenn die frommen Iren wüßten, was ihre vergötterte Maeve für ein Weibsbild

war, würden sie endlich aufhören, ihre Töchter nach ihr zu benennen.»
Nun, die ebenso frommen wie traditionstollen Iren wissen es wohl und lieben
sie trotzdem so innig wie die heilige Brigid von Kildare, die ihren Mantel an
einem Sonnenstrahl aufhängen konnte. Auch der Name einer zweiten königlichen

Sünderin, Grainne, findet im Lande weite Verbreitung. Ihre Geschichte,
eingebettet im Sagenkreis von Finn und Ossian, erscheint als interessante
Präfiguration des Tristan-Isolde-Stoffes.

Der mehr unglücklichen als unmoralischen Grainne, die ihrem zwangsmäßig

angetrauten alten Gatten Finn durchging mit dessen Neffen Diarmuid
— ach, sein Fuß war so rasch «wie der Sinn einer schönen Frau zwischen zwei
Männern»! — stattete ich auf Tara Hill ein Besüchlein ab. Im ausgetrockneten
Weiher, in welchem sie einst zu baden pflegte, tätigte ich, bequem im grünen
Klee ausgestreckt, einen köstlichen Mittagsschlaf, über mir den weiten
irischen Himmel voller Schönwetterwolken, neben mir friedlich grasende Lämmer

Mit Medb Cruachna hatte ich weniger Glück. Bei schlechtester Witterung
suchten wir sie in der trostlosesten Einöde von Roscommon auf, zu sechst in
einen rumpelnden alten Austin gepfercht. Auf schmalen, bodenlosen
Feldwegen, durch braune Moorwassertümpel, ratterten wir kreuz und quer in der
Landschaft herum, bis uns endlich ein Torfstecher den Weg zur alten Königsstadt

Rath Cruachan wies. Sie besteht, wie Tara, nur noch aus einer Anzahl
rechteckiger und kreisrunder Erdwälle (Raths), da die Burgen der ersten
christlichen Jahrhunderte aus Holz waren und darum spurlos verschwanden,
während die älteren Duns aus ungemörtelten Steinen zwei Jahrtausenden
trotzten. Durch strömenden Regen, über triefende Ginsterheiden hinweg,
schritten wir den Wällen entlang und fanden wohl zwei Eingänge zu
unterirdischen Grabkammern, konnten diese aber ohne Licht nicht besichtigen. Im
Zentrum der Anlage steht der Inaugurationsstein der Könige von Connaught,
auf welchem der letzte Heidenfürst des Landes die christliche Taufe empfing.

Den dritten, mit Spiralen verzierten Krönungsstein bewunderte ich auf dem
Felsen von Cashel, Co. Tipperary, der viele Grabsteine, Keltenkreuze, einen
Round Tower und die vielbesuchte Cormac's Chapel trägt, die einzige unver
sehrt gebliebene Kirche mit irischer Romanik. Der Stein der Könige von Munster

dient dem ältesten christlichen Kreuz Irlands als Sockel, dem eigenartigen
«Cross of Saint Patrick».

Und noch einmal, anderthalb Jahrtausend nach der Heidin Maeve, feien
die keltischen Urmutter Erins ein geistiges Auferstehen. Sie erscheinen al:

Hauptgestalten einer eigentümlichen Dichtungsart des 16. und 17. Jahrhun
derts, die man «Jakobitische Aisling» nennt. (Aisling bedeutet Traum.) Immer
geschieht dasselbe dabei: dem schlafenden Dichter nähert sich eine verhüllt'
Frau und fleht ihn an, ihr beizustehen im Kampf gegen den Usurpator, der sie

gefangen hält und ihren rechtmäßigen Gatten aus dem Lande getrieben hai
Gemeint sind mit dem ersten das protestantische England, mit dem zweiten da s

158



katholische Haus Stuart im stammverwandten Schottland. Die verhüllte
Schöne, eine Wiedergeburt der alten Eriu, ist unter vielen Mädchennamen im
Volk bekannt geworden, am schönsten als Roisin Dubh (Dark Rosaleen) und
Caitlin O'Houlighan.

Wir sehen in aller Klarheit: Von der ersten Kelteneinwanderung zur Zeit
der Thuata Dé Dannan bis zum Sieg der Oranier über das Haus Stuart wird
Irland mit einer Frau identifiziert. Sogar auf den Banknoten der Gegenwart
lächelt uns das schmachtende Antlitz einer Schönen im Fransentuch an.

Die magische Gewalt dieser Röschen und Käthchen über «Paddys» Herz,
seine romantische Bereitschaft, für sie zu leben und zu sterben, ist nur ver-

Steinkreuz, geschaffen zwischen 880 und 920, beim ehemaligen Kloster
von Monasterboice

159



ständlich aus dem Aspekt einer keltischirrational empfundenen Mutter Heimat.
Wir dürfen dabei keine Vergleiche anstellen mit unserer schweizerischen
Bodenverbundenheit; denn im armen Irland gibt es keine hochentwickelte
Bauernkultur und kein reiches städtisches Bürgertum zu verteidigen wie bei
uns, und die irische Geschichte kann nicht Staat machen mit erfolgreichen
Unabhängigkeitskämpfen und sieghaftem Heldentum. Heimat heißt hier Not
und Untergang, Blut und Tränen, alte Kreuze mit dem Jüngsten Gericht darauf

und neue mit der Inschrift: «A prayer for X. X. who faught against the
oppressers.» Heimat heißt im besseren Falle eine heilige Quelle, ein magischer

Stein, ein kostbares Manuskript mit byzantinisch anmutenden
Bandornamenten, ein melancholisches Lied, ein windverwehter Harfenklang. Wer
möchte fertig werden mit dem vielfachen Mana aus tausend geheiligten
weltlichen und geistlichen Reliquien? Wer will der stillen, sanften Mutterkraft
entgehen, die leiden und warten kann, bis ihre unterschwellige Wirksamkeit
alle unkeltisch rationale Herrschaft der fremden Männer bezwungen hat?

Heimat und Herrschaft, Mutterrecht und Männergewalt, irrationaler
Seelengehalt und rationale Staatsraison, keltische Leidenschaft und unkeltische
Besonnenheit miteinander in Streit — das Drama Irland ist gegeben, von
Strongbow, dem Normannen, über Cromwell bis zur mißlungenen Osterrevo-
lution 1916. Höhepunkte des Leidens unter Cromwell, der es fertig brachte,
alle christlichen Kulturstätten von einer Küste zur andern in Trümmer zu
legen, die glorreichen Gründungen der Heiligen Patrick, Brigid, Columcille,
Finbarr, Kieran, Kevin usf., die im glücklichen Frühmittelalter aus der
heidnischen Stein- und Schweineinsel eine fromme «Insula sanctorum» gemacht
hatten. Ich bin wehen Herzens in der gespenstischen Ruinenstadt Clonmacnois
herumgeirrt, dem einstigen Rom des Westens der Welt, das in seinen besten
Zeiten dreitausend geistliche Studenten beherbergte. Ich habe die verwüsteten

Kirchen von Monasterboice, Glendalough, Mellifont Abbey gesehen, und
das Market-Cross von Keils, der ehrwürdigen Gründung Columcilles, an
welchem die rebellischen Iren aufgehängt wurden. Und mit Grauen habe ich die
Worte eines Cromwellschen Offiziers über die County Cläre gelesen: «Dies
Land ist so arm, daß sich eine Eroberung nicht lohnt. Es hat zu wenig Bäume,
die Iren aufzuhängen, zu wenig Wasser, sie zu ersäufen und zu wenig Erde,
um sie zu verscharren.»

Man muß diese Dinge wissen, um den unselig verschlungenen
Protestanten-England-Haß vieler Iren begreifen zu können. Aber man darf auch der
Hoffnung Ausdruck geben, daß die Zeit alle Wunden heilt, besonders in einem
Land, in dem so viele mütterliche Impulse walten. Denn jede Mutter wird ihre
Kinder lehren, daß nicht der Haß, sondern die Liebe das Fundament aller
menschlichen Ordnung ist.

Und das hat die alte Eriu bereits getan, als sie immer wieder in entscheidenden

Stunden das geistige Erbe der grünen Insel jenen geliebtesten Söhnen
anvertraute, die unfähig zum Hassen sind: den Dichtern und den Mönchen
Airmirgin, der erste Seher der Gaelen, hat das Land unter Nomen und Omen
einer Mutter gestellt — Douglas Hyde, der Dichter, wurde der erste politische
Vater des Freistaates. Wo die aufständischen Iren zu den Waffen griffen und
zur nackten Gewalt, verloren sie den Kampf, wo sie dichteten und beteten,
gewannen sie ihn.

Solange sie diesem Gesetz treu bleiben, wird Innis Fall trotz aller Armut
und Rückständigkeit die wundersame und glückliche Insel der beseelten
Steine, heiligen Kreuze und — saftigen Weiden sein.

160


	Keltisches Erbe in Irland

