Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 66 (1961-1962)

Heft: 4

Artikel: Goethe in unserem Alltag

Autor: Attenhofer, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-317034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-317034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Goethe in unserem Alltag
Von Adolf Attenhofer

Gerne bringen wir in der ersten Nummer zu Beginn des neuen Jahres den Vor-
trag «Goethe im Alltag» von Adolf Attenhofer, dessen Todestag sich 1960 zum
zehnten Male gejiahrt hat. Der Verfasser wirkte als Professor an der Kantons-
schule Chur, seine literarischen Vortrige sind unvergessen und auch als Lyriker
war Prof. Attenhofer bekannt.

Ob das, was ich hier bieten kann, «Betrachtung» genannt werden kann oder «Plau-
derei», am Ende gar «Erbauungsstunde», kitmmert mich nicht. Hier gilt ein tiefes
und darum viel miBbrauchtes Goethe-Wort: «Name ist Schall und Rauch.» «Um-
nebelnd Himmelsglut», fihrt Goethe fort. Auf «Himmelsglut» freilich mag und kann
ich keinen Anspruch machen. Zwar sollen Sie vor allem von Goethe selbst, ich
meine von und aus seinen Werken, moglichst viel héren. Ein Dichter ist ja nicht
dazu da, dal man moglichst viel iiber ihn spreche, und wiire es auch in den héch-
sten, lobenden Ténen, sondermn daBl man ihn lese und irgendwie Geist von seinem
Geist zu werden suche. «Wir wollen weniger erhoben und fleiBBiger gelesen sein»,
meint ja schon Lessing. Es handelt sich fiir mich ja nicht um eine wissenschaftliche
Darstellung des Lebens, das am 28. August 1749 in Frankfurt am Main seinen An-
fang nahm und am 22. Mirz 1832 durch den Tod ins groBe Unbekannte einging.
Es handelt sich auch nicht um ein philosophisches Ergriibeln und Zergriibeln des
Goetheschen Denkens, sondern eben um das Leben, die Lebensnotwendigkeit in
unserem Alltag. Ein Schreibender aber, der nicht imstande ist, unseren Alltag zu
begleiten, ihm Freude, Trost, Schonheit und héhere Weihe zu geben, mag ein
Schriftsteller, ein Literat, vielleicht eine Fundgrube fiir literarische Geniif}linge sein,
einen «Dichter» wiirde ich ihn nicht nennen. Und gerade, was unsern Alltag zu be-
reichern, in eine hohere Seinswelt zu heben vermag, ist vielleicht das Tiefste und
Letzte, was ein Dichter geben kann. Taucht es doch zu gegebener Zeit immer wie-
der auf, enthiillt neue Seiten und damit neue Wirkungskraft.

Ein Dichter ist vieles. Man kann iiber das Wesen des Dichters Binde schreiben.
Sie sind alle verschieden und kénnen doch alle richtig sein. Denn ein Dichter ist in
erster Linie ein «Mensch» im unerschopflichen Vollsinn des Wortes. Ein romischer
Dichter des Altertums l4dBt eine seiner Gestalten sprechen: «Ich bin ein Mensch;
nichts Menschliches soll mir fremd sein.» Das ist der Dichter, dem nichts Mensch-
liches fremd ist. Und was wiire uns Menschen mehr gemeinsam als die Notwendig-
keit des Kampfes, der ja nicht immer nur ein «Kampf ums Dasein» im Sinne des
groBen englischen Naturforschers Darwin ist. «<Mensch sein heift ein Kimpfer sein»,
hat Goethe in seinem «West-ostlichen Diwan» geschrieben.

Macht nicht so viel Federlesen!
Setzt auf meinen Leichenstein:

Dieser ist ein Mensch gewesen,
Und das heifit ein Kampfer sein.

Kimpfer aber sind wir alle, soweit wir wahrhaft Menschen sind. Wir diirfen nur nie
vergessen, dall durchaus nicht alle zweibeinigen, ungefiederten Wesen auch wahr-
haft Menschen sind.

Sicherlich, wenn wir das Leben Goethes mit dem Schillers vergleichen, fillt uns
sofort auf, wie angenehm die duBeren Verhiltnisse des dlteren Dichters waren, ver-
glichen mit denen des zehn Jahre jiingeren spiteren Freundes. Aber Goethe weil,

98



warum er sagt, wenn er sein Leben iiberblicke, sei es eigentlich nur eine Reihe von
wenigen gliicklichen Tagen gewesen. Ist doch seine sonst so schéne Jugend schon
voll von bitteren Erfahrungen: geistige Konflikte mit dem strengen, pedantisch-
vornehmen Vater; dieser durch seine Starrheit in politischen Fragen einmal in
Todesgefahr; ein rithrendes, tief ergreifendes, in seinem Ausgang iiberaus bitteres
Liebeserleben; Krankheit, die den Jingling an den Rand des Grabes fiihrt;
das Studium eines ungeliebten Fachs — Goethe war Jurist; erschiitternde
Liebeserlebnisse des jungen Dichters in Leipzig, Wetzlar und StraBburg, aber
nie ein simples Sichgehenlassen, immer ein Fruchtbarwerden in unverginglichen
Dichtungen. Mit dem Bittersten, was auf dem Menschen lasten kann, mit der Sorge,
war Goethe immer vertraut, wenn es auch keine Geldsorgen waren. Am Hang des
Ettersberges bei Weimar schrieb Goethe am 12. Februar 1776 das in jeder Hinsicht
uniibertrefflich schone Gedicht

Wandrers Nachtlied
Der du von dem Himmel bist,
Alles Leid und Schmerzen stillest,
Den, der doppelt elend ist,
Doppelt mit Erquickung fiillest,
Ach, ich bin des Treibens miide!
Woas soll all der Schmerz und Lust?
SiiBer Friede,
Komm, ach komm in meine Brust!
(Fest-Ausgabe 1, 52)

Also mit 27 Jahren, ein Mann in den besten Jalren, in angesehenster Stellung, ge-
tragen von der Bewunderung der Zeitgenossen. Und vier Jahre spiter schreibt er
auf die rohe Bretterwand einer kleinen Jagdhiitte das ebenso tiefe, ebenso leidvolle
und durch seine Klang- und Formschonheit alles Leid verklirende Lied:

Uber allen Gipfeln
Ist Ruh,
In allen Wipfeln
Spiirest du
Kaum einen Hauch;
Die Vogelein schweigen im Walde.
Warte nur, balde
Ruhest du auch. -
(Fest-Ausgabe 1, 53)

Das ist der sogenannte «gliickliche» Goethe! Das aber sind auch Dichtungen, die
unsern Alltag reich machen, ihm Weihe und Stille geben kénnen. Gerade das ist
das GroBBe und Wunderbare echter Dichtung, dal3 es nie sogenannte heitere oder
gar lustige Dichtungen sind, die uns iber das Leid hinweghelfen, sondern Form-
vollendungen, die selbst aus dem Leid geboren sind. «Trost in Trinen» betitelt
Goethe ein Gedicht in tiefster Wahrheit; denn nur Mitschwingen im Rhythmus
fremden Leides l6st eigenes Leid, nicht Frohlichkeitsgedudel und Klingklang voll
innerer Leere.

Wie kommt’s daB du so traurig bist,
Da alles froh erscheint?

Man sieht dir’s an den Augen an,
GewiB, du hast geweint.

99



Und hab ich einsam auch geweint,
so ist’s mein eig'ner Schmerz,
Und Trinen flieBen gar so siiB,
Erleichtern mir das Herz.
(Fest-Ausgabe 1, 46)

Das Gedicht «Uber allen Gipfeln ist Ruh» hat iibrigens ein ergreifendes Nach-
spiel. 1780 hat Goethe die goldenen Zeilen auf das rohe Wandbrett geschrieben.
Nach fiinfzig Jahren kam er wieder in die Gegend. Dann fragte er, ob man nicht
bequem zu Wagen auf den Kickelhahn — dort stand die Jagdhiitte — fahren kénne.
Man fuhr hinauf. Und nun lassen wir den Berichterstatter selbst sprechen, weil uns
kaum etwas den schlichten Menschen Goethe so nahe bringen kann, wie diese
Szene:

«Ganz bequem waren wir so bis auf den hdchsten Punkt des Kickelhahns gelangt, als
er ausstieg, sich erst an der kostbaren Aussicht auf dem Rondel ergotzte, dann tber die
herrliche Waldung freute und dabei ausrief: ,Ach! Hitte doch dieses Schone mein guter
GroBherzog Karl August noch einmal sehen konnen!” Hierauf fragte er: ,Das kleine Wald-
haus muB hier in der Nihe sein? Ich kann zu FuB dahin gehen und die Chaise soll hier so
lange warten, bis wir zuriickkommen.” Wirklich schritt er rustig durch die auf der Kuppe
des Berges ziemlich hoch stehenden Heidelbeerstrauche hindurch, bis zu dem wohlbekann-
ten zweistockigen Jagdhause, welches aus Zimmerholz und Bretterbeschlag besteht. Eine
steile Treppe fithrt in den oberen Teil desselben. Ich erbot mich, ihn zu fiithren; er aber
lehnte es mit jugendlicher Munterkeit ab, ob er gleich tags darauf seinen 82. Geburtstag
feierte, mit den Worten: ,Glauben Sie ja nicht, daB ich die Treppe nicht steigen konnte;
das geht mit mir noch recht sehr gut’ Beim Eintritt in das obere Zimmer sagte er: ,Ich
habe in friiherer Zeit in dieser Stube mit meinem Bedienten im Sommer acht Tage gewohnt
und damals einen kleinen Vers hier an die Wand geschrieben. Wohl mochte ich diesen Vers
nachmals sehen, und, wenn der Tag darunter bemerkt ist, an welchem es geschehen, so haben
Sie die Giite, mir solchen aufzuzeichnen.” Sogleich fithrte ich ihn an das siidliche Fenster
der Stube, an welchem links mit Bleistift geschrieben steht:

Uber allen Gipfeln

Ist Ruh,

In allen Wipfeln

Spiirest du

Kaum einen Hauch!

Die Vigelein schweigen im Walde.
Warte nur, balde

Ruhest du auch.
D. 7. September 1780 Goethe

Goethe iiberlas diese wenigen Verse, und Trinen flossen iiber seine Wangen. Ganz langsam
zog er sein schneeweiBes Taschentuch aus seinem dunkelbraunen Tuchrock, trocknete sich
die Trinen und sprach in sanftem, wehmitigem Ton: ,Ja, warte nur, balde ruhest du auch!’
schwieg eine halbe Minute, sah nochmals durch das Fenster in den diisteren Fichtenwald
und wendete sich darauf zu mir mit den Worten: ,Nun wollen wir wieder gehen.’

(Amelung, «Goethe als Personlichkeit»)
Ja, Goethe waren Sorge, Leid und Kummer tief vertraute Begleiter seines Le-
bens. November 1788 bringt die schonen Verse:
Weichet, Sorgen von mirl —
Doch ach! den sterblichen Menschen
LaBt die Sorge nicht los, eh ihn das Leben verliBt.
: (Prop. 6)
Nun mag man bemerken, wie es auch stimmt, es handle sich in diesem Vers ja nur
um Liebessorgen, aber dann ist das Wortchen «nur» héchstens und auch nicht

100



immer beim Durchschnittsmenschen am Platz. Fiir einen wahren Menschen liegt
auch da eine Welt von Leid versenkt. Doch auch noch in dem gewaltigen Alters-
werk Goethes, mit dem sein Leben abschlief3t, im II. Faust, steigt das unheimlich
drohende Wort wieder auf. Vier graue Weiber erscheinen: Mangel, Schuld, Sorge,
Not.

Die Tiir ist verschlossen, wir konnen nicht ein,
Drin wohnet ein Reicher, wir mogen nicht rein.

Die Sorge aber spricht:

Ihr Schwestern, ihr konnt nicht und diirft nicht hinein.
Die Sorge, sie schleicht sich durchs Schliisselloch ein.

Das michtige Gesprich zwischen Faust und der unabweisbaren Sorge mogen Sie
am gegebenen Ort selbst nachlesen. Aber Goethe war nie ein Kopfhinger, wenn
auch oft ein vom Schmerz geschiittelter Mensch. Wenn wir nur daran denken, dal3
sie alle vor ihm dahingegangen, die er geliebt — und so zu lieben, wie es der
Geistestiefe und Geisteswelt eines Goethe vergonnt war, vermogen wohl wenige —:
seine Frau Christiane, sein ungliicklicher Sohn August, sein Herzog, in dessen
Dienst er wohl vierzig Jahre die ganze Kraft aufgeboten hatte, und wohl vor allem
Schiller, mit dem sich das Verhiltnis zu einer wundervollen, fruchtbaren Freund-
schaft entwickelt hatte. Von Goethes Verhalten bei Schillers Tod zu lesen, hat fiir
mich immer etwas Ergreifendes. Am 29. April 1805 hatten sich die Freunde noch
gesehen. Keiner ahnte, daBB es die letzte Begegnung sein sollte. Am 9. Mai starb
Schiller. Niemand wagte es, Goethe, der selbst krank war, die Nachricht zu bringen.
Der Schweizer Maler Heinrich Meyer, der bei Goethe war, wurde herausgerufen,
brachte es aber nicht iiber sich, zuriickzukehren. Der Kranke merkte die herrschende
Verwirrung und sagte: «Ich merke schon, Schiller muB3 sehr krank sein.» Offenbar
ahnte er das Schlimmste, horte man ihn doch in der Nacht weinen. Am Morgen
sagte er zu seiner Freundin: «Nicht wahr, Schiller war gestern sehr krank?» Die
Freundin bricht in Trinen aus. Da fragt Goethe heftig: «Er ist tot?» — «Sie haben
es gesagt», ist die Antwort. «Er ist tot», sagt Goethe und schligt die Hinde vor das
Gesicht. Ein alter Mann, der weint, ist etwas Herzbewegendes, und erst ein Mann
wie Goethe! Thm saBBen die Trinen nicht locker. Was fiir eine Erfahrung, was fiir
eine Leidensfihigkeit muB ein Mann gehabt haben, der das ins Herz schneidende
«Harfnerlied» geschrieben.

Wer nie sein Brot mit Trinen aB,

Wer nie die kummervollen Nichte

Auf seinem Bette weinend saB,

Der kennt euch nicht, ihr himmlischen Miichte!

Ihr fithrt ins Leben uns hinein,
Ihr laBt den Armen schuldig werden,
Dann iiberlaBt ihr ihn der Pein:
Denn alle Schuld riicht sich auf Erden.
(Fest-Ausgabe 1, 274)

Doch kehren wir zu Goethes jiingern Jahren zuriick. Auch er hatte seine Sturm-
und Drangzeit. Aber es war nicht wie bei den Jinglingen unserer Zeit hohles, auf-
geblasenes Getue, es war Leistung. Dieser Zeit verdanken wir den «Gétz» und den

101



«Werther». Sturm und Drang, sicher, aber welche Tiefe, freilich nur dem geiibten
Ohr erfaB8bar, welche Abgeklirtheit ist doch schon in den beiden Werken! Der Ge-
fahren des Genietums und Geniegetues war sich Goethe frith bewuf3t. 1797 schreibt
er:
Warum will sich Geschmack und Genie so selten vereinen?
Jener fiirchtet die Kraft; dieses verachtet den Zaum.
(Fest-Ausgabe 1, 202)

Und wie hat sich Goethe aus den Gefahren des Genie- und Originaldrangs heraus-
gerungen! Da gebe ich Thnen ein Gedicht mit, das es wohl wert ist, auch in unsemn
Zeiten gewiirdigt zu werden. Goethe hat seine Kunst, wie jeder echt Kiinstler, un-
heimlich ermnst genommen, im Sinne einer Verpflichtung zur klaren Selbstkritik. So
hat ihn denn auch die Menge derer geiirgert, die sich zum Dichter berufen fiihlten
und dabei alles eher als auserwilhlt waren. Diesen Auch-Dichtern, mégen sie auch
in den heutigen Tagen leben, wo ihre Zahl uniiberblickbar geworden ist, gilt das
entriistete Wort:
Jung und Alte, GroB und Klein, haBliches Gelichter!

Niemand will ein Schuster sein, jedermann ein Dichter.
(Prop. 27, p. 19)

Die grofSte Abneigung empfindet Goethe gegen eine Unart, die nicht zuletzt auch
unsere Zeit verseucht, die Sucht, um jeden Preis originell zu sein, wire es auch auf
Kosten des Geschmacks und vor allem der Klarheit. Nicht umsonst hat er das Wort
geprigt: «Wir bekennen uns zu dem Geschlecht, das aus dem Dunkeln ins Helle
" strebt.» Und jetzt das Albumblatt, das er «den Originalen» stiftet:

Ein Quidam sagt: <Ich bin von keiner Schule!
Kein Meister lebt, mit dem ich buhle;

Auch bin ich weit davon entfernt,

DaB ich von Toten was gelernt.»

Das heiBt, wenn ich ihn recht verstand:

«Ich bin ein Narr auf eig’ne Hand.»
(Fest-Ausgabe, 2, 73)

Doch wer war originaler als Goethe? Und hat nicht gerade er das stolze Wort
geschrieben:
Volk und Knecht und Uberwinder
Sie gestehn, zu jeder Zeit:
Hochstes Gliick der Erdenkinder
Sei nur die Personlichkeit.

Jedes Leben sei zu fiihren,
Wenn man sich nicht selbst vermiBt;
Alles konne man verlieren,
Wenn man bliebe, was man ist.
(eDiwan», Fest-Ausgabe 3, p. 86)

DaB es sich da aber nicht um eitle Originalitidtsnarrheit, um sture Selbstbesessenheit
handeln kann, zeigt das tiefe Wort:
Und so lang du dies nicht hast,
Dieses: stirb und werde!
Bist du nur ein triiber Gast
Auf der dunklen Erde.
(«Diwan», Fest-Ausgabe 4, 33)

102



Und noch michtiger, stolz bescheiden, klingt es aus den wie erhabene Musik hin-
rauschenden Versen der am 8. August 1784 entstandenen «Zueignung»; da spricht
die Gottin, die dem Dichter erscheint, von der er in einem Anflug leichter Person-
lichkeitsiiberhebung sagt:

Ach, da ich irrte, hatt’ ich viel Gespielen,

Da ich dich kenne, bin ich fast allein;

Ich muB mein Glick nur mit mir selbst genieBen,

Dein holdes Licht verdecken und verschlieBen.

(Fest-Ausgabe 1, 2)

Nun aber die Antwort der Gottin:

Sie lidchelte, sie sprach: <Du siehst, wie klug,
Wie notig war’s, euch wenig zu enthiillen!
Kaum bist du sicher vor dem grobsten Trug,
Kaum bist du Herr vom ersten Kinderwillen,
So glaubst du dich schon Ubermensch genug,
Versaumst, die Pflicht des Mannes zu erfiillen!
Wieviel bist du von andern unterschieden?
Erkenne dich, leb mit der Welt in Frieden!»

Bei allem Selbstgefiihl — von Goethe haben wir ja den viel miB3verstandenen
und noch mehr miflbrauchten Satz: «Nur die Lumpen sind bescheiden»; man ver-
giBt, daB der Vers folgt: «Brave freuen sich der Tat», und daB3 der Anfang lautet:

Frisch! der Wein soll reichlich flieBen!
Nichts VerdrieBlichs weh uns an!
Sage, willst du mitgenieBen,
Hast du deine Pflicht getan?
(Fest-Ausgabe 1, 74 {f.)

Nochmals: bei allem BewuBtsein seiner Originalitit, seines Personlichkeitswertes,
war Goethe nichts weniger als eingebildet. Bekannt ist ja das feine, kluge Gedicht
iiber seine eigene Originalitiit:

Vom Vater hab ich die Statur,
Des Lebens ernstes Fiihren,
Vom Miitterchen die Frohnatur
Und Lust zum fabulieren.
Urahnherr war der Schonsten hold,
Das spukt so hin und wieder,
Urahnfrau liebte Schmuck und Gold,
Das zuckt wohl durch die Glieder.
Sind nun die Elemente nicht
Aus dem Komplex zu trennen,
Was ist denn an dem ganzen Wicht
Original zu nennen?

(Fest-Ausgabe 2, 250)

Ins gleiche Kapitel hinein gehort auch der Spruch «Gesellschaft»:

Aus einer groBen Gesellschaft heraus

Ging einst ein stiller Gelehrter nach Haus.

Man fragte: «Wie seid Ihr zufrieden gewesen?»

— «Wiren’s Biichers, sagte er, «ich wiird” sie nicht lesen.»

103



Wie anspruchslos ist man heute in bezug auf Gesellschaft wie auf Biicher gewor-
den! Und immer ist es natiirlich gute Gesellschaft und sind es gute Biicher, ohne
daB3 man sich klar macht, da3 auf diesen beiden Gebieten eigentlich nur das Beste
gut genug sein diirfte. Also auch ein Spruch fiir den Alltag.

Mit Recht sagt Robert Petsch, einer der bedeutendsten Goethe-Forscher, daB
Goethe der Umgang mit Kindern und mit einfachen Leuten am leichtesten gewor-
den sei. So wollen wir auch da ein paar Friichte fiir unsern Alltag zu pfliicken
suchen. Wer kennt nicht den «Getreuen Eckart» (Fest-Ausgabe 1, 113) oder die
«Wandelnde Glocke» (Fest-Ausgabe 1, 112), die heute noch warm zu Kinderherzen
sprechen. Aber ich denke nicht zuletzt an ein anderes Gedicht, an «Epiphanias»,
also ein Gedicht zum Dreikonigstag, das sich so prichtig zur Auffithrung mit ver-
teilten Rollen in der Weihnachtszeit eignen wiirde (Fest-Ausgabe 1, 80f.). Aber
Goethe hat sich auch sehr ernsthaft mit Erziehungsfragen beschiftigt. Ich erinnere
nur an seinen priachtigen Ausspruch, der eigentlich den Anfang und die Wurzel aller
Erziehungsmoglichkeit bedeutet, wie die moderne Vererbungslehre immer mehr
nachweist:

Man konnt’ erzogene Kinder gebiren,

Wenn die Eltern erzogen wiiren.
(Fest-Ausgabe 2, 227)

Wie wenig aber Goethe mit der modernen Unart einverstanden gewesen wire, dal3
man Kinder und Halbwiichsige schon als «Kiinstler» auftreten 148t, zeigt uns eine
kleine Begebenheit aus seinem Leben:

«Wo friihreife Kinder gleichsam als Puppen vorgefiihrt wurden, konnte er sie mit Hef-
tigkeit ablehnen; das muBte auch Karoline von Humboldt erfahren, als sie ihr Tochterlein
in Goethes Gegenwart Schillersche Verse hersagen lieB. ,Welche Unverschimtheit!” rief
Goethe nachher; ,wire dieser kleine Balg nicht wert, daB man ihm die Rute applizierte?
Stellt sie sich so keck vor mich hin und deklamiert mir diese Geschichten vor!” Es war der
Widerwille des Mannes, der in allem das Unmittelbare und NaturgemiiBe suchte, gegen die

gesellschaftliche Gespreiztheit und Ziererei.»
(Fest-Ausgabe 1, 65)

Ausfiihrlicher auf pidagogische Probleme eingetreten ist Goethe erst in seinem
hohen Alter, in seinem Roman «Wilhelm Meisters Wanderjahre», der 1829, drei
Jahre vor dem Tode des Dichters, erschienen ist. Doch vorher haben wir etwas
nachzuholen. 1786 bis 1788 machte Goethe eine Reise nach Italien. Sicherlich kon-
nen wir trotz der fluchtartigen Abreise nicht von einem «Bruch» mit der Vergangen-
heit sprechen. Aber ebenso sicher ist es, daB Goethe unter dem Einflu3 der neuen
Welt zu einem neuen Anfang seines Lebens gelangt, in eine neue Welt hinein-
wichst, die man wohl als die des «klassischen» Goethe bezeichnen mag. Da konnten
die schon friiher geschriebenen Verse in ihm wieder aufklingen:

Schaff, das Tagwerk meiner Hinde,
Hohes Gliick, daB ich’s vollende!

Seine «Iphigenie» hat er schon 1779 geschrieben, aber noch in Prosa. Aus Italien
bringt er sie in der herrlichen, uns allen vertrauten Form zuriick. Aber auch am
«Faust» hat Goethe in Italien gearbeitet; der «Egmont» ist vollendet worden, und
der «Tasso» hat die entscheidende Gestalt erhalten. Was Goethe gefunden, ist das
MaB, die Klarheit und jenes Ideal, das wir wohl mit dem Fremdwort « Humanismus»

104



bezeichnen diirfen, und das vielleicht am tiefsten ausgesprochen ist in der Widmung
der «Iphigenie» an den Schauspieler Kriiger am 31. Miirz 1827:

Was der Dichter diesem Bande

Glaubend, hoffend anvertraut,

Werd’ im Kreise deutscher Lande

Durch des Kiinstlers Wirken laut.

So im Handlen, so im Sprechen

Liebevoll verkiind’ es weit:

Alle menschlichen Gebrechen

Sithnet reine Menschlichkeit. »

(Fest-Ausgabe 2, 409)

Wohl wird auch jetzt noch die irdische Einzelliebe, die ihn so oft bis ins Innerste
durchwiihlt, den Dichter nicht verlassen, ja in seinem hochsten Alter wird sie ihn
heimsuchen, aber nicht mehr nur als wilde Leidenschaft, sondern als eine herrlich
ewige Macht, die seinen Geist im Grunde iber alles Irdische hinaustrigt ins All-
gemeine, Gottlich-Menschliche und hinein in das, wovon wir noch héren werden,
in die: Entsagung. Das Ergebnis aber dieser letzten Liebe des 74jihrigen zu der
19jdhrigen Ulrike von Levetzow ist die sogenannte «Marienbader Elegie», eines der
wundervollsten Gedichte Goethes, dem er nicht umsonst ein Wort aus seinem
«Tasso» als Motto vorgesetzt: «Und wenn der Mensch in seiner Qual verstummt,
gab mir ein Gott zu sagen, was ich leide.» In dieser Elegie finden sich auch jene
erhabenen Verse, die uns vom Wesen des alten Goethe tiefsten AufschluBB geben:

In unsers Busen Reine wogt ein Streben,
Sich einem Hohern, Reinern, Unbekannten
Aus Dankbarkeit freiwillig hinzugeben,
Entritselnd sich dem ewig Ungenannten;
Wir heiBens: fromm sein!

Aber da sind wir schon beim Goethe seines Lebensabends und kehren zuriick zu
dem Goethe, der die Friichte erntet, die seine Italienfahrt gezeitigt. Jetzt wird er
auch der mustergiiltige Staatsdiener in seinem Ministeramt, das man im Glanze
seiner Pflichttreue viel zu wenig zu wiirdigen pflegt. Er hat gelebt nach seinem

eigenen schonen Wort:
Und nun sei ein heiliges Vermiichtnis
Briiderlichem Wollen und Gedichtnis:
Schweren Dienstes tigliche Bewahrung;
Sonst bedarf es keiner Offenbarung.

Das schwere, groBe, edle Wort «Pflicht» ersteht vor uns. Was aber ist «Pflicht»?
«Die Forderung des Tages!» antwortet Goethe in erhabener Wucht. Wo aber findet
man «Pflicht»? «Wo man liebt, was man sich selbst befiehlt.» Das bloBe Erfiillen
eines Mul3 geniigt also nicht. Und wenn die Pflicht getan ist, bleibt immer noch ein
Rest: «Erfiillte Pflicht empfindet sich immer noch als Schuld, weil man sich nie
ganz genug getan.» Das sind nun schon Altersworte Goethes. In lichelnder Weh-
mut, wie sie aus dem ergebenen Worte spricht:

Noch ist es Tag, da rithre sich der Mann!
Die Nacht tritt ein, wo niemand wirken kann.

und aus dem andern:

Der Mensch erfihrt, — er sei auch wer er mag, —
Ein letztes Gliick und einen letzten Tag.

105



empfand er die wachsende Last der Jahre, und im Alter werden wir uns gern in
unserm Alltag, der dem Letzten immer nihergleitet, von den anmutig-schwer-
miitigen Versen begleiten lassen:

Die Jahre
Die Jahre sind allerliebste Leut:
Sie brachten gestern, sie bringen heut,
Und so verbringen wir Jiingern eben
Das allerliebste Schlaraffenleben.
Und dann fillt's den Jahren auf einmal ein,
Nicht mehr wie sonst bequem zu sein;
Wollen nicht mehr schenken, wollen nicht mehr borgen,
Sie nehmen heute, sie nehmen morgen.
(Fest-Ausgabe 2, 77)
und
Das Alter
Das Alter ist ein hoflicher Mann:
Einmal iibers andre klopft er an,
Aber nun sagt niemand: Herein!
Und vor der Tiire will er nicht sein.
Da klinkt er auf, tritt ein so schnell,
Und nun heiBt’s, er sei ein grober Gesell.
(Fest-Ausgabe 2, 78)

Das eigentliche Alterswerk Goethes ist das schon genannte «Wilhelm Meisters
Wanderjahre», und dessen Untertitel lautet: «Die Entsagenden». Es ist ein Erzie-
hungswerk im héchsten Sinne des Wortes, und das letzte Ziel der Erziehung ist
Ehrfurcht, Ehrfurcht vor dem iiber uns, dem unter uns, Ehrfurcht vor dem uns
gleichen. Nur so kann der Mensch ein echtes Glied der menschlichen Gemeinschaft
werden, und das ist eben das letzte Ziel aller Erziehung. Dies Ziel zu erreichen,
muB aber jeder irgendwie entsagen. Sittliche Besonnenheit und MiBigung, darin be-
steht die Entsagung. Die tiefste Grundlage aber ist wieder die Humanititsidee. Hier
sei noch das tiefe Wort vom SchluB8 des «Faust» eingefiigt: «Wer immer strebend
sich bemiiht, den kénnen wir erlosen.» — Wie aber sieht nun Goethe das Leben als
Ganzes an, welche Stellung nimmt er zu ihm ein? Zwischen 1820 und 1824 hat
Goethe in seinen «Zahmen Xenien» geschrieben:

Von heiligen Minnern und von weisen
LieB ich mich recht gemn unterweisen;
Aber es miiBte kurz geschehn,
Langes Reden will mir nicht anstehn.
Wornach soll man am Ende trachten?
Die Welt zu kennen und sie nicht verachten.
(Prop.-Ausgabe 29, 24)

Zum 25. Oktober finden wir:

Willst du dir ein gut Leben zimmern,

MuBt ums Vergang’ne dich nicht bekiimmern,
Und wire dir auch was verloren.

Erweise dich wie neu geboren;

Was jeder Tag will, sollst du fragen,

Was jeder Tag will, wird er sagen;

106



MuBt dich an eigenem Tun ergitzen,
Was andre tun, das wirst du schitzen;
Besonders keinen Menschen hassen.
Und das iibrige Gott iiberlassen.
(Fest-Ausgabe 2, 413)

Da treffen wir auf den Namen «Gott», der fiir Goethe immer das denkbar Hochste

bezeichnete. Am wunderbarsten aber gibt er seinem Empfinden des Gottlichen Aus-
druck in dem Gedicht:

Wenn im Unendlichen dasselbe
Sich wiederholend ewig flieBt,
Das tausendfiltige Gewdlbe
Sich kriftig ineinander schlieBt;
Strémt Lebenslust aus allen Dingen,
Dem kleinsten wie dem groBten Stern,
Und alles Dringen, alles Ringen
Ist ewige Ruh in Gott dem Herrn.
(Fest-Ausgabe 2, 248)

Das Gedicht hat fiir uns noch eine besondere Bedeutung, weil Gottfried Keller von
ihm vielleicht die Anregung erhalten hat fiir seine goldklaren Ausfithrungen iiber
die Stille des Weltenschopfers im ersten Kapitel vom Band III des «Griinen Hein-
rich». Dall Goethe sich unter «Gott» etwas anderes denken mufite als die gang und
gibe Theologie, ist selbstverstindlich. DaB3 ihm aber der Begriff des «Frommseins»
nicht fehlte, haben wir ja schon gehért. Und diese Stimmung spricht ja auch aus
dem gewaltigen Worte im «West-ostlichen Diwan»:

Gottes ist der Orient!

Gottes ist der Okzident!

Nord- und siidliches Gelinde
Ruht im Frieden seiner Hinde.

Widerwirtig war ihm nur jedes theoretisierende Gezink um das fiir uns im Kern
doch UnfaBbare herum. So bleibt fiir Goethe auch da wieder als Letztes die Ehr-
furcht, die Entsagung und Demut in sich schlief3t. «Das schionste Gliick des denken-
den Menschen ist, das Erforschliche erforscht zu haben und das Unerforschliche
ruhig zu verehren.»

Welch ungeheuren Weg hat das Goethesche Denken durchmessen seit dem Jahre
1767, da er eine Ode an seinen Freund Behrisch mit den Worten begann: «Sei ge-
fiihllos! Ein leichtbewegtes Herz ist ein elend Gut auf der wankenden Erde», bis
zu den Versen, die wohl das schonste Bekenntnis des Dichters darstellen:

Edel sei der Mensch,

Hilfreich und gut! Heil den unbekannten
Denn das allein Hohern Wesen
Unterscheidet ihn Die wir ahnen!

Von allen Wesen, Sein Beispiel lehr uns
Die wir kennen. Jene glauben.

107



Denn unfiihlend

Ist die Natur:

Es leuchtet die Sonne
Uber Bos” und Gute,

Und dem Verbrecher
Glinzen wie dem Besten
Der Mond und die Sterne.

Wind und Strome,
Donner und Hagel
Rauschen ihren Weg
Und ergreifen
Vorubereilend

Einen und den andern.

Auch so das Glick
Tappt unter die Menge,
FaBt bald des Knaben
Lockige Unschuld,
Bald auch den kahlen
Schuldigen Scheitel.

Nach ewigen, eh’rnen,
GroBen Gesetzen

Nur allein der Mensch
Vermag das Unmogliche:
Er unterscheidet,

Wihlet und richtet;

Er allein darf

Den Guten lohnen,

Den Bosen strafen,

Heilen und retten,

Alles Irrende, Schweifende
Niitzlich verbinden.

Und wir verehren

Die Unsterblichen,

Als wiren sie Menschen,
Titen im groBen

Was der Beste im kleinen
Tut oder mochte.

Der edle Mensch

Sei hilfreich und gut!
Unermidet schaff er
Das Niitzliche, Rechte,
Sei uns ein Vorbild
Jener geahnten Wesen!

Miissen wir alle
Unseres Daseins
Kreise vollenden.

(Prop.-Ausgabe 4, 202)

Fiirwahr, vieles kénnen wir dem ungeheuren Werk Goethes entnehmen, vieles,
das wohl, unsern Alltag bereichernd, mit uns gehen diirfte! Aber auch das fordert
Entsagung, niimlich, dal man dem Anspruch entsage, immer das Neueste zu kennen.
Denn nur unter der Bedingung, dal} man sich bescheide auf die Dauerwerte unserer
GroBten, konnen diese Werke unsern Alltag bereichern und in ihm wahrhaft wirk-
sam werden. Diese Werte aber miussen durch stindiges Werben um sie errungen
werden, und das ist nur moglich, wenn man auf vieles verzichtet, was man sonst so
landldufig fiir zur «Bildung» notwendig halt.

Was du ererbt von deinen Vitern hast,
Erwirb es, um es zu besitzen!

heiBlt es im «Faust», und das gilt auch fiir das herrliche Erbe, das uns in Goethes
Werken iiberkommen ist. Méchte es immer mehr zum Gute unsere Alltags werden!
Das wire dann eine wahrhafte Goethe-Ehrung. Es wird erzihlt, Goethes letztes

Wort sei gewesen: «Mehr Licht!» In dieser Form ist das Wort unecht.
<Er starb den seligsten Tod, selbstbewuBt, heiter, ohne Todesahnung bis zum letzten
Hauch, ganz schmerzlos. Es war ein allméhlich sanftes Sinken und Verloschen der Lebens-
flamme, ohne Kampf. Licht war seine letzte Forderung; eine halbe Stunde vor dem Ende
befahl er: .Die Fensterladen auf, damit mehr Licht eindringe.’»
(Amelung, «Goethe als Personlichkeit», III)

So erzihlt Goethes Freund, der Kanzler von Miiller. Wir wollen uns an die Worte
halten: «Licht war seine letzte Forderung.» Dieses Licht aber wollen wir auch in

unserm Alltag leuchten lassen.

108



	Goethe in unserem Alltag

