
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 66 (1961-1962)

Heft: 7

Artikel: Das jüdische Leid

Autor: Attenhofer, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-317052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-317052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ausweglose, in die Verzweiflung. Seit Jahren und Jahren lastet auf der Welt der
Fluch der Uneinigkeit, blicken sich die Menschen voller Angst und voller Haß ins
Gesicht. Sie fürchten den Nächsten, anstatt ihn zu lieben, und der Nächste wiederum

fürchtet sie. Aber in ihren Herzen tragen alle doch still verborgen die eine
Hoffnung, daß diese Furcht grundlos sei. Es ist viel Böses in dieser Welt, aber auch viel
Gutes. Nur hält das Gute sich im Hintergrund und stellt sich nicht protzig zur
Schau. Aber es ist da, und es ist die Hoffnung und der Glaube vieler, ja fast aller,
daß schließlich das Gute das Böse überwinden werde, wie einst vor bald zwei
Jahrtausenden im fernen Palästina.

Aus diesem Glauben und aus dieser Hoffnung heraus hat Gottfried Keller sein
Gedicht geschrieben. Er schrieb es zu einer Zeit, da er den Unsterblichkeitsglauben
kühn verwarf, die Schönheit der Natur glühend verehrte und kein besseres, jenseitiges

Vaterland suchte. Und doch ist der Grundgedanke dieses Gedichtes ein tief
christlicher — eine Umdeutung des österlichen Glaubens in weltlicher Richtung
gewiß — aber der Kern ist undenkbar ohne jene einmalige Tat auf Golgatha,
welche durch die Zeiten weiter wirkt als das unvergängliche Symbol einer
Hoffnung, die sich jedes Jahr erneuert, wenn im Frühling zu Ostern Mensch und Natur
neu erwachen, Umschau halten und mutig den Weg zum Licht beschreiten, der
ihnen durch die Auferstehung gewiesen wurde. Peter Claudius

Das jüdische Leid

Von Adolf Attenhofer

Leid ist überall. — Wer die Augen offen hat, wird das erkennen, auch wenn er dem
buddhistischen Bekenntnis «Alles ist Leiden» nicht vorbehaltlos zustimmt. Aber es
scheint, als ob es Zeiten gäbe, in denen, und Völker, unter denen das Leid seine
Wogen höher triebe als zu andern Zeiten und andernorts. Das jüdische Volk hat sich
selbst den Namen gegeben: das auserwählte. Mag in dem Wort Selbstüberhebung
liegen, wir wollen darüber, können darüber nicht rechten, da die Auserwähltheit ja
nur für ein Gebiet behauptet wird, für das niemals weder Beweis noch Gegent>eweis
in wissenschaftlichem Sinne möglich ist, für das Gebiet der Religion. Wahrlich,
auserwählt aber war dies Volk auch von je und je, zu leiden, eine Tragfähigkeit für
Leiden und Dulden zu erweisen wie kaum ein anderes Volk. Und, wunderlich
genug, aus dem Leid heraus hat dieses Volk der Menschheit gewaltige Werke
geschenkt, an denen keiner vorübergehen kann und darf, dem das Leben der Menschheit

ein Problem ist, das uns erschüttert durch den ewigen Zwang, nach einer
Lösung zu suchen, durch die furchtbare Sicherheit, diese Lösung nie endgültig zu
finden. Woher? Warum? Wozu das Leid? Im Buch Hiob erhebt diese Frage ihr Haupt
zu selten wieder erreichter Höhe. Auch der Gerechte leidet, und die einzige Lösung,
nein, eigentlich die Verzweiflung an der Lösung bricht aus in der Erkenntnis, daß
der Mensch nichts ist vor Gottes Macht, Gottes Wege nie zu verstehen vermag, daß
man mit Gott nicht «rechten» kann wie mit einem Freunde. Und was ist die
Erkenntnis des Predigers? «Ich sah an alles, was geschieht unter der Sonne, und siehe,
alles war eitel und ein Haschen nach Wind.» Selbst der Psalmist bricht aus in den
Ruf: «Was ist der Mensch, daß Du sein gedenkest und des Menschen Kind, daß Du
nach ihm siehst?» Hier haben wir die Offenbarung eines über irdisches Sagen
hinausziehenden Leides, wenn es auch in irdischem Leide wurzeln mag.

172



Immer wieder taucht im Alten Testament und den jüdischen Schriften die
Erinnerung auf an die ägyptische Gefangenschaft und an die Wunderhilfe Gottes, die
aus so schwerem Anfang ein blühendes Volk werden ließ. Nicht die geschichtliche
Wahrheit ist hier von Bedeutung, sondern die Wertigkeit des Geglaubten für die
Seele des Volkes. Das «Volk» und das «Gesetz», beide begründet in «Jahwe», der
von einem bloßen Stammes- und Volksgott auferwächst in der religiösen Erfahrung
zum Gott aller Welt, das sind die Mächte, die Israel und dem spätem Judentum die
ewigen Werte bedeuten, ihm alles Glück, aber auch ein Meer von Leid bringen.
Wenn wir «Gott», wenn wir «Gesetz» sagen, steht ein Gewaltiges, Einheitliches,
Übermenschliches, Untrennbares vor uns. Aber die dritte Größe: das Volk! Hier
droht die Gestalt Kains auf, und der Fluch wird laut: «Unstet und flüchtig sollst du
sein auf Erden!» Unheimlich rollt das Schicksal Israels, die ewige Unrast, an uns
vorüber, wie es spätere Zeit dichterisch gebannt hat in der erschütternden Gestalt
Ahasvers, des «ewigen Juden».

Es ist ein gewaltiges Geschichtsbild, wie dieses Unstete, die Zerstreuung und die
seelenzermürbende Unrast über dieses Volk hereingebrochen ist. Zwölf Stämme, ein
Volk; große Herrschergestalten: Saul, David, der abendrödiche Glanz Salomos.
Schon zerfallen die Stämme im Nord- und Südreich, Brüder, sich hassend, wie nur
feindliche Brüder sich hassen können, eingekeilt zwischen überragenden
Weltreichen, Ägypten und den alles zermalmenden Staaten an Euphrat und Tigris, dulden

Israel im Norden, Juda und Benjamin im Süden das Schicksal aller Durchgangsund
Schlüsselländer. Keine Spur ist geblieben von den Nordstämmen, nachdem der

Sturm Assyriens sie hinweggefegt. Nicht lange darauf, weltgeschichtlich gesehen,
sitzen Benjamin und Juda weinend an den Wassern Babylons. Kyros, der Perser,
führt die Vertriebenen zurück, ein kurzes Aufleuchten alter Volkseinheit, im
Vergleich zur alten doch kärgliche Kultus- und Tempelpracht. Der Alexandersturm
braust über das Land, und unter den Nachfolgern des Gewaltigen, den Seleukiden,
beginnt jene Kette von Qual, die sich hinabspannen sollte bis in unsere Tage.
Erfolgreich, aber zukunftslos ist der Kampf der Makkabäer. Im Volk selbst wuchert
die Zersetzung: Hasmonäer, Makkabäer, Pharisäer, Sadduzäer, Zeloten, wer kennt
nicht die Namen, aus denen der innere Hader des Volkes brennt? Rom überschattet
den innern Zerfall mit seiner Riesenhand, und der Römer Titus bricht Jerusalem im
Jahre 70, den Anfang bringend endgültiger Zerstreuung, endloser Wanderschaft,
endlosen Zufluchtsuchens bei im Glücksfall gleichgültigen, meist hart abweisenden
Wirtsvölkern. Ein halbes Jahrhundert später: letztes, gewaltiges, sinnloses, grauenvolles

Aufflackern nationalen Trotzes unter Bar Kochba, dem erst als Sternensohn
gepriesenen, nach dem Fehlschlag als Sohn der Lüge verfluchten Führer. Jerusalem
ist dem Juden verboten; auf das Zeichen des Gottesbundes, die Beschneidung, ist
der Tod gesetzt. Israel ist tot; die Zeit des Judentums in der Zerstreuung, die Zeit
des Galuth ist angebrochen. Der Antisemitismus des Altertums flammt hoch. Nach
Tausenden schon zählen die Toten, die Gemarterten, die Glaubenszeugen, die er als

seine Opfer fordert. Alle zeitweilige Blüte, in Alexandrien und anderswo, ist nur
kurzer Unterbuch im endlosen Strom von Verfolgung, die um so vergifteter ist, als

sie getragen wird von Haß, schlimmer: von Verachtung, Abscheu und Ekel der
Verfolger. Das Christentum kommt hoch, erkennt sich als eigene Macht, will nichts
mehr wissen vom Mutterboden, dem es entwachsen, bringt neue, unerhörte, um so
bitterere Qual, da sie in schreiendem Gegensatz steht zur milden Lehre des
Menschensohns. Noch im 17. Jahrhundert wird in Zürich ein Jude aus Gnade zur
Enthauptung, nicht zur Verbrennung verurteilt, weil er, sich Schonung zu erwirken,

173



sich auf den jüdischen Ursprung Christi berufen hatte. Und das Volk vermehrt sich.
Der Segen über Jakob, daß sein Same sein solle wie der Sand am Meere, wird zum
Fluch. Die Wirtsvölker empfinden nur das Störende, den oft geriebenen, vor allem
fleißiger raffenden Nebenbuhler, der durch kein Zinsverbot gehemmt ist. Dem
Volke sind die Juden Mörder Christi, den Obem dazu noch Ausbeutungsmöglichkeit.

Wunderliches Gemisch überhitzter Frömmigkeit, kaufmännischen Neides,
staatswirtschaftlicher Raffiniertheit, deren Opfer immer der Schwächste, der Jude
bleibt. 1492 müssen in Spanien mehr als 300 000 Juden das Land, dem sie äußeres
Wohlergehen gebracht, verlassen. Auf den Friedhöfen der Väter verbringen sie die
letzte Nacht vor dem Zug, der für die meisten ein Zug ins Elend war. Portugal
folgt, die Grausamkeiten Spaniens noch überbietend. Frankreich, England — die
Scheiterhaufen mit gemarterten Juden, das Geschrei der Verfolger, das jüdische Blut
in den Gassen — Leid! Leid! Flammt in Deutschland die Glut der Kreuzzugsbegeisterung

hoch, so kühlt oder erhitzt sich der fromme Pöbeleifer zunächst am Blute
der Juden. Die Herrscher gewähren Schutz, natürlich immer gegen gute Bezahlung;
denn sie können in ihrer Wirtschaft die raffende Kraft des Juden nicht entbehren.
Der Jude wird «Kammerknecht», bezahlt Schutzsteuer wie ein Hund. Last auf Last
häuft sich auf die Verfolgten. Wuchervorwurf verfolgt sie; sie müssen wuchern, um
im beschränkten Wortsinn ihres Lebens sicher zu sein. Der Christ darf keinen Zins
nehmen; der Jude nimmt Zins und soll ihn nehmen. Er soll sich bereichern, damit
man ihn ausquetschen kann, wenn er sich vollgesaugt. Dann wird der Jude
verabscheut von der christlichen Menschheit, nicht etwa der Herr, der sich an seinem
Wucher mästet. Grauenhaftes, unvorstellbares Leid! Aber der Jude hat auch eine
Seele, und auch die wird in Schmach zermürbt. Der Jude ist nicht Mensch im hohen
Wortsinn. Er ist unrein, ein Abschaum. Er muß in eigenen, engen, schmutzigen
Quartieren wohnen, wird eingepfercht, wie man Tiere einpfercht. Er ist geworden,
als was zu seiner Zeit die Christen den Heiden galten: ein Ekel für die Menschheit.
Man muß ihn auch äußerlich kennzeichnen als einen Auswürfling; er muß den
Judenbart, den Judenhut, einen gelben Schandfleck auf seinem Kleide tragen. An
allem ist der Jude schuld. Hostienschändung, Brunnenvergiftung wird ihm
vorgeworfen, und niemand zweifelt an seiner Schuld. Ja, im 20. Jahrhundert noch läuft
in Osteuropa ein Prozeß um des alten Vorwurfs willen, daß die Juden Christenkindern

Blut abzapften, um eine geweihte Speise zu bereiten.

Was blieb dem Ent-Menschten? Sein Glaube und sein Gott! Aus den Zeiten
grausigster Verfolgung sind uns jüdische Gesänge und Gebete erhalten voll erschütternder

und zerschmetternder Glaubensglut für jeden auch nur menschlich
Empfindenden. Aus tausend blutgetränkten Strophen jubelt die Glaubensglut des Psal-
misten: «Wenn ich Dich nur habe, so frage ich nichts nach Himmel und Erde!»
Mögen viele abfallen, zermürbt, müde geworden, ein mächtiger Rest bleibt, ein
Rest, für den sich alle Glut, Sehnsucht, Qual und Zuversicht der Seele brennpunktartig

in den Spruch sammelt: «Schema Jisrael, Jahwä elohenu, Jahwä ächad!» (Höre,
Israel, Jahwe ist unser Gott, Jahwe ist ein einziger!) Das jüdische Leben wird immer
mehr eingehüllt in tausend Formeln, tausend Weihehandlungen oft ergreifendster
Art, alle geweiht dem Dienste des Unsagbaren, Unfaßbaren, überweltlichen Fasci-
nans und Tremendum, dem Dienste Jahwes. Eine Glut des Glaubens und der
Sicherheit: es muß, muß kommen, das Reich, das Jahwe verheißen hat! Im Pilgerkleid

umsteht man den Festtisch und wartet auf den Messias, den Verheißenen. Er
kommt nicht.

174



Über allem schattet die Wolke erschütternden, zerreißendsten Leides. Die
Zeichen, in denen die heiligen Schriften geschrieben sind, die «Ossers«, sind heilig.
Aus einem kleinen Büchlein lernt sie schon der Knabe kennen. Einem solchen Büchlein

der Ostjuden ist der Spruch vorangestellt: «As ir wet, Kinderlach, größer weren,
wet ihr allein verstehn, wieviel in die Ojssjes liegen Tränen und wieviel Gewejn.»
Deutsch etwa: «Wenn ihr aber, Kinder, größer sein werdet, dann werdet ihr
verstehn, was in all diesen heiligen Zeichen an Tränen und Weinen beschlossen liegt.»
Aus tiefer Qual, aus unendlichem Leid hat die jüdische Seele für die Stätte der
Toten den wundervollen Namen geprägt: makom thob, «der gute Ort».

Wir mögen vom Juden gut denken, schlecht denken; er mag viel gefehlt haben
und hat viel gefehlt, wie jeder, der zum Erdenleben verurteilt ist; aber er hat auch
gelitten, wie kein Volk gelitten. Nehmen Sie die jiddische Literatur zur Hand in
ihrer fast naiven, ergreifenden Sprache, und das Herz wird schwer werden in der
Fülle des Leides, aber auch in dem Meer stiller Güte, gottergebener Tragfähigkeit,
der reinsten Menschlichkeit, die sich in ihr offenbart.

Ohne Zweifel: eine Judenfrage ist da. Aber wir dürfen nicht nur als triebhafte
Gefühlswesen an sie herantreten, sonst fallen wir in äußerste Enden, die keinen Ausweg

zulassen. Wie der Arzt einer Krankheit, so müssen wir solch dunklen
Menschheitsfragen zu Leibe gehen. Je sachlicher und klarer wir Ursprung und Kennzeichen
einer Erscheinung feststellen, um so sicherer können wir die Therapie, den Weg zur
Heilung finden. Nur aus solcher, das Gute wollender Sachlichkeit und intellektueller
Ehrlichkeit und Gewissenhaftigkeit kann auch dem jüdischen Leid, das in tieferem
Sinne auch Menschheitsleid ist, die Erlösung kommen.

Zum Tag des guten Willens 18. Mai 1962

Haben die Kinder auch Rechte? Eine merkwürdige Frage! Und eindeutig ist für uns
die Antwort. Aber haben wir nicht alle schon gehört, wie mit den Rechten des Kindes

Mißbrauch getrieben wird? Auch bei uns in der Schweiz ist, trotz allen guten
Gesetzen, noch lange nicht alles in Ordnung. Wäre sonst die erst kürzlich getätigte
Bettenaktion nötig gewesen? Und haben wir nicht schon gehört vom Elend der
Verdingkinder?

Auf dem Titelblatt des neuen Heftes «Zum Tog des guten Wälens» sind ein Bub
und ein Mädchen von Peru, aus dem ärmsten Elendsviertel Limas. Sie schauen nicht
sehr zukunftsfreudig in die Welt. Allen diesen armen Geschöpflein auf der ganzen
Welt möchte das Weltkinderhilfswerk (UNICEF) beistehen. Dies ist die Grundlage
ihrer Arbeit. Von viel Kinderelend aber auch von viel Helferwillen erzählt das

diesjährige Blatt. Es ist wiederum sehr reichhaltig und bietet Unterrichtsstoff für alle
Stufen.

Zu beziehen ist das Heft bis zum 6. Mai durch die lokalen Werbestellen oder
bei Herrn Carl Boßhardt, Regensdorferstraße 36, Zürich 10/49, Tel. (051) 56 64 25,

zum Preise von 20 Rappen. Stint Fausch

175


	Das jüdische Leid

