Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein
Band: 65 (1960-1961)

Heft: 6

Artikel: Die Stille in der Sicht des Padagogen
Autor: Rotten, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stille in der Sicht des Pidagogen™
Von Elisabeth Rotten (Saanen)

Als Auslandschweizerkind 1882 in Berlin geboren, hat Elisabeth Rotten friih er-
fahren, daB man in mehr als einem Lande zu Hause und mit Menschen verbun-
den sein kann. Seit Kriegsausbruch 1914 — sie hatte eben ihre Studien in Mont-
pellier, Cambridge und Marburg abgeschlossen — hat sie fiir die Kinder gelebt.
Sie verbindet in dieser Arbeit einen auBergewohnlichen, geistigen Blick fiir die
innern und duBern Risse, die heute den Menschen und die Menschheit gefihrden,
mit ihrem verinnerlichten Wissen um die Moglichkeiten der Heilung, mit Tat-
kraft und einer innigen Hingabe an den einzelnen Menschen. Sie ist da, wo man
sie ruft: um der geliebten Kinder, um des Volks- und Volkerfriedens willen.
Unterrichtend, mitaufbauend, zum Beispiel am Schweizer Pestalozzidorf, am In-
ternationalen Montessoriwerk, an erzieherischen Zeitschriften, an der Arbeits-
gemeinschaft fiir Psychohygiene wirkt sie von ihrem stillen Refugium in Saanen
aus mit Wort, Schrift und personlicher Ausstrahlung lebendig hinein in die Be-
wegungen fiir Emeuerung der Erziehung, firr Kriegsverhiitung und friedlichen
ZusammenschluB der Volker. G.H.

Es ist heute meine Aufgabe, Ihnen ein paar Einfiihrungsworte zu sagen iiber die
Stille in der Sicht des Piddagogen. Vielleicht ist es absurd, iiber die Stille so viel
Lirm und Aufhebens zu machen, wie es vor wenigen Tagen ein Besucher des Kin-
derdorfes aussprach, als er das Programm sah. Es gibt aber auch Momente, in denen
Worte das kliren oder helfen konnen, das zu kliren, was hinter den Worten steht:
was mit der Stille gemeint ist, wenn wir sie ausschwingen lassen in uns selbst und von
Mensch zu Mensch. Damit ist schon gesagt, dal3 Stille etwas anderes ist als nur die
Abwesenheit von Lirm. Obwohl dies bis zu einem gewissen Grade die Vorbedin-
gung ist, damit die Stille aufklingen kann, damit die innere Welt, die durch den
Lirm von auBlen so vielfach zum Schweigen gebracht wird, nun ihrerseits ihre
Stimme ganz leise, ganz zuversichtlich, ganz gewil3 erheben und in uns zur lebendi-
gen Kraft werden kann.

Obwohl es nun meine Aufgabe ist, von der Stille aus der pidagogischen Sicht zu
sprechen, so bitte ich trotzdem um Erlaubnis, daB ich zuerst einiges sage iiber das,
was die Stille ganz allgemein dem Menschen bedeutet und besonders dem Erzieher.
Denn wir wissen es ja alle, das Grundelement der Erziehung ist die Selbsterzichung
des Erziehers. Vor bald vierzig Jahren, nach dem ersten Weltkrieg, wurde die pid-
agogische Welt iiberrascht durch ein Buch von Fritz Klatt in Deutschland mit dem
Titel «Die schopferische Pause». Ein so gliicklich gewihlter Titel, daB3 er eigentlich
schon den Hauptinhalt und den Grundgedanken des Buches in seiner ganzen Kraft
enthilt. Fritz Klatt hat damals aufmerksam gemacht, daB so wenig Menschen auf
den eigenen Lebensrhythmus und auf den Lebensrhythmus der anderen achten und
daB dieser Rhythmus wie die Schwingung alles Lebendigen -ein bestindiges Auf
und Ab enthilt, also auch eine Schwingung zwischen Lautsein und Stille, daB3 zwi-
schen diesem Auf und Ab noch ein Ruhepunkt ist, der entweder nicht beachtet und
nicht respektiert wird oder den man fiir einen toten Punkt zwischen der Bewegung

* Dieser Vortrag wurde gehalten an der Fédération Internationale des Communautés
d’enfants, Journées d’études et assemblée générale a Trogen et Zirich, 10—13 octobre 1960.

139



hilt. Er fibrte uns in diesem Buch vor Augen, wie gerade dieser Ruhepunkt zwi-
schen dem Auf und Ab des Rhythmus der eigentliche Sammelgrund fiir die Kraft
ist, die dann durch Schwingung neues Leben und neue Lebendigkeit erzeugt. Dies
ist am spiirbarsten im Atem, und es ist kein Zufall, daB seit jener Zeit sich eine
ganze Anzahl Atemschulen gebildet haben, die von diesem Atemrhythmus aus, von
der Beachtung der Stille, die dazwischenliegt, Heilkrifte fiir Kranke, aber auch ge-
sunderhaltende Krifte fiir gesunde Menschen férdern und pflegen. Dieser Rhyth-
mus besteht auch im Menschenleben nicht nur in dem forwihrenden Atem, in dem
tdglichen Auf und Ab zwischen Lebendigkeit und Bediirfnis nach Ruhe; er besteht
auch in den groBen Einschnitten des individuellen Menschenlebens: fiir das Kind,
wenn es in das Schulalter eintritt und das Kleinkinddasein abstreift, fiir den Heran-
wachsenden in der Pubertiit und dann in der Adoleszenz, fiir den jungen, reifenden
Menschen im Eintritt in die Ehe und so fort. Er manifestiert sich in den einzelnen
Stadien, die das Leben uns auf verschiedene Weise und doch von einer gemein-
samen Wurzel her bringt; und es ist wichtig, daB im Ubergang zwischen diesen
Phasen, ganz besonders fiir die Heranwachsenden, auch die Notwendigkeit einer
schopferischen Pause geachtet wird, die scheinbar ein Stillstand ist, in Wahrheit
aber ein inneres Sammmeln, eine Vorbereitung, ein Erstarken der Kraft, die in der
neuen Lebensphase gebraucht wird. Es kann auch die Krankheit, sei es fiir Kinder,
sei es fiir Erwachsene, eine solche schopferische Pause, ¢ine Periode der duBeren
Stille und des Aufklingens der inneren Stimmen sein. Viele haben dies als einen
wahren Segen erfahren, wenn sie zuerst erschraken, als sie wahrmahmen, daB eine
lingere Krankheitsperiode, sei es in der Familie, sei es im Krankenhaus, ihnen be-
vorstand. Und diese Kraft der Stille wird uns auch im Schlaf geschenkt.

Den Schlaf hat man auch lange fiir eine blo3 negative Pause gehalten. Der
Schweizer Psychologe Edouard Claparéde war wohl der erste, der die schépferischen
Krifte entdeckte, die im Schlaf des Menschen liegen und die nicht dadurch gestért
werden sollen, daB3 duflere Einfliisse ihn des gesunden Schlafes berauben. Er hat
auch darauf aufmerksam gemacht, dal} die Heilkraft des Schlafes nicht so sehr in
der Dauer desselben liegt, wie in seiner Tiefe, in der Fiille der Entspanntheit, in der
Einkehr der Seele und des UnbewuBten in den Urgrund des Seins.

«Was, von Menschen nicht gewufit
Oder nicht bedacht,

Durch das Labyrinth der Brust
Wandelt in der Nacht.» (Goethe)

Und Siegmund Freud hat diese Erkenntnis weitergebaut, indem er das biologische
Problem des Schlafes zugrunde legte fiir seine Art der Ausdeutung menschlicher
Triaume. Die Menschheit hat sich, seit wir von ihrer Geschichte wissen, mit der Be-
deutung der Triume beschiftigt. Heinrich Meng (Basel) ist diesen Zusammenhiingen
nachgegangen. Im magischen Zeitalter schrieb man die Triume Dimonen und Gei-
stern zu. Man glaubte also, es sei etwas, das von aullen in den Menschen hinein-
kommt. Im tiberwiegend religiésen Zeitalter entdeckte man, da} es von innen
kommt, daBB der Mensch selbst ein Reservoir in sich trigt, aus dem im Traum Ge-
stalten, Vorstellungen und Ideen lebendig werden. Wir denken an Josefs Traum-
deutungen und an seinen Traum von der Himmelsleiter, und gerade dieses Beispiel
fiithrt uns schon hiniiber zu der Deutung der Triume im wissenschaftlich-psychologi-

140



schen Zeitalter, wo man sie weitgehend, wenn auch nicht ausschlieBlich, als Wunsch-
triume auffaf3t. Uber das Wiinschen hinaus, das vielleicht die nichstliegende Form
und Deutung des Traumes ist, leistet der Mensch in der Stille des Schlafes das, was
Freud die Traumarbeit genannt hat. Es sind sehr hiufig nicht nur Wiinsche, sondern
Elemente aus einer unbewiltigten Lebensvergangenheit, die nach Abreaktion, nach
Klirung und Befreiung verlangen, und es sind gleichzeitig auch Elemente einer Ge-
wissensabrechnung des Menschen mit sich selbst. Es kann ihm oft erst im Traum
zum BewulBtsein oder zum HalbbewuBtsein kommen, ins Unterbewul3tsein steigen,
was er im VollbewuBtsein verdringt hat und nicht wahrhaben wollte. In einfachen
Fillen kann der gesunde Mensch dies fiir sich allein bewiltigen, vielleicht indem er
sich dessen bewuBt wird, vielleicht auch indem vom UnbewufBten her das Quilende
geloscht ist und er sich nun mit wiedererwachter Kraft dem aktiven Leben zuwen-
den kann. In schweren Fillen bedarf der Mensch fiir diese Gewissenslduterung des
Arztes und Psychologen, der ihm hilft, die richtige Deutung zu geben und das
Quilerische in etwas Produktives und Befreiendes zu wandeln.

Dariiber hinaus enthilt das Traumleben des Menschen noch ein. sehr wesent-
liches Element. Der Psychologe C. G. Jung in Ziirich hat darauf aufmerksam ge-
macht und in vielen Untersuchungen von ihm selbst und von seinen Schiilern be-
stitigt gefunden, daB3 gewisse typische Traumerlebnisse bei allen Menschen aller
Hautfarben, aller Rassen, aller Bekenntnisse, jedes kulturellen und sozialen Hinter-
grundes immer wiederkehren, und diese GewiBheit schenkt uns den Glauben und
die Zuversicht, daB in allen Menschen, so verschieden sie sein mégen, so fremd sie
uns erscheinen konnen, doch ganz tief innen ein geistig-seelisch gemeinsames Gut
besteht, das wir auch im bewufBten Leben wecken, erkennen und gegenseitig frucht-
bar machen kénnen. Eine Erkenntnis, die gewi3 die Kinderdorfer ganz besonders
angeht; denn wenn auch die Zusammensetzung der Kinder und Mitarbeiter national
ist, so beweist ja schon ihr Zusammenkommen hier, daB sie weltoffen, allmenschlich
und verstindigend wirken wollen und kénnen.

Es gibt viele Wege zum Stillewerden, und zum wichtigsten davon gehért wohl
die Kunst in jeder ihrer Gestalten. Sie kann in der Schule ganz besonders durch die
Gedichtbetrachtung hervorgerufen werden; sie ist aber auch ein wichtiges Element
der Musik. Das mag auf den ersten Augenblick befremdend klingen, und doch ist
es ein Menschenfreund, Forscher und Musiker von hohem Rang, der uns gerade
dies nahegebracht hat: Albert Schweitzer schreibt einmal: «Wenn Pflichten uns
jagen und Verantwortungen uns belasten, oder Freuden und Vergniigen uns zer-
streuen, gerade dann brauchen wir Stille: Stille, in der wir einer andern, unsicht-
baren Welt gewifs und froh werden.» Er vergleicht einmal Malerei und Musik, wo-
bei er von der Musik sagt, da3 sie das Abbild einer unsichtbaren Welt sei, die nur
von denjenigen fiir immer in Tonen festgehalten werden konne, die diese unsicht-
bare Welt in der Vollkommenheit schauten und vernahmen und darum wiederzu-
geben imstande sind. Es ist Freude und Schmerz, sagt Albert Schweitzer, Weinen,
Klagen, Lachen, alles tont einem daraus entgegen, aber so, da3- man durch die Tone,
die solches ausdriicken, aus der Welt der Unruhe zur Welt des Friedens eingeht.

Uber die Bedeutung der Stille in den 6stlichen Religionen und Kulturen wird
hier von berufenerer Seite gesprochen werden. Und doch kann ich es nicht ganz
unterlassen, ein Wort des Dankes auszusprechen, den wir aus westlichem Denken

141



empfinden, fiir das, was der Osten uns gerade in dieser Hinsicht zu bieten hat. Der
jetzige indische Vizeprisident S. Radhakrishnan hat in einem Buch: «Die Gemein-
schaft des Geistes» mit dem Untertitel «Westliches Denken und &stliche Religionen»
dargestellt, wie beides einander gegenseitig befruchten und damit zugleich vor den
Gefahren bewahren kann, die das eine und andere fiir sich allein mit sich bringt.

Soviel wir Europier im allgemeinen wissen, sind es die Japaner, die es in der
Kultur und Fruchtbarmachung der Stille fiir die ganze Lebensgestaltung am weite-
sten gebracht haben, jedenfalls ist es fiir uns Westler dort am Sichtbarsten gewor-
den. Es hat europiische Reisende manchmal gewundert, da} die Japaner scheinbar
larmunempfindlich sind, und sie haben sich gefragt, wie sie den modernen Lirm
nur ertragen konnen, bis sie entdeckten, daf3 es Selbstdisziplin und Ubung der Stille
ist, die ihnen von friih auf die Kraft der Konzentration geschenkt hat, um, wenn sie
der Stille bediirfen, die duBere Welt, den duBeren Lirm einfach abzuschalten und
das Innere aufklingen zu lassen. Sie iiben das von Kindheit auf und bis ins hohe
Alter hinein, am spiirbarsten wiederum in der Schulung des Atems, aber weiter auch
in Ubungen des duBeren Unbewegtseins und wiederum in anderen Ubungen, die
schon eine héhere Reife erfordern: in der Zuwendung zur Mitte, zur inneren geisti-
gen Mitte des eigenen Ich und der geistigen Welt, aus der wir schépfen. Ein auf
den ersten Blick merkwiirdiger Spruch des Chinesen Laotse driickt dies aus: «Drei-
Big Speichen treffen die Nabe, aber die Leere zwischen ihnen erwirkt das Wesen
des Rades. Aus Ton entstehen Topfe, aber das Leere in ihnen erwirkt das Wesen
des Topfes. Mauern mit Fenstern und Tiiren bilden das Haus, aber die Leere in
ihnen erwirkt das Wesen des Hauses. Grundsiitzlich: das Stoffliche bringt Nutzbar-
keit, das Unstoffliche wirkt Wesenheit.» Und damit ist wieder klar, daBl die Leere
wie die Stille nicht Inhaltlosigkeit bedeutet, sondern Erfiilltheit mit innerem Gehalt,
der zur Gestalt und zur lebendigen Gestaltung auch im Menschenleben fiihrt. Diese
Stille férdert in der japanischen Auffassung die Reife, sie fithrt nach innen, aber sie
fiihrt von da wiederum nach auBen, sie fiihrt zur Selbstvergessenheit des eigenen
kleinen Ich und zum sich Einsfithlen mit dem groBen Ich des Weltgewoges und des
Weltalls. Auch das ist in der japanischen Philosophie deutlich ausgesprochen. Der
Verfasser eines Buches: «Japan und die Kultur der Stille», Karlfried Graf von Driirck-
heim, der lange in Japan gelebt und mit japanischen Weisen Umgang gepflogen hat,
erzihlt, er habe einen japanischen Gelehrten gefragt, wie, auf welche Weise und in
welcher sichtbaren Art die Stille zur erlésenden Form und zur Reife fiihrt. «Reife»,
so antwortete mir Satomi Tattakaski, der Philosoph von Sendai, schwieg und sagte
dann ruhig und lichelnd: «Die breite Stille.» Gemeint ist die Stille, die in der Breite
aufnahmefihig macht fiir alles Lebendige, weil das einschrinkende Eigene auf
einige Zeit zum Stillstand gekommen ist und sich dann in neuem Aufschwung und
bereichert durch das Erlebnis des Andersartigen, des «Draulen», gestirkt und mehr
als vorher als Selbst fiihlt.

Diese Empfindungen sind dem Westen nicht fremd. Goethe hat so viel aus der
Stille geschopft und so dankbar anerkannt, was die Stille ihm auf seinem Lebensweg
geboten hat, da3 dies zu weit fithren wiirde, es hier aufzuzihlen. Ich erinnere nur
ganz fliichtig daran, wie Faust nach den schrecklichen und erschiitternden Erlebnis-
sen am Schluf3 des ersten Teils zu Beginn des zweiten von Geistern, guten Geistern
und ihrem Gesang belebt und geweckt aus einem erquickenden Schlaf erwacht,
dank dem er sich dem Leben neu aufgeschlossen fiihlt. '

142



«Die ihr dies Haupt umschwebi im luft’gen Kreise,
Erzeigt euch hier nach edler Elfen Weise,
Besiinftiget des Herzensgrimmen Strauf3,

Entfernt des Vorwurfs glithend bittre Pfeile,

Sein Innres reinigt von erlebtem Graus.

-----------

Vollbnngt der Elfen schonste Pfltcht
Gebt ihn zuriick dem heil’gen Licht.»

Schon der junge, heill mit den Leidenschaften in sich kimpfende Goethe wul3te um
die Macht der Stille: «Wenn du stille bist, wird dir geholfen»; und sie hat 1hn
lebenslang begleitet:

«Schweigen bringt Fiille
Reicheren Vertrau'ns zuriick.
Leise, leise! Stille, stille!

Das ist erst das wahre Gliick.»

Goethe hat in seinem eigenen Leben diese Einkehr zur Stille sehr bewuBt getibt
und anderen angeraten, nicht nur die Stille von aulen, sondern auch das Schweigen
tiber das, was man mit Worten nur zerreden wiirde. Dieses Schweigen war bei
Goethe niemals ein Verdringen, sondern im Gegenteil ein innerlich Verarbeiten,
Fertigwerden und Ablésen von dem, was in Worten allein nur starr geblieben wire.
Im «Torquato Tasso» sagt Leonore Sanvitale zur Pinzessin Leonore: «Du fiihlst es
besser, fiihlst es tief und — schweigst.»

Aber es gibt auch andere, groBe und tiefe Geister im Westen, die die Kraft
dieses inneren Stillwerdens erlebt und geschildert haben. Der dinische Religions-
philosoph Kierkegaard hat dies besonders stark in sich erlebt. Sein Biograph sagt von
ihm: «Als sein Gebet immer anddchtiger wurde, da hatte er immer weniger und
weniger zu sagen, zuletzt wurde er ganz still. Er wurde still, ja, was womdglich ein
noch gréferer Gegensatz vom Reden ist, er wurde ein Horer. Er meinte erst, beten
sei reden, er lernte aber, daf3 beten nicht blof reden, nicht bloff schweigen ist, son-
dern héren. Und so ist es, beten heifit nicht, sich selbst reden hiren, beten heifit
stille werden und stille sein und harren, bis der Betende Gott hort.»

Im religitsen Leben waren es vor dreihundert Jahren die englischen Quiker,
welche die seelische Macht und Kraft der Stille entdeckten. Zuerst war es, wenn ich
es recht verstehe, eine negative Abkehr von dem damaligen Gottesdienst, der in den
offiziellen Kirchen wortiiberladen war und ihnen leer und als bloBer Lippendienst
erschien. Sie versammelten sich im Freien, was verboten war, und warteten gemein-
sam in der Stille, ob ihnen eine lebendigere Vereinigung mit dem Gottlichen ge-
schenkt wiirde, als durch bloBen Wortdienst. Und durch drei Jahrhunderte hindurch
haben sie dies gepflegt und wachsen lassen. Die Quiker griinden ihr religioses Le-
ben auf eine gemeinsame Andacht der Stille, die mit Schweigen und nach innen
Lauschen beginnt, in der aber dann jeder das Wort ergreifen kann, der sich ge-
driingt fiihlt, den andern etwas zu sagen und mit ihnen zu teilen, was sie dem Ge-
meinsamen und Gott niherbringt.

*

143



Ich darf mich in dem zweiten Teil kiirzer fassen; denn fiir die Anwendung des-
sen, was die Stille uns Erwachsenen bedeutet, werden in der Aussprache sehr viele
Beispiele aus dem unmittelbaren, praktischen Leben in den Kinderdérfern ange-
bracht werden. Ich méchte ganz kurz etwas davon berichten, oder die, die es ken-
nen, daran erinnern, was die Piddagogik Maria Montessoris uns fiir die Pflege und
Anerkennung der Stille geschenkt hat. Ich habe wiederholt in England und noch
hiufiger in Holland Montessori-Kinderhduser und Montessori-Schulklassen besucht,
und ich war immer wieder frappiert von dem lebendigen Geist, der aus den Augen
und der Arbeit der Kinder sprach, und gleichzeitig von der relativen Stille, die in
den Klassenrdumen herrschte. Die Kinder wihlen ihre Titigkeit selbst. Das Material
und im zunehmenden Alter die Biicher und was sonst zur Verfiigung steht, geben
ihnen die Anregungen; aber sie diirfen selbst wihlen, was sie in dieser Stunde trei-
ben wollen, ob sie eine Aufgabe allein unternehmen oder mit einer kleinen Gruppe.
Und die Tatsache, daB sie selbst aus innerem Wissens- oder Titigkeitsdrang gewihlt
haben, gibt ihnen auch die Stetigkeit, auch das Unangenehme der Aufgabe mitzu-
bewiltigen. Die Kinder sitzen an viereckigen Tischen. Sie diirfen aufstehen, an
einen andern Tisch gehen, mit andern Kindern sprechen; sie tun es leise, auf den
Zehen und mit verhaltener Stimme, aber es befriedigt ihren Bewegungsdrang und
fordert gleichzeitig ihre Arbeit, daB sie sich mit andern dariiber aussprechen konnen.
Maria Montessori hat diese Kraft der Stille auch erst allmihlich entdeckt und ge-
steigert. In den Kinderhiusern sind mit der Zeit zwei Stille- und Schweigeiibungen
eingefiihrt worden, die heute wohl iiberall in diesen Klassen gepflegt werden und
die die Kinder sehr lieben.

Wenn die Lehrkraft oder Leiterin spiirt, es ist eine gemeinsame Entspannung
notig, dann fragt sie die Kinder, ob sie einverstanden sind mit einer Schweigeiibung.
Sie wird nie fiir die Disziplinierung einer unruhigen Klasse benutzt, obwohl sie in-
direkt dazu verhelfen kann; sie ist nie eine Strafe, sondern im Gegenteil, sie bedarf
des Einverstindnisses der ganzen Gruppe, das aber so gut wie immer gegeben wird.
Dann sagt die Lehrkraft oder Leiterin den Kindem, sie sollen sich alle am Boden
hinsetzen in sehr bequemer Lage, gerade wie es ihnen wohltut, und dann tritt ein
volliges Schweigen ein. Die Kinder horen plotzlich, was sie vorher nicht gehort
haben, einen Vogel drauBen oder den Glockenschlag einer Turmuhr oder sonst
etwas mehr in der Nidhe, und dann, wenn das véllige Schweigen eingetreten ist, ruft
die Leiterin mit fast unhérbarer Stimme ein Kind um das andere mit Namen auf,
und die Kinder treten leise vor, gehen zur Leiterin und geben ihr die Hand, und
dann kehren sie wieder zuriick. Wenn alle Kinder diesen stillen Gang getan und die
Gemeinschaft mit der Leiterin durch den Handschlag erneuert haben, dann beginnt
wieder das frohliche und aktive Leben, und alle fiihlen sich gestiirkt. Und die andere
Ubung, die Sie vielleicht schon beobachtet haben, wenn Sie je ein Montessori-Kin-
derhaus besuchten, besteht in einem Kreide- oder sonst weilen Kreis oder Oval, die
in jeder Montessori-Klasse, wenn das Gebidude neu fiir diesen Zweck eingerichtet
wird, in den Boden eingelassen werden: in einem bestimmten Augenblick fordert
die Leiterin zur Stille auf und zum Zehengang auf dem Kreis. Das tun die Kinder
iiberaus gern. Es ist zugleich eine Ubung der Kérperbeherrschtheit und der Konzen-
tration. Und jedes Kind, sobald es dies schon einmal oder einige Male mitgemacht
hat und sich die Technik aneignen konnte, bekommt etwas Zerbrechliches zu tragen,
jawohl, etwas Zerbrechliches und Wertvolles. Und in dieser Stille, im Achtgeben auf
diesen schmalen Kreis und damit der Kérperbeherrschtheit, die sie bereits errungen

144



baben, vermégen die Kinder ohne Angst diese kostbaren Gegenstinde zu tragen,
ohne sie zu zerbrechen. Auch dies deutet auf eine Eigenschaft der Stille (die mein
Vorredner beriihrt hat), daB die Fihigkeit zur Stille von Angst befreit. Das ist beson-
ders wichtig fiir verlassene Kinder, die sich in den Kinderdérfern in eine villig neue
Umgebung, in eine neue Vertrautheit mit neuen Menschen einleben miissen. Dieses
Erleben und Bejahen, dieses Auswerten und Lieben der Stille bedeutet eine Be-
freiung und eine innere Kraftquelle, die schon junge Kinder unbewuf3t und, je mehr
sie reifen, auch schon bewuBt erleben kénnen, die sie lebenssicher und lebenskriftig
macht. Ich komme noch einmal auf Maria Montessori. Es ist einer ihrer wesentlichen
Grundsitze, den Kindern zur Fihigkeit der Konzentration und zur geistigen Kraft
von innen her zu verhelfen. Und sie hat gefunden, daB sich dies im Wechsel von
Stille und intensiver Titigkeit und Hingabe am besten und am fruchtbarsten voll-
zieht.

Es darf auch nicht iibertriecben werden. Die Hingabe an die Stille kann bei triu-
merisch veranlagten Kindern zu Tagtriumen fiihren, die sie vom realen Leben ab-
lenken und sie, im Gegensatz zur guten Wirkung der Stille, unfihig machen, sich
nun der Wirklichkeit wieder titig anzupassen. Hier erwichst eine wichtige Aufgabe
fiir Erzieher und Erzieherinnen: durch die Kenntnis des Kindes und seines Lebens
die Grenze zu erspiiren, von der aus das Kind leise und liebevoll, aber doch sicher
wieder in die Wirklichkeit und die Lebendigkeit zuriickgefiihrt werden muf3. Das
muf jeder Erzieher aus seiner Verbundenheit mit dem Kinde selbst erspiiren. Aber
es gibt einen piddagogischen Takt und es gibt piddagogische Einfille im rechten
Augenblick, die fast wie eine Inspiration sind und den Erzieher auf den richtigen
Weg leiten, wie er das Kind von dem Ubermal3 bewahrt.

Auch Pestalozzi kannte und pflegte die Kraft der Stille. Er rief sie zu Hilfe, um
in Stans die verwilderten Kinder «aus dem Schlamm und der Rohheit ihrer Um-
gebungen, durch den sie in ihrem Innern selbst gesunken waren ... herauszu-
heben . . . Notwendig mufite ich erst ihr inneres Selbst und eine rechtliche und sitt-
liche Gemiitsstimmung in ihnen wecken und beleben . . . Ich erreichte diesen Zweck
mit ziemlichem Gliick. Man sah in kurzem bei siebzig so verwilderte Bettelkinder
mit einem Frieden, mit einer Liebe, mit einer Aufmerksamkeit und Herzlichkeit
leben, die in wenigen kleinen Haushaltungen zwischen Geschwistern stattfindet . . .
Stille als Mittel, die Titigkeit zu beleben, . .. die Stille, die ich forderte, wenn ich
da war und lehrte, war mir ein grofies Mittel zu meinem Ziele», sagte er in seinem
«Brief an einen Freund iiber seinen Aufenthalt in Stans», den man nicht oft genug
lesen kann. — Doch auch diese Stille war keine erzwungene, und der natiirliche
Arbeitslirm, wenn er Arbeitsldirm war, kam zu seinem Rechte. Ein Appenzeller Zeit-
genosse Pestalozzis, Johannes Ramsauer aus Herisau, erzihlt von seinem Besuch in
Yverdon: «Am freudigsten war er, wenn er in eine Klasse trat . .. je lebhafter es
dann zuging, je grofer der Ldrm war, je glinzender die.Augen der Schiiler waren,
desto stirker, freundlicher und vergniigter klopfte Pestalozzi dem Lehrer auf die
Achsel und ging dann hinaus, ohne ein Wort zu sprechen.» — Das Gegengewicht
gegen frohlichen Lirm fand Pestalozzi im Leben von Yverdon in der «heitern Stille,
der Mufe und dem frohlichen Geplauder einer weiblichen Umgebung», und er
suchte sie durch stirkere Verbindung des Knaben-Instituts mit dem benachbarten
Téchterheim Rosette Kasthofers zu gewinnen, leider vergeblich. Sein Eintreten fiir
Koedukation fand keinen Widerhall. Der Fleck, von dem innerlich bewegte Stille

145



ausstrahlte, war die Stube Frau Pestalozzis. Obwohl sie krinklich war und kaum aus
ihrem Zimmer heraustrat, bezeugen Briefe der Lehrer den stillen, tiefen Einfluf3
dieser Frau. — Und endlich war «Stille» ein Element von Pestalozzis religioser Er-
ziehung. In seinen Schulandachten kniipfte er schlicht an hiusliche Begebenheiten
oder Naturvorgiinge an. Dann forderte er die Kinder auf, ruhig eine Minute fiir sich
zu beten. «Tiefe Stille», sagt Alfred Zander in seinem wohldokumentierten Buche
«Leben und Erziehung in Pestalozzis Institut zu Iferten», «folgte dann seinen Wor-
ten. Darauf entlie8 Pestalozzi die Kinder mit traulichen Worten.»

Ich muB schlieBen, aber ich mochte noch an etwas erinnern. In der Schule von
Kees Boeke, dem «Werkplatz Kindergemeinschaft», Bilthoven in Holland, ist eine
sehr schone und sehr einfache Sitte eingefiihrt worden, die sich als ungemein frucht-
bar erwiesen hat. Wenn es in der Klasse zu laut wird — denn es herrscht dort kein
erzwungenes Schweigen, die Kinder diirfen in Grenzen auch in der Stunde unter-
einander sprechen —, dann erhebt eines der Kinder stillschweigend den Arm. Es
kann auch die Lehrkraft sein, wenn es nicht aus der Mitte der Kinder kommt, aber
meistens kommt es von den Kindemn selber. Und alle andern verstehen dieses Zei-
chen, und wenn es aus ihrer eigenen Mitte kommt, so akzeptieren sie es ohne Wider-
streben, und es stellt sich sofort die notwendige Arbeitsstille wieder ein. Man hat
auch in der Schweiz Beobachtungen in dieser Richtung gemacht. Vor einigen Jahren
schrieb der Rektor der Ziircher Kantonsschule an seine Behorde: In dem Straf3en-
lirm, der von auBlen in das Gebdude im Zentrum der Stadt eindringt, sei das Unter-
richten und Lernen so gut wie unmdglich geworden. Heute ist ein Teil der Kantons-
schule in einen stillen alten Park verlegt worden, und derselbe Rektor berichtet jetzt,
wie das Lernen und Lehren — beides — sich nicht nur viel leichter und freudiger
gestaltet hat, sondern auch viel erfolgreicher geworden ist, nachdem der dulBere
Lirm abgeschirmt werden konnte und das Gebidude sich mitten in der Natur, zwi-
schen Biumen eines alten Parks befindet. Die Stadt Bern hat im Marzili einen wun-
derschénen Schulkomplex fiir Kindergarten, Primarschule, Kindergirtnerinnensemi-
nar und Lehrerinnenseminar errichtet. Auch vom Lirm der Stadt etwas entfernt, mit
viel Griin dazwischen. Und eine fithrende Lehrerin am Seminar hat mir begeistert
und begliickt berichtet, wieviel leichter und natiirlicher in dieser neuen und stilleren
Umgebung alles geworden sei.

Wir wissen alle, daB3 in der Kindheit das Bediirfnis nach Unruhe, nach Titigkeit,
nach Erregung sehr viel stirker empfunden wird als das andere nach Entspannung,
Stille, innerer Ruhe und Besinnung. Und gerade darum haben wir die Aufgabe,
dieses zweite, solange dem Kinde selbst das Bediirfnis noch nicht bewuf3t ist, ihm
vertraut und lieb zu machen; nur nicht einseitig. Der ewige Robinson im Kinde be-
darf auch der Nahrung, des Tummelplatzes leiblicher und geistiger Art, wie Bettina
Holzapfel uns auch vor Augen fiihrt. Aber auch jenes andere, das Untertauchen in
die Stille, ist in der richtigen Verteilung notwendig, weil schon im Trithen Kindes-
alter dieser Nihrgrund und Quellgrund fiir die innere Emeuerung aufbrechen kann,
damit der Mensch, der etwas davon in der Kindheit erfahren hat, spiter bewuf3t
daran weiterbaut und seine eigene Kraftquelle entdeckt, um in seinem Selbst stirker
zu werden und gleichzeitig sich tiefer mit den unsichtbaren, den gottlichen Kriften
im All zu vereinen.

146



	Die Stille in der Sicht des Pädagogen

