
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 65 (1960-1961)

Heft: 3

Artikel: Die Geschichte der Heiligen Drei Könige

Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geschichte der Heiligen Drei Könige

Von Gertrud Hofer-Wemer

Der wundersame Bericht von der Reise der drei Weisen aus dem Morgenland nach
Bethlehem, an die Krippe des Heilandes, ist die Geschichte der ersten und schönsten
christlichen Pilgerfahrt. Mit ihren legendären Motiven: der Heilsverkündigung durch
eine Himmelskonstellatìon, dem voranziehenden, übernatürlichen Stern, der gläubigen

Gefolgschaft der Wanderer, der königüchen Huldigung vor dem Kind im Stroh,
den edlen Geschenken in goldenen Gefäßen und dem vor Herodes warnenden
Traumgesicht, bewegt sie vom frühen Kindesalter an die Phantasie, indem sie
orientalischen Märchenglanz in die Weihnachtsgeschichte hineinträgt; sie richtet sie aber
— als Geschichte von drei «Weisen» — ebensosehr an jenen verpflichtenden menschlichen

Wahrheitssinn, der im Neuen Testament aufgerufen wird mit den Worten:
«Wer da Ohren hat, zu hören, der höre.»

Von den Quellen

Die Geschichte von den drei Weisen aus dem Morgenland wird von Lukas, dem
Evangelisten der Kindheit Jesu, nicht erwähnt. Wir finden sie nur bei Matthäus
(Kap. 2), dem sie die Erfüllung einer alten jüdischen Prophezeiung bedeutet. Er
berichtet nur die Episoden der Ankunft im Palast des Herodes zu Jerusalem, der
Anbetung, des Traumgesichts und des heimlichen Wegzugs, ohne Vor- und
Nachgeschichte. Es gibt jedoch außerbiblische Quellen, so das Protevangelium des

jüngeren Jacobus und den früher unter dem Namen Chrysostomus figurierenden Autor
operis imperfecti (677. Jahrhundert); dazu kommen alte Matthäus-Kommentare,
einer stammt von Papst Gregor I., ein anderer, vergleichsweise später, aber
vielzitierter, von Thomas von Aquin (13. Jahrhundert). Diese Schriften ergänzen die
biblische Darstellung so reichhaltig, daß im 16. und 17. Jahrhundert, zur Blütezeit
der erbaulichen Volksbücher, breite Legendenzyklen über die drei Könige im Umlauf

waren (zum Beispiel von Joh. von Hildesheim; 1960 neu erschienen), die sicher
dazu geeignet waren, den Brauch des Sternsingens am Dreikönigstag zu verbreiten.
Das eigenartigste Dokument über die drei Könige ist das Protokoll Clemens Brentanos

von den Visionen der Anna Katharina Emmerich, betitelt «Die Reise der Heiligen

Drei Könige nach Bethlehem». A. K. Emmerich war eine stigmatisierte Nonne,
eine westfälische Bauerntochter, die 1803, mit 29 Jahren, in das Augustinerinnenkloster

Dülmen eintrat. Dort suchte sie der Dichter Brentano auf, der ihre Aussagen
während Jahren niederschrieb und 1833 herausgab. Die Visionen der Emmerich sind
im Gegensatz zu den Legenden in frappierender Weise konkret, sachlich und
anschaulich. Mit den Augen der Bauerntochter sieht sie Gebügs-, Strom- und Wüstenländer,

Dörfer, Brunnen, Zelte, Scharen von Kamelen und Schafe «mit langen
gedrillten Wollzöpfen und langen wolligen Schwänzen». Sie beschreibt weiße und
gefleckte Elefanten, Hirten, Aufseher und Raubgesindel, die sich dem Zug anschließen;

Kleider, Gefäße, Eß- und Trinksitten, das Öffnen eines Brunnens und das Tränken

der Tiere mittels zusammenlegbarer Ledergefäße. Ihre mehr als erstaunlichen
geographischen, ethnographischen und sprachlichen Angaben sind, wie es scheint,

von Fachleuten bestätigt worden.

67



Bädliche Darstellungen

Vor der Erfindung der Buchdruckerkunst wurden die Geschichten des Alten und Neuen
Testaments dem Volk in bildlicher Darstellung vor die Augen gebracht. Das Motiv
der drei Weisen taucht schon in den ersten christlichen Jahrhunderten auf, so in
Ravenna auf der nördlichen Mosaikwand der Basilika S. Apollinare nuovo aus dem
sechsten Jahrhundert. Es läßt sich denken, daß der Bericht der ersten heidnischen
und zum Christentum bekehrten Zeugen von Christi Geburt in der Zeit der
Christianisierung des Abendlandes die Annahme des Christentums durch die Heiden
begünstigte und gewissermaßen sanktionierte. Eine wunderbar verinnerhchte Gestaltung

erfährt das Königsmotiv in der sakralen Kunst des Hochmittelalters, zur Zeit
der Kreuzzüge. Wir finden die drei Weisen auf romanischen Säulenkapitälen, auf

farbigen Glasfenstern und Altarbildern und in den Miniaturen der von Königen und
Kaisern in Auftrag gegebenen Andachtsbücher. Alle diese Königsfiguren repräsentieren

in ihrer Größe und Demut die damalige Auffassung vom christlichen König und
Jerusalemfahrer. Eine außergewöhnliche Darstellung haben die drei Weisen in der
Renaissance durch Giorgione gefunden. Er stellt sie, ohne ersichtliche Beziehung zum
Weihnachtsereignis, der Zeit entsprechend, als sinnende Philosophen dar. Ein
Winkelmaß, Figuren auf einem Zeichnungsblatt deuten an, daß sie mit geometrischen
und astronomischen Berechnungen beschäftigt sind.

Wer sind diese Könige vom Morgenland und woher kommen sie?

Im Unterschied zu den einfachen und unbekannten Hirten auf dem Felde, die in
der Weihnacht aus dem Munde der Engel die Verkündigung erfahren haben, sind
die drei Weisen Männer hoher Abkunft und Träger ausgeprägter Eigenart. Sie

repräsentieren (nach Leo dem Großen und Beda) als Nachkommen von Sem, Ham
und Japhet die drei Stämme der Menschen, tragen aber zugleich individuelle Züge,
was sich schon in ihren Eigennamen ausdrückt. Die Bibel nennt sie nicht Könige,
sondem Weise, Magier (das Wort stammt vom persischen Maghhusch=die Mächtigen,

Erlauchten) d. h. die Wissenden. Die liegende bezeichnet sie als Abkömmlinge
eines hohen Mediziner- und Priestergeschlechts, dessen Ursprung auf Seth, den dritten

Sohn Adams, weist.
Sie waren Sterndeuter, kamen sie doch aus dem Zweistromland und dessen

Nachbargebieten, der Urheimat der alten, schon zur Zeit Abrahams hoch entwickelten

Sternkunde. Philo von Alexandrien sagt zur Zeit Christi von den Magiern: «Die
echte Magie, d. h. die spekulative Wissenschaft, welche einen helleren Blick in die
Werke der Natur eröffnet, erscheint so ehrwürdig und erstrebenswert, daß nicht nur
einzelne Männer, sondern selbst Könige, ja die größten Könige, ich meine die
Könige der Perser, sich gar sehr derselben widmen; und man sagt, es gelange keiner
bei ihnen zu königlicher Würde, der nicht zuvor ein Magier geworden.»

Die drei biblischen Sterndiener besaßen nach A. K. Emmerich auf chaldäischem
Boden «einen pyramidisch gestuften Turm, teils aus steinernem Grundbau, teils aus
Holzwerk auf einem Berge. Dort hielt sich immer einer von ihnen mit mehreren
Priestern auf, um die Sterne zu beobachten. Was sie in den Sternen sahen, schrieben
sie auf und meldeten es untereinander». Tatsächlich wurden im letzten Jahrhundert
in chaldäischen Städten des Zweistromlandes Sternwarten in Form von
Stufenpyramiden imd Türmen aufgefunden.

68



Was die drei Weisen miteinander verbindet, ist die ihren Völkern gemeinsame
Hoffnung auf den Messias, dessen Nahen sich auch außerhalb von Juda durch
Prophezeiungen angekündigt hatte.

Kaspar (indisch Gaspara, persisch Chalischbera, d. h. «fröhlich auf dem Wege,
er verlangt nach der Reise») gilt als Abkörnmling von Japhet und stammt aus dem
Lande Medien (Persien), dem Lande Zarathustras Goldgestirn), der einer Sage
nach schon den himmlischen Stern und die Geburt des kommenden Erlösers geweissagt

hatte. Die Magier, deren Orden er reformiert hatte, nahmen seine Lehre auf.
Sie sollen sich nach dem Tode des Meisters in eine Mithrashöhle zurückgezogen
haben, um dort das heilige Feuer zu pflegen und die Gestirne zu beobachten.

Melchior (hebräisch Goldkönig), Nachfahre von Sem, war Chaldäer. Unter den
Tausenden von aufgefundenen babylonischen imd assyrischen Tontafeln befinden
sich Bruchstücke von Abschriften eines 70 Tontafeln umfassenden astrologischen
Werkes. Den übersetzten Resten nach zu schließen, handelt es sich vorzüglich um
Prophezeiungen. Ein Horoskop vom 28. II. aus dem Jahre 142 vor Christus kündigt

die Geburt eines Knäbleins an. Zur Zeit des Augustus berichtet der Historiker
Diodor von den Chaldäern, daß sie aus den Sternen läsen; besonders die Planeten
seien geeignet, das Zukünftige anzuzeigen, indem sie die Pläne der Götter
verdolmetschten.

Balthasar ist ein chaldäischer Name und lautet arabisch Bei tasch schazar, «mit
Macht fährt er zu, es ergreifend». Der dritte König, braun von Angesicht, ist Araber
(oft wird er als Nubier, später sogar als Neger betrachtet) und hat im Land zwischen
Nil und Euphrat Anteil an der Priesterweisheit der benachbarten Hochkulturen. In
allen drei Ländern war die kultische Verehrung der Gestimsgottheiten verbreitet.
Daß Gott außerhalb von Israel gerade durch die Sprache der Sternbilder zum
Menschen redete, zeigen zwei alttestamentliche Stellen:

Gott prophezeit Abraham, dem Chaldäer von Ur, eine zahlreiche, für die
Vorbereitung des Messias bestimmte Nachkommenschaft mit dem Hinweis: «Siehe gen
Himmel und zähle die Sterne also soll dein Same werden.» (Gen. 15, 5.) Die
andere Stelle enthält ein Wort des mesopotamischen Propheten Bileam oder Balaam,
der vom israelfeindlichen Moabiterkönig gerufen worden war, damit er den Israeliten
fluche. Eine entzückende Geschichte schildert, wie Bileam auf seiner Eselin in das
Land des Königs Balak reitet; dreimal tritt ein Engel in seinen Weg, um ihn
aufzuhalten. Nur die Eselin gewahrt den Himmelsboten. Das erste Mal weicht sie ihm
ins Feld aus, das zweite Mal, in einem Weinberg, «drängt sie sich an die Wand und
klemmt Bileam den Fuß an die Wand»; im Egpaß aber kann sie nicht mehr
ausweichen und fällt vor dem Engel auf die Füße. Bileam schlägt sie. Sie beginnt zu
sprechen. Da öffnet der Herr dem Bileam die Augen, «daß er den Engel des Herrn
sah».

Eingedenk dieser übeniatürlichen Begegnung spricht Bileam vor dem Moabiterkönig

die Worte, die ihm der Herr Israels eingibt, Worte, die den heidnischen
Sterndeutern in Persien, Chaldäa und Arabien bekannt wurden und die sie in ihrer
Messiashoffnung festigten: «Es wird ein Stern aus Jakob aufgehen.» (Num. 24, 17.)

«Wir haben seinen Stern gesehen»

In Jerusalem erklärten die drei Weisen: «Wir haben seinen Stem gesehen und sind
gekommen, ihn anzubeten.» Uber die Sternoffenbarung der Weisen gibt es verschiedene

Vermutungen und Nachrichten. Wenige Jahre vor dem Jahr 1, das ja erst im

69



sechsten Jahrhundert ohne Beweisgrundlage als Beginn der christlichen Ära fixiert
worden ist, geschah am Himmel die nur zirka alle 500 Jahre eintretende monatelange

Begegnung von Saturn und Jupiter, der zwei größten Planeten, ein kosmisches
Ereignis, das die «Große Konjunktion» genannt wird. Johannes Kepler hat sie 1603
erlebt und sie, besonders da noch ein unbekannter, bald wieder erlöschender «Neuer
Stem» dazutrat, als Messiaskonstellation erkannt. Saturn galt in den vorchristlichen
Jahrhunderten als das Gestirn des Weltenschöpfers (Kronos), als Träger der vornehmsten

Weissagungen, als Stem der Gerechtigkeit und der Vergeltung aller Missetat.
Jupiter ist das Königsgestim, dessen strahlendes Licht Gerechtigkeit ankündigt und
das rechte Wissen um das rechte Handeln verbreitet. Bei den Juden, denen der
Samstag (saturday) heilig war, galt der Saturn als das planetarische Schutzgestim.
Unter den Tierkreisbildern waren die Fische Palästinas Regent. Da nun die Große
Konjunktion im Bereich der Fische stand, wies sie auf einen «neugeborenen König
der Juden».

Thomas von Aquin sagt in seinem Matthäus-Kommentar: «Der König des Himmels

wollte sich durch ein himmlisches Zeichen bekunden lassen. Den Hirten als

Juden wollte er sich durch Engel offenbaren, durch die die Juden das Gesetz
empfingen. Den drei Weisen als Heiden wollte er sich durch einen Stem bekunden, weil
sie durch die Kreaturen zur Gotteserkermtnis gelangten und weil dem Abraham die
Bemfung der Heiden unter dem Sinnbild der Sterne verheißen worden war.»

In Uberemstimmung mit den Berichten der Legende erzählt A. K. Emmerich
von einer übernatürlichen Himmelserscheinung, welche die Weisen wahrgenommen
hätten: sie sahen am Himmel die wunderbare Erscheinung einer Jungfrau auf einer
Mondsichel, auf einem Regenbogen sitzend, rechts imd links einen Weinstock imd
Weizenähren, vor ihr die Erscheinung eines Kindes, von dem Strahlen ausgingen
wie Ähren. Dieses Himmelsbild stimmt, von den Einzelheiten abgesehen, überein
mit der Vision der Sibylle von Tibur, die dem Augustus die Erscheinung der
Sternenjungfrau (Asträa) dahin gedeutet haben soll, daß nun ein Kind geboren werde, dem
selbst die olympischen Götter das Szepter abtreten müßten.

Auf Grund dieser Überlieferungen zeigen die Stemmetzen, Glas- und Buchmaler
des Mittelalters mit Vorhebe im Stem der Weisen die Erscheinung der Jungfrau mit
dem Kinde oder ein Kind mit einem Kreuz auf der Schulter. Die Sibylle von Tibur
ist von der Kirche in die Folge der Weihnachtsdarstellungen aufgenommen worden.

Die Reise mit dem Stem

Anschaulicher als jede Legendenüberlieferung erzählt A. K. Emmerich vom
Aufbruch der Weisen, von ihrem Zusammentreffen, der Ordnung des Karawanenzuges,
ihrem Troß mit schwarzen Sklaven, wunderlichen Tieren und mitgeführten
Vogelkäfigen. Sie verweilt gern beim Wunderstern, den sie wie das Evangehum Infantiae
und Chrysostomus als lebendiges Wesen schildert:

Der Stem ist ein runder Ball, und es strömt Licht aus ihm wie aus einem
Munde. «Es war mir immer, als werde er, wie an einem Lichtfaden schwebend, von
der Hand einer Erscheinung geführt. Er erschien, verschwand, bheb stehen, zog
fort, wie es die Sache erforderte, gleich der Wolkensäule, die dem jüdischen Heer
zeigte, wann es rasten und wann es weiterziehen sollte.»

Die Weisen eilen, rastlos, unermüdlich, und doch ganz ruhig; in der Nacht
singen sie oft, gemeinsam oder abwechslungsweise.

70



Auf der Davidsstraße, während des Hinzugs nach Jerusalem, verdunkelt sich der
Stern und verschwindet, solange die Weisen in der Königsstadt weilen. Kurz vor
ihrem Ziel werden sie betrübt und wankend, sie zagen und zweifeln. Der Stern
verdunkelt sich dort, wo Böses wohnt: In Jerusalem soll Christus verleugnet und
verfolgt werden. Vor Bethlehem beginnt der Stern wieder zu leuchten und steht
still über der Höhle des Christuskindes. Die Weisen sind am Ziel.

Die Anbetung

Nach weislich verrichteter Vorbereitung treten sie in die Höhle ein, die von
übernatürlichem Lichtglanz erfüllt ist. Sie neigen sich vor dem Kind in der Krippe und
beten es an, damit die Worte der Schrift in Erfüllung gehen: «Völker, die dich nicht
kannten, werden zu dir laufen, um des Herrn, deines Gottes willen.» — «Die Könige
zu Tharsis auf den Inseln werden Geschenke bringen; die Könige aus Arabien und
Seba werden ihm Gaben zuführen.» — «Es werden ihn anbeten alle Völker der
Erde, und alle Heiden ihm dienen.»

Die Weisen überreichen ihre Geschenke, jeder das Symbol dessen, was ihm das

größte Opfer bedeutet: Melchior, Vertreter der Semiten, schenkt das Gold, das
Heilmittel gegen die welthche Gewinnsucht, als Zeichen der Weisheit, die ihn zur wahren

Erkenntnis des Heils bringen soll. — Balthasar, Vertreter der Äthiopier, schenkt
den Weihrauch, das Heilmittel wider den Aberglauben, als Zeichen seiner Hingabe
an den wahren Gott. Kaspar, Vertreter der Arier, schenkt ein Myrrhenbäumchen,
das Heilmittel gegen die Leidenschaften und die Streitlust, als Zeichen seines
Willens, im Glauben an das Leiden Christi dem Gebot der Nächstenliebe zu folgen.

Die Könige wandern, o wandere mit!
Der Weg der drei Weisen mit seinen Stationen der Messiaserwartung, des
Sternsuchens, der himmlischen Heilsbotschaft, der gemeinsamen Reise, der Ermutigung
vor dem Ziel, dem Finden des Kindes und der demütigen Huldigung schildert, im
Gegensatz zum Passionsweg, einen Stationenweg der Freude und der Liebe, auf
dem der Mensch sich zur Teilnahme an der Menschwerdung Christi vorbereitet.
Eine Wanderung bedeutet immer eine Wandlung. Um an der Krippe des Herrn zu
erscheinen, muß der Mensch sich aus seiner Ichverhaftung lösen, muß sich wie die
Könige auf die Wanderschaft begeben, dem Stem folgen, ob dieser auch zuzeiten
verschwinde, nach dem Kind fragen, bis er es findet, und versuchen, was Peter
Cornelius in seinem lieblichen Weihnachtslied rät:

«Drei KÖn'ge wandern aus Morgenland,
Ein Sternlein führt sie zum Jordanstrand.
In Juda fragen und forschen die drei
Wo der neugeborene König der Juden sei
O Menschenkind! halte treulich Schritt,
Die Kön'ge wandern, o wandre mit..
Der Stem der Liebe, der Gnade Stem,
erhelle dein Ziel, so du suchst den Herrn.
Und fehlen Weihrauch, Myrrhen und Gold,
Schenke dein Herz dem Knäblein hold.»

So meint es auch Angelus Silesius, wenn er sagt:
«Wird Christus tausendmal zu Bethlehem geboren,
Und nicht in dir, du bleibst noch ewiglich verloren.»

71


	Die Geschichte der Heiligen Drei Könige

