
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 65 (1960-1961)

Heft: 1

Artikel: Der bedrohte Mensch

Autor: Stucki, Helene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der bedrohte Mensch

Das Wort, "das im Mittelpunkt unserer Betrachtung steht: bedroht, Drohung, drohen,
es weckt wenig erfreuliche Vorstellungen: Das Auge sieht einen erhobenen
Zeigefinger, schaut unheilverkündende Gewitterwolken, das Ohr hört dumpfes Grollen
einer herannahenden Katastrophe, das Herz zieht sich zusammen, der Atem stockt.
Bedrohung kündet Gefahr an, eine Gefahr, vor der der Mensch flüchten oder sich
verkriechen möchte, gegen die er Sicherungen aufzubauen sucht. Und doch gehört
das Bedrohtsein zum Wesen des Lebens — und nicht nur des menschlichen. Lauert
nicht überall Gefahr, wo Leben aus dunklem Urquell sich dem Lichte entgegenreckt,

sich auseinanderfalten, entwickeln möchte, was zuerst in einem Klümp-
chen oder einem Kern zusammengeballt war? Liegen nicht vielleicht gerade im
Bedrohtsein allen Lebens durch Tod und Vernichtung unendliche Impulse zu seiner
Behauptung, Festigung und Vollentfaltung?

Bedroht ist alles Leben, auch das der

Natur

auch das des Tieres, wieviel mehr das Leben des Menschen, der von seinem Schöpfer

mit der Krone zugleich deren Zerbrechlichkeit, mit der Geisteskraft deren
Verwundbarkeit empfangen hat.

In einem kürzlich erschienenen, aufrüttelnden Vortrag über den Sinn des
Naturschutzes zeigt uns W. R. Corti, wie sehr heute die Natur als Ganzes in Gefahr steht
und des Schutzes bedarf.

«Die Ergebnisse der modernen Atomphysik verändern nicht nur das politische
und wirtschaftliche Gefüge der Epoche, sie rollen auch die großen, alten
Sinnfragen wieder auf und zwingen unter neuen Aspekten zu neuer Stellungnahme.»

Corti zitiert einen Physiker, der im Geiste schon eine Menschheit schaut, die fünf
Jahre unter der Erde leben wird, bis der Atomgestank draußen abgeklungen ist.
Ist es nicht ein schauriger Trost, sagt er,

«daß der Mensch eventuell in unterirdischen Gewölben überlebt, während die
gesamte übrige Natur, zu deren Bruderschaft und Schutz er aufgerufen ist,
elend zugrunde geht?»

Wir haben, im Sinne W. R. Cortis, allen Grund, den Verheerungen, welche unser
Zeitalter in der Natur — und damit auch in der Menschenseele — anrichtet, fest ins

Auge zu sehen, sie und uns dagegen zu schützen, solange es noch Zeit ist.

Wie sehr auch das

Tierleben

bedroht ist, enthüllt u. a. der ergreifende Afrikafilm «Serengeti darf nicht sterben».
Namhafte Tierpsychologen bestätigen, was schon Leo Tolstoj in einer erregenden
Skizze dargestellt hat, daß auch für das Tier die Furcht Triebfeder allen Tuns,
Ursache allen Leidens ist: Nachdem der Rabe den Hunger imd die Taube die Liebe
als Ursache des Leidens erklärt hatten, sagt der Hirsch:

3



«Weder vom Hunger, noch von der Liebe, noch von der Bösartigkeit, einzig von
der Angst kommt alles Leiden in die Welt. Brauchte man keine Angst zu haben,
wie schön wäre es auf der Welt!«

Mit Recht verweist der Tierpsychologe Hediger die Vorstellung von der «goldenen
Freiheit der Tiere» ins Reich der Fabel.

Der Kinderpsychologe — und vor ihm der Dichter — sie zerstören auch die
Fabel von der unbeschwerten, sorglosen, angstfreien

Kindheit

Zeigt nicht zum Beispiel ein Traumbild, wie es der Dichter Friedrich Hebbel malt,
wie schon das Kind sich bedroht, hilflos den gefährlichen Mächten preisgegeben
fühlt? Er erzählt:

«Mir war, als hätte der liebe Gott, von dem ich schon so manches gehört hatte,
zwischen Himmel und Erde ein Seil ausgespannt, mich hineingesetzt und sich
danebengestellt, um mich zu schaukeln. Nun flog ich denn ohne Rast und
Aufenthalt in schwindelerregender Eile hinauf und hinunter; jetzt war ich hoch in
den Wolken, die Haare flatterten mir im Winde, ich hielt mich krampfhaft fest
und schloß die Augen; jetzt war ich dem Boden wieder so nah, daß ich den
gelben Sand sowie die kleinen roten und weißen Steinchen deutlich erblicken, ja
mit den Fingerspitzen erreichen konnte. Dann wollte ich mich herauswerfen,
aber das kostete doch einen Entschluß, und bevor es mir gelang, ging's wieder
in die Höhe, und mir bheb nichts übrig, als abermals ins Seil zu greifen, um nur
nicht zu stürzen und zerschmettert zu werden.»

Stellt dieses Traumbild nicht in großartiger Weise die Bedrohtheit des Menschen
dar, des Menschen in seiner gefährlichen Zwischenlage zwischen Erde und Himmel,
nicht Tier und nicht Engel, und darum in ständiger Gefahr, den Boden unter den
Füßen oder den Himmel über sich zu verlieren?

Ein anderes, nicht weniger eindrucksvolles Bild von der Bedrohtheit des
Menschen sei beschworen: Albrecht Dürers großartige Radierung

Ritter, Tod und Teufel

zu der ein neuerer Dichter die Verse geschrieben hat:
«Ein Ritter reitet seines Wegs dahin,
Und Tod und Teufel drängen sich an ihn,
Doch gleichen Mutes in die Luft schaut er,
Lässig geschultert seinen langen Speer.
Willst du des Bildes tiefen Sinn verstehn?
Gradaus sollst du in diesem Leben gehn.
Nicht rechts, nicht links des Weges sollst du schauen,
An jeder Seite lauert stumm das Grauen.
Die beiden großen Schrecken dieser Welt,
Sie haben überall den Pfad umstellt.
Der tapfre Ritter weiß, bei seinem Ritt
Da halten Tod und Teufel gleichen Schritt.
Doch keines Blickes würdigt er die zwei,
Mit hartem Lächeln reitet er vorbei.»

4



Die beiden großen Schrecken dieser Welt: Tod und Teufel. Tod: Die Gefahr,
die mehr von außen her unser Leben, unsern Selbstbehauptungswillen bedroht —
die menschliche Reaktion darauf wird in der Regel als Furcht bezeichnet. Teufel:
Die Gefahr, die von innen her das Leben unterhöhlt, auf die der Mensch mit
Angstgefühlen antwortet. Die Tatsache des Sterbenmüssens hat von jeher den Menschen
erschüttert, seine Phantasie beflügelt, sein Denken entzündet, gelegentlich sein
Gefühl beschwingt, noch häufiger gelähmt. Mit einem gewissen Recht heißt es, alle
Furcht sei letzten Endes Todesfurcht.

Es ist klar, daß die Bedrohimg durch den Atomtod in vielen Gemütern, bewußt
oder unbewußt, diese Furcht verstärkt. Die Bedrohung von außen ist größer geworden;

aber auch die von innen hat zugenommen.

Nicht wie der tapfere Ritter von einem, sondern von vielen Teufeln ist die heutige

Menschheit bedrängt. Es ist das Tier in uns, der blinde Drang, der sich in Geiz
und Ehrgeiz, in der Gier nach irdischen Genüssen, in der Raserei nach Rekorden,
in Neid und Haß und in Machtstreben manifestiert und viel wertvolles Menschenleben

vorzeitig vernichtet.
«... Bei seinem Ritt,
da halten Tod und Teufel gleichen Schritt.»

Im Gegensatz zur Natur, die den Gefahren, auch dem Atomtod, einfach
ausgeliefert ist, im Gegensatz zum Tier, das ihnen instinktiv auszuweichen oder zu
begegnen sucht:

Der Mensch weiß um seine Bedrohtheit

Wie heißt ein tiefsinniges indisches Wort:
«Gott schläft im Stein,
Atmet in der Pflanze,
Träumt im Tier
Und erwacht im Menschen.»

Dem Menschen ist aufgegeben, wachen Sinnes die Bedrohung zu erkennen und
bewußt darauf zu reagieren.

Diese Reaktion kann verschiedener Art sein. Der Ritter reagiert mit stoischer
Verachtung:

«Keines Blickes würdigt er die zwei, "

Mit hartem Lächeln reitet er vorbei.»
Wohl hat diese heroische Haltung etwas bewundernswert Bestechendes. Aber sie
entspricht weder unserer christlichen Auffassung vom Tode, noch unserer
psychologischen Einsicht in das Wesen der Teufel. Wir halten uns lieber an die Mahnung
eines andern Dichters:

«Sprich mit den bleichen Bildern ohne Schauder .»
Oder an die Verse des früh vollendeten Berners Hugo Marti, der den Tod als einen
Teil seines eigenen Wesens beschwört:

«Der auf dich wartet, kennt dich lange schon
Und ist um dich in deinen stillsten Stunden,
In deinem Lachen und in deinen Wunden,

5



Und schreitet deinen Schritt und ist gebunden
In deines Blutes roten Zauberringen.
Er spricht in deiner eigenen Stimme Ton.
Und wenn er singt, so wirst du ihn erkennen,
Und wirst ihn Bruder und Geliebten nennen,
Denn deines Herzens letzte Wünsche brennen
In dem Gesang, den seine Lippen singen.»

Erinnert sei auch an Mozart, der zu Beginn des 30. Lebensjahres an seinen Vater
schreibt:

«Da der Tod, genau zu nehmen, der wahre Endzweck unseres Lebens ist, so
habe ich mich seit ein paar Jahren mit diesem wahren, besten Freunde des Men-
schon so bekannt gemacht, daß sein Bild nicht allein nichts Schreckendes für
mich hat, sondem recht viel Beruhigendes imd Tröstendes. Und ich danke meinem
Gott, daß er mir das Glück gegönnt, mir die Gelegenheit zu verschaffen, ihn als
den Schlüssel zu unserer wahren Glückseligkeit kennenzulernen. Ich lege mich
nie zu Bette, ohne zu bedenken, daß ich vielleicht, so jung ich bin, den andem
Tag nicht mehr sein werde. Und es wird doch kein Mensch von allen, die mich
kennen, sagen können, daß ich im Umgange mürrisch oder traurig wäre. Für
diese Glückseligkeit danke ich alle Tage meinem Schöpfer und wünsche sie von
Herzen jedem meiner Mitmenschen.»*

Wenn auch wenige von uns diese abgeklärte, wahrhaft menschliche und wahrhaft

ehristliche Höhe erreichen: Wachsam sein, die Gefahren erkennen, uns mit
ihnen auseinandersetzen und womöglich sogar befreunden, ihre zerstörerische
Kraft ins Positive zu wenden suchen, das ist die Aufgabe, die dem heutigen
Menschen gestellt ist.

Jeder Psychologe weiß: die innern Teufel werden nicht durch Mißachtung
gebändigt. Verdrängungen der eigenen Fehler und Sünden führen zu Dauerstörungen
des seelischen Gleichgewichtes, zu Neurosen und andern Erkrankungen.

Sprich mit den bleichen Bildern ohne Schauder!
Sei wachsam, sei ehrlich!

Alles Leben ist bedroht, ist Gefahren ausgesetzt, war es immer schon. Während

aber der primitive Mensch die Gefahren mit Zaubersprüchen und
Zaubertränken, mit Riten und seltsamen Opfern zu beschwören suchte, während der
mittelalterliche Mensch die Bedrohungen: Feuer, Wasser, Seuchen, Kriege, ungeschütztes

Alter und frühen Tod gelassen hinnahm als Schicksal oder als Strafe Gottes:
der moderne Mensch hat sich ein gewaltiges System von Schutzwällen, von Dämmen,

von

Sicherungen

aufgebaut. Hat nicht einmal einer, in etwas überspitzter Form, gesagt, die Schweiz
werde an ihren Versicherungen zugrunde gehen? Man versichert sich gegen Natur-

* Die beiden Zitate stammen aus dem empfehlenswerten Budi von Hans Zbinden: «Der
bedrohte Mensch».

6



schaden und Diebstahl, gegen Unfall und Krankheit, gegen Arbeitslosigkeit und

sogar gegen verregnete Ferien. Man versichert sein Leben, versichert sich gleichsam

gegen den Tod. Man hat von einer Sekuritätsgier, einer Sicherheitshypnose gesprochen.

So berechtigt die Vorsorge und besonders die Fürsorge für Angehörige auch
ist: sie darf nicht die Illusion bewirken, nun sei die Bedrohimg aus der Welt
geschafft, die Sicherheit garantiert. Mit Geld, mit hohen Prämien läßt sich nicht
ersetzen, was an viel höheren Lebenswerten vernichtet wird.

Aber auch in seinem bedrohten Innern sucht der Mensch Sicherungen zu
errichten, Sicherungen, die ihn vor eigenen Kurzschlußhandlungen, vor Schwermut
und Verzweiflung bewahren sollen. Die einen, vor allem sind es die Frauen,
verkapseln sich so stark in ihre Familie, daß sie sich in diesem Gehäuse ein für allemal
geborgen glauben. Manche Männer glauben im Beruf, in der Vereinstätigkeit, im
Betrieb, im Sport, in der Politik eine Sicherheit, eine Garantie gegen innere
Anfeindungen zu finden. Man spricht nicht zu Unrecht von der Flucht in die
Betriebsamkeit, in den Sport, in ferne Welten, vielleicht auf den Mond oder auf den Mars.
Wieviele flüchten in eine Weltanschauung, die ihrem eigenen Wesen angepaßt ist,
in ein falsches Selbstbildnis, indem sie sich Tüchtigkeit imd Charakterfestigkeit
vortäuschen, um gegen Tod und Teufel gewappnet zu sein! Die Lebenslüge, die seinerzeit

vom Dichter Ibsen so scharf gegeißelt worden ist, sie ist nicht aus der Welt
verschwunden. Die verhängnisvolle Flucht in die Bauschgifte, in Alkohol und
Opium, die unheilvolle Zeitkrankheit, die man Tablettensucht nennt, seien wenigstens

erwähnt.

Ist es nicht seltsam: Einerseits suchen wir durch alle möglichen Sicherungen uns
fest im Diesseits zu verankern, wir möchten eine Garantie dafür, daß nichts uns
genommen werden kann: nicht Hab und Gut, nicht Gesundheit, nicht weltliche
Freuden. Anderseits ziehen wir unsere Füße weg von der Realität, flüchten in eine
Welt, die nicht die reale ist: in den Taumel, den Rausch, die Krankheit, die
Illusion, ja in den Tod. — Ist der Mensch nicht ein widerspruchsvolles Wesen?

Eines steht fest: Mit all unseren Sicherungen, den äußern und den innern, haben
wir weder die Bedrohungen, noch deren Reaktionen, Angst und Furcht, aus der Welt
geschafft. Der Mensch ist durch sie nicht gesünder, nicht froher, freier, zuversichtlicher,

glücklicher geworden. Die Kinderängste nehmen in erschreckendem Maße
zu — es wäre ein Thema für sich, über bedrohte Kindheit zu reden, über das für
die Entwicklung des Kindes so ungemein wichtige, heute vielfach fehlende Gefühl
der Geborgenheit. Hinter dem oft so stupiden Gebahren verwahrloster Jugendlicher
steckt viel Lebensangst. Die Sprechzimmer der Nervenärzte sind überfüllt mit
Menschen, die mit ihrer Angst nicht fertig werden. Es gibt darum kaum ein Gebiet, dem
sich die moderne Philosophie, Psychologie, Literatur mit so viel Verbissenheit
zuwenden, wie der Angst.

Es gibt eine

philosophische Richtung

welche geradezu die Bedrohtheit zu ihrem Ansatzpunkte macht. Sie reißt dem
Menschen die Augen weit auf für die gefahrvolle Situation seiner Existenz, seines
«Geworfenseins». Da heißt es nicht mehr: «Keines Blickes würdigt er die zwei.» Da
gilt es, sowohl dem Tod wie auch dem Teufel fest ins Gesicht zu schauen, mit offe-

7



nem Visier zu kämpfen, in grimmiger Entschlossenheit standzuhalten, aus der furchtbaren

Gebundenheit einen Weg in die Freiheit zu suchen. Die Existentialphilosophie
hat besonders in ihren Anfängen das Schwergewicht auf alle negativen Erscheinungen

in und um uns gelegt: auf Daseinsangst und Lebensüberdruß, auf Einsamkeit,
Verlassenheit und Sorge, auf Langeweile und Ekel, auf Schwermut und Verzweiflung.

Muß man da nicht aufhorchen, wenn aus der Reihe der namhaften Philosophen
der Gegenwart ein Buch auftaucht mit dem verheißungsvollen Titel

Neue Geborgenheit

Das Problem der Uberwindung des Existentialismus. Ohne einem naiven Optimismus

oder übersteigerten Idealismus zu verfallen: mit wachen Augen für die Not der
Gegenwart, mit den feinen Mitteln philosophischen Denkens wird die Einseitigkeit
ergänzt durch eine lichtere, eine erfreulichere Welt. Der Geworfenheit und
Verlorenheit wird die Geborgenheit, der Verzweiflung der getroste Mut, das neue
Seinsvertrauen entgegengestellt. Nicht weniger tief verankert als Angst und Sorge
sind in der Menschenseele die «Gegentugenden»: die Kräfte der Geduld und der
Gelassenheit, der Hoffnung und der Dankbarkeit, des Mutes und des Glaubens, die
alle vom Verfasser auf feine Weise analysiert werden. Im Gegensatz zu der littérature

noire, welche die Auffasung des Existentialisten unterbaut und bestätigt, beruft
sich auch Bollnow, der Verfasser der «Neuen Geborgenheit», auf dichterische Zeugnisse,

vor allem auf Wemer Bergengruen und seine tröstlichen Gedichte:

«Spür tief in den Geweben
Die heil'ge Ursubstanz,
Und das zerstückte Leben
Ist allerwegen ganz.»

«Jeder Schmerz entläßt dich reicher.
Preise die geheime Not.
Und aus nie geleertem Speicher
Nährt dich das geheime Brot.»

«Was aus Schmerzen kam,
War Vorübergang.
Und mein Herz vernahm
Nichts als Lobgesang.»

«Die uralte Muschel umfängt uns gelind,
So werde nun Dolde und Vogel und Kind.
Du kehrest zurück und bist nicht mehr allein.
Nun schlafe getrost, Gott singe dich ein.»

«Nimm die Welt willfährig hin
Und mit hellem Mut,
Weil ja Liebe sie entwarf
Bis zum ärmsten Keim.
Nichts ist, was dich schrecken darf,
Und du bist daheim.»

8



Und damit haben wir, auf weiten Umwegen, den Boden betreten, auf dem unser
Thema gewachsen ist. Es ist die Geborgenheit, welche

Das Christentum

dem von allen Seiten bedrohten Menschen verheißt. — Wie heißt es im ersten
Johannisbrief, 4. 18:

«Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die völlige Liebe treibet die Furcht aus.
Wer sich aber fürchtet, der ist nicht völlig in der Liebe.»

Hier zeigt sich mit absoluter Klarheit, wie Angst und Furcht zu überwinden, wie
wahre Geborgenheit zu erlangen ist. Freilich: vollkommene Liebe war dem einen
vorbehalten, der durch diese Liebe die Welt überwunden hat. Wir sind alle nur
Stümper, nur Anfänger, immer wieder Strauchelnde. Aber müßte nicht unser
unermüdliches Bemühen um die Liebe, die nicht das Ihre sucht, die größer ist als

Hoffnung imd Glaube, uns aus dem Zustande des bedrohten, des ängstlich sich
verkriechenden und krampfhaft nach Sicherungen suchenden Geschöpfes emporheben
in den Stand des getrosten Mitarbeiters Gottes? Für den wahrhaft Liebenden ist die
Welt nicht unheimlich, nicht bedrohlich; für ihn wird sie heil und ganz im Sinne
des Dichters Bergengruen. — Die Liebe wird zum tragenden, zum gesicherten
Lebensgerüst. Die Liebe verschließt sich nicht, wie der Ritter auf dem Bilde
Albrecht Dürers, vor Tod und Teufel. Sie öffnet die Augen weit für alles, was ihr an
Not und Leid auf ihrem Lebenswege begegnet. Je mehr Gottes- und Christusliebe
in unseren Beziehungen zu den Mitmenschen, aber auch in unserer Einstellung zur
Lebensarbeit und zu den schönen Dingen dieser Welt lebt, desto geringer wird
unsere Angst, desto stärker das Gefühl der Geborgenheit. Müßte nicht die heutige
Bedrohtheit den Liebeswillen mächtig steigern? Weil das Leben bedroht ist, weil
um mich und in mir Tod und Teufel miteinander ringen, darum baue ich in mir und
um mich ein Reich der Liebe, einen Schutzwall gegen alle Gefahren. «Wo Gefahr
ist, wächst das Rettende auch.»

Nicht ein Theologe, sondern ein Mann der Technik hat gesagt, daß das Bewußtsein

der Bedrohtheit geradezu der Urgrund sei, auf dem eine neue Religiosität
erwachsen könnte.

Und ein Mann des Bekenntniskampfes, Dietrich Bonhoeffer, schrieb kurz vor
seiner Ermordung durch die Nazis die tröstlichen Verse:

«Von guten Mächten wunderbar geborgen,
Erwarten wir getrost, was kommen mag.
Gott ist mit uns am Abend und am Morgen
Und ganz gewiß an jedem neuen Tag.» Helene Stucki

Der letzte Entscheid über die Zukunft einer Geselkchaft liegt nicht in der
größeren oder geringeren Vollendung ihrer Organisation, sondem in der
größeren oder geringeren Wertigkeit ihrer Individuen.

Albert Schweitzer

9


	Der bedrohte Mensch

