Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung
Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 65 (1960-1961)

Heft: 1

Artikel: Der bedrohte Mensch

Autor: Stucki, Helene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der bedrohte Mensch

Das Wort, das im Mittelpunkt unserer Betrachtung steht: bedroht, Drohung, drohen,
es weckt wenig erfreuliche Vorstellungen: Das Auge sieht einen erhobenen Zeige-
finger, schaut unheilverkiindende Gewitterwolken, das Ohr hort dumpfes Grollen
einer herannahenden Katastrophe, das Herz zieht sich zusammen, der Atem stockt.
Bedrohung kiindet Gefahr an, eine Gefahr, vor der der Mensch fliichten oder sich
verkriechen mochte, gegen die er Sicherungen aufzubauen sucht. Und doch gehort
das Bedrohtsein zum Wesen des Lebens — und nicht nur des menschlichen. Lauert
nicht iiberall Gefahr, wo Leben aus dunklem Urquell sich dem Lichte entgegen-
reckt, sich auseinanderfalten, entwickeln. méchte, was zuerst in einem Kliimp-
chen oder einem Kem zusammengeballt war? Liegen nicht vielleicht gerade im Be-
drohtsein allen Lebens durch Tod und Vernichtung unendliche Impulse zu seincr
Behauptung, Festigung und Vollentfaltung? :

Bedroht ist alles Leben, auch das der
Natur

auch das des Tieres, wieviel mehr das Leben des Menschen, der von seinem Schop-
fer mit der Krone zugleich deren Zerbrechlichkeit, mit der Geisteskraft deren Ver-
wundbarkeit empfangen hat.

In einem kiirzlich erschienenen, aufrittelnden Vortrag iiber den Sinn des Natur-
schutzes zeigt uns W. R. Corti, wie sehr heute die Natur als Ganzes in Gefahr steht
und des Schutzes bedarf. :

«Die Ergebnisse der modernen Atomphysik verindern nicht nur das politische

und wirtschaftliche Gefiige der Epoche, sie rollen auch die groBen, alten Sinn-

fragen wieder auf und zwingen unter neuen Aspekten zu neuer Stellungnahme.»
Corti zitiert einen Physiker, der im Geiste schon eine Menschheit schaut, die fiinf
Jahre unter der Erde leben wird, bis der Atomgestank drauflen abgeklungen ist.
Ist es nicht ein schauriger Trost, sagt er,

«daBl der Mensch eventuell in unterirdischen Gewélben iiberlebt, wihrend die

gesamte ibrige Natur, zu deren Bruderschaft und Schutz er aufgerufen ist,

elend zugrunde geht?» _ :
Wir haben, im Sinne W. R. Cortis, allen Grund, den Verheerungen, welche unser
Zeitalter in der Natur — und damit auch in der Menschenseele — anrichtet, fest ins
Auge zu sehen, sie und uns dagegen zu schiitzen, solange es noch Zeit ist.

Wie sehr auch das
Tierleben

bedroht ist, enthiillt u. a. der ergreifende Afrikafilm «Serengeti darf nicht sterben».
Namhafte Tierpsychologen bestiitigen, was schon Leo Tolstoj in einer erregenden
Skizze dargestellt hat, daB auch fiir das Tier die Furcht Triebfeder allen Tuns, Ur-
sache allen Leidens ist: Nachdem der Rabe den Hunger und die Taube die Liebe
als Ursache des Leidens erklirt hatten, sagt der Hirsch:



«Weder vom Hunger, noch von der Liebe, noch von der Bosartigkeit, einzig von
der Angst kommt alles Leiden in die Welt. Brauchte man keine Angst zu haben,
wie schon wire es auf der Welt!«
Mit Recht verweist der Tierpsychologe Hediger die Vorstellung von der «goldenen
Freiheit der Tiere» ins Reich der Fabel.

Der Kinderpsychologe — und vor ihm der Dichter — sie zerstoren auch die
Fabel von der unbeschwerten, sorglosen, angstfreien
Kindheit
Zeigt nicht zum Beispiel ein Traumbild, wie es der Dichter Friedrich Hebbel malt,
wie schon das Kind sich bedroht, hilflos den gefdhrlichen Michten preisgegeben
fiihlt? Er erzihlt:
«Mir war, als hiitte der liebe Gott, von dem ich schon so manches gehort hatte,
zwischen Himmel und Erde ein Seil ausgespannt, mich hineingesetzt und sich
danebengestellt, um mich zu schaukeln. Nun flog ich denn ohne Rast und Auf-
enthalt in schwindelerregender Eile hinauf und hinunter; jetzt war ich hoch in
den Wolken, die Haare flatterten mir im Winde, ich hielt mich krampfhaft fest
und schloB die Augen; jetzt war ich dem Boden wieder so nah, daf3 ich den gel-
ben Sand sowie die kleinen roten und weilen Steinchen deutlich erblicken, ja
mit den Fingerspitzen erreichen konnte. Dann wollte ich mich herauswerfen,
aber das kostete doch einen Entschluf3, und bevor es mir gelang, ging’s wieder
in die Hohe, und mir blieb nichts iibrig, als abermals ins Seil zu greifen, um nur
nicht zu stiirzen und zerschmettert zu werden.»

Stellt dieses Traumbild nicht in groBartiger Weise die Bedrohtheit des Menschen
dar, des Menschen in seiner gefihrlichen Zwischenlage zwischen Erde und Himmel,
nicht Tier und nicht Engel, und darum in stindiger Gefahr, den Boden unter den
Fiilen oder den Himmel iiber sich zu verlieren?

Ein anderes, nicht weniger elndrucksvolles Bild von der Bedrohtheit des Men-
schen sei beschworen: Albrecht Diirers groBartige Radierung

Ritter, Tod und Teufel

zu der ein neuerer Dichter die Verse geschrieben hat:
«Ein Ritter reitet seines Wegs dahin,
Und Tod und Teufel driingen sich an ihn,
Doch gleichen Mutes in die Luft schaut er,
Liissig geschultert seinen langen Speer.
Willst du des Bildes tiefen Sinn verstehn?
Gradaus sollst du in diesem Leben gehn.
Nicht rechts, nicht links des Weges sollst du schauen,
An jeder Seite lauert stumm das Grauen.
Die beiden groBen Schrecken dieser Welt,
Sie haben iiberall den Pfad umstellt.
Der tapfre Ritter weiB3, bei seinem Ritt
Da halten Tod und Teufel gleichen Schritt.
Doch keines Blickes wiirdigt er die zwei,
Mit hartem Licheln reitet er vorbei.»



Die beiden groBen Schrecken dieser Welt: Tod und Teufel. Tod: Die Gefahr,
die mehr von auBBen her unser Leben, unsern Selbstbehauptungswillen bedroht —
die menschliche Reaktion darauf wird in der Regel als Furcht bezeichnet. Teufel:
Die Gefahr, die von innen her das Leben unterhohlt, auf die der Mensch mit Angst-
gefiihlen antwortet. Die Tatsache des Sterbenmiissens hat von jeher den Menschen
erschiittert, seine Phantasie befliigelt, sein Denken entziindet, gelegentlich sein Ge-
fiilhl beschwingt, noch hiufiger gelihmt. Mit einem gewissen Recht heift es, alle
Furcht sei letzten Endes Todesfurcht.

Es ist klar, da3 die Bedrohung durch den Aiomtod in vielen Gemiitern, bewuf3t
oder unbewuBt, diese Furcht verstirkt. Die Bedrohung von auf3en ist grofler gewor-
den; aber auch die von innen hat zugenommen.

Nicht wie der tapfere Ritter von einem, sondern von vielen Teufeln ist die heu-
tige Menschheit bedringt. Es ist das Tier in uns, der blinde Drang, der sich in Geiz
und Ehrgeiz, in der Gier nach irdischen Geniissen, in der Raserei nach Rekorden,
in Neid und HaB3 und in Machtstreben manifestiert und viel wertvolles Menschen-
leben vorzeitig vernichtet.

. Bei seinem Ritt,
da halten Tod und Teufel glelchen Schritt.»

Im Gegensatz zur Natur, die den Gefahren, auch dem Atomtod, einfach aus-
geliefert ist, im Gegensatz zum Tier, das ihnen instinktiv auszuweichen oder zu be-
gegnen sucht: :

Der Mensch weif3 um seine Bedrohtheit

Wie heil}t ein tiefsinniges indisches Wort:
«Gott schlift im Stein,
Atmet in der Pflanze,
Traumt im Tier
Und erwacht im Menschen.»

Dem Menschen ist aufgegeben, wachen Sinnes die Bedrohung zu erkennen und be-
wul3t darauf zu reagieren.

Diese Reaktion kann verschiedener Art sein. Der Ritter reagiert mit stoischer
Verachtung:

«Keines Blickes wiirdigt er die zwei, °

Mit hartem Licheln reitet er vorbei.» -
Wohl hat diese heroische Haltung etwas bewundemswert Bestechendes. Aber sie
entspricht weder unserer christlichen Auffassung vom Tode, noch unserer psycho-
logischen Einsicht in das Wesen der Teufel. Wir halten uns lieber an die Mahnung
eines andern Dichters:

«Sprich mit den bleichen Bildern ohne Schauder. . .»
Oder an die Verse des friith vollendeten Berners Hugo Marti, der den Tod als einen
Teil seines eigenen Wesens beschwort:

«Der auf dich wartet, kennt dich lange schon

Und ist um dich in deinen stillsten Stunden,

In deinem Lachen und in deinen Wunden,



Und schreitet deinen Schritt und ist gebunden
In deines Blutes roten Zauberringen.

Er spricht in deiner eigenen Stimme Ton.
Und wenn er singt, so wirst du ihn erkennen,
Und wirst ihn Bruder und Geliebten nennen,
Denn deines Herzens letzte Wiinsche brennen
In dem Gesang, den seine Lippen singen.»

Erinnert sei auch an Mozart, der zu Beginn des 30. Lebensjahres an seinen Vater

schreibt:
«Da der Tod, genau zu nehmen, der wahre Endzweck unseres Lebens ist, so
habe ich mich seit ein paar Jahren mit diesem wahren, besten Freunde des Men-
schon so bekannt gemacht, daBB sein Bild nicht allein nichts Schreckendes fiir
mich hat, sondern recht viel Beruhigendes und Trostendes. Und ich danke meinem
Gott, daB3 er mir das Gliick gegénnt, mir die Gelegenheit zu verschaffen, ihn als
den Schliissel zu unserer wahren Gliickseligkeit kennenzulernen. Ich lege mich
nie zu Bette, ohne zu bedenken, da3 ich vielleicht, so jung ich bin, den andemn
Tag nicht mehr sein werde. Und es wird doch kein Mensch von allen, die mich
kennen, sagen konnen, daBl ich im Umgange miirrisch oder traurig wire. Fiir
diese Gliickseligkeit danke ich alle Tage meinem Schépfer und wiinsche sie von
Herzen jedem meiner Mitmenschen.»*

Wenn auch wenige von uns diese abgeklirte, wahrhaft menschliche und wahr-
haft .christliche Hohe erreichen: Wachsam sein, die Gefahren erkennen, uns mit
ihnen auseinandersetzen und woméglich sogar befreunden, ihre zerstorerische
Kraft ins Positive zu wenden suchen, das ist die Aufgabe, die dem heutigen Men-
schen gestellt ist. —

Jeder Psychologe weil}: die innern Teufel werden nicht durch MiBachtung ge-
biandigt. Verdringungen der eigenen Fehler und Siinden fiithren zu Dauerstérungen
des seelischen Gleichgewichtes, zu Neurosen und andern Erkrankungen.

Sprich mit den bleichen Bildern ohne Schauder!

Sei wachsam, sei ehrlich!

Alles Leben ist bedroht, ist Gefahren ausgesetzt, war es immer schon. Wih-
rend aber der primitive Mensch die Gefahren mit Zauberspriichen und Zauber-
trinken, mit Riten und seltsamen Opfern zu beschworen suchte, wihrend der mit-
telalterliche Mensch die Bedrohungen: Feuer, Wasser, Seuchen, Kriege, ungeschiitz-
tes Alter und frilhen Tod gelassen hinnahm als Schicksal oder als Strafe Gottes:
der modermne Mensch hat sich ein gewaltiges System von Schutzwillen, von Dim-
men, von

Sicherungen

aufgebaut. Hat nicht einmal einer, in etwas iiberspitzter Form, gesagt, die Schweiz
werde an ihren Versicherungen zugrunde gehen? Man versichert sich gegen Natur-

* Die beiden Zitate stammen aus dem empfehlenswerten Buch von Hans Zbinden: «Der
bedrohte Mensch».



schiden und Diebstahl, gegen Unfall und Krankheit, gegen Arbeitslosigkeit und
sogar gegen verregnete Ferien. Man versichert sein Leben, versichert sich gleichsam
gegen den Tod. Man hat von einer Sekuritiitsgier, einer Sicherheitshypnose gespro-
chen. So berechtigt die Vorsorge und besonders die Fiirsorge fiir Angehérige auch
ist: sie darf nicht die Illusion bewirken, nun sei die Bedrohung aus der Welt ge-
schafft, die Sicherheit garantiert. Mit Geld, mit hohen Primien 148t sich nicht er-
setzen, was an viel hoheren Lebenswerten vernichtet wird.

Aber auch in seinem bedrohten Innern sucht der Mensch Sicherungen zu er-
richten, Sicherungen, die ihn vor eigenen KurzschluBhandlungen, vor Schwermut
und Verzweiflung bewahren sollen. Die einen, vor allem sind es die Frauen, ver-
kapseln sich so stark in ihre Familie, daB} sie sich in diesem Gehduse ein fiir allemal
geborgen glauben. Manche Minner glauben im Beruf, in der Vereinstdtigkeit, im
Betrieb, im Sport, in der Politik eine Sicherheit, eine Garantie gegen innere An-
feindungen zu finden. Man spricht nicht zu Unrecht von der Flucht in die Betrieb-
samkeit, in den Sport, in ferne Welten, vielleicht auf den Mond oder auf den Mars.
Wieviele fliichten in eine Weltanschauung, die ihrem eigenen Wesen angepalt ist,
in ein falsches Selbstbildnis, indem sie sich Tiichtigkeit und Charakterfestigkeit vor-
tiuschen, um gegen Tod und Teufel gewappnet zu sein! Die Lebensliige, die seiner-
zeit vom Dichter Ibsen so scharf gegeiBlelt worden ist, sie ist nicht aus der Welt
verschwunden. Die verhiingnisvolle Flucht in die Rauschgifte, in Alkohol und
Opium, die unheilvolle Zeitkrankheit, die man Tablettensucht nennt, seien wenig-
stens erwihnt.

Ist es nicht seltsam: Einerseits suchen wir durch alle méglichen Sicherungen uns
fest im Diesseits zu verankern, wir mochten eine Garantie dafiir, da3 nichts uns
genommen werden kann: nicht Hab und Gut, nicht Gesundheit, nicht weltliche
Freuden. Anderseits ziehen wir unsere Fiile weg von der Realitit, fliichten in eine
Welt, die nicht die reale ist: in den Taumel, den Rausch, die Krankheit, die Illu-
sion, ja in den Tod. — Ist der Mensch nicht ein widerspruchsvolles Wesen?

Eines steht fest: Mit all unseren Sicherungen, den dullern und den innemn, haben
wir weder die Bedrohungen, noch deren Reaktionen, Angst und Furcht, aus der Welt
geschafft. Der Mensch ist durch sie nicht gesiinder, nicht froher, freier, zuversicht-
licher, gliicklicher geworden. Die Kinderingste nehmen in erschreckendem Malle
zu — es wire ein Thema fiir sich, iber bedrohte Kindheit zu reden, iiber das fiir
die Entwicklung des Kindes so ungemein wichtige, heute vielfach fehlende Gefiihl
der Geborgenheit. Hinter dem oft so stupiden Gebahren verwahrloster Jugendlicher
steckt viel Lebensangst. Die Sprechzimmer der Nervenirzte sind iiberfiillt mit Men-
schen, die mit ihrer Angst nicht fertig werden. Es gibt' darum kaum ein Gebiet, dem
sich die modeme Philosophie, Psychologie, Literatur mit so viel Verbissenheit zu-
wenden, wie der Angst.

Es gibt eine
philosophische Richtung

welche geradezu die Bedrohtheit zu ihrem Ansatzpunkte macht. Sie rei8t dem Men-
schen die Augen weit auf fiir die gefahrvolle Situation seiner Existenz, seines «Ge-
worfenseins». Da heiBit es nicht mehr: «Keines Blickes wiirdigt er die zwei.» Da
gilt es, sowohl dem Tod wie auch dem Teufel fest ins Gesicht zu schauen, mit offe-

7



nem Visier zu kimpfen, in grimmiger Entschlossenheit standzuhalten, aus der furcht-
baren Gebundenheit einen Weg in die Freiheit zu suchen. Die Existentialphilosophie
hat besonders in ihren Anfingen das Schwergewicht auf alle negativen Erscheinun-
gen in und um uns gelegt: auf Daseinsangst und LebensiiberdruB, auf Einsamkeit,
Verlassenheit und Sorge, auf Langeweile und Ekel, auf Schwermut und Verzweif-
lung.

MuB3 man da nicht aufhorchen, wenn aus der Reihe der namhaften Philosophen
der Gegenwart ein Buch auftaucht mit dem verheiBungsvollen Titel

Neue Geborgenheit

Das Problem der Uberwindung des Existentialismus. Ohne einem naiven Optimis-
mus oder iibersteigerten Idealismus zu verfallen: mit wachen Augen fiir die Not der
Gegenwart, mit den feinen Mitteln philosophischen Denkens wird die Einseitigkeit
erginzt durch eine lichtere, eine erfreulichere Welt. Der Geworfenheit und Ver-
lorenheit wird die Geborgenheit, der Verzweiflung der getroste Mut, das neue
Seinsvertrauen entgegengestellt. Nicht weniger tief verankert als Angst und Sorge
sind in der Menschenseele die «Gegentugenden»: die Krifte der Geduld und der
Gelassenheit, der Hoffnung und der Dankbarkeit, des Mutes und des Glaubens, die
alle vom Verfasser auf feine Weise analysiert werden. Im Gegensatz zu der littéra-
ture noire, welche die Auffasung des Existentialisten unterbaut und bestitigt, beruft
sich auch Bollnow, der Verfasser der «Neuen Geborgenheit», auf dichterische Zeug-
nisse, vor allem auf Werner Bergengruen und seine trostlichen Gedichte:

«Spir tief in den Geweben
Die heil’'ge Ursubstanz,
Und das zerstiickte Leben
Ist allerwegen ganz.»

«Jeder Schmerz entldBt dich reicher.
Preise die geheime Not.

Und aus nie geleertem Speicher
Nihrt dich das geheime Brot.»

«Was aus Schmerzen kam,
War Voriibergang.

Und mein Herz vernahm
Nichts als Lobgesang.»

«Die uralte Muschel umfingt uns gelind,

So werde nun Dolde und Vogel und Kind.
Du kehrest zuriick und bist nicht mehr allein.
Nun schlafe getrost, Gott singe dich ein.»

«Nimm die Welt willfihrig hin
Und mit hellem Mut,

Weil ja Liebe sie entwarf

Bis zum drmsten Keim.

Nichts ist, was dich schrecken darf,
Und du bist daheim.»



Und damit haben wir, auf weiten Umwegen, den Boden betreten, auf dem unser
Thema gewachsen ist. Es ist die Geborgenheit, welche

Das Christentum

dem von allen Seiten bedrohten Menschen verheift. — Wie heifit es im ersten
Johannisbrief, 4. 18:
«Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die véllige Liebe treibet die Furcht aus.
Wer sich aber fiirchtet, der ist nicht véllig in der Liebe.»

Hier zeigt sich mit absoluter Klarheit, wie Angst und Furcht zu iiberwinden, wie .
wahre Geborgenheit zu erlangen ist. Freilich: vollkommene Liebe war dem einen
vorbehalten, der durch diese Liebe die Welt iiberwunden hat. Wir sind alle nur
Stiimper, nur Anfinger, immer wieder Strauchelnde. Aber miiite nicht unser un-
ermiidliches Bemiihen um die Liebe, die nicht das Ihre sucht, die groBer ist als
Hoffnung und Glaube, uns aus dem Zustande des bedrohten, des iingstlich sich ver-
kriechenden und krampfhaft nach Sicherungen suchenden Geschépfes emporheben
in den Stand des getrosten Mitarbeiters Gottes? Fiir den wahrhaft Liebenden ist die
Welt nicht unheimlich, nicht bedrohlich; fiir ihn wird sie heil und ganz im Sinne
des Dichters Bergengruen. — Die Liebe wird zum tragenden, zum gesicherten
Lebensgeriist. Die Liebe verschlieft sich nicht, wie der Ritter auf dem Bilde Al-
brecht Diirers, vor Tod und Teufel. Sie 6ffnet die Augen weit fiir alles, was ihr an
Not und Leid auf ihrem Lebenswege begegnet. Je mehr Gottes- und Christusliebe
in unseren Beziehungen zu den Mitmenschen, aber auch in unserer Einstellung zur
Lebensarbeit und zu den schénen Dingen dieser Welt lebt, desto geringer wird
unsere Angst, desto stirker das Gefiihl der Geborgenheit. Miiflite nicht die heutige
Bedrohtheit den Liebeswillen michtig steigern? Weil das Leben bedroht ist, weil
um mich und in mir Tod und Teufel miteinander ringen, darum baue ich in mir und
um mich ein Reich der Liebe, einen Schutzwall gegen alle Gefahren. «Wo Gefahr
ist, wichst das Rettende auch.»

Nicht ein Theologe, sondern ein Mann der Technik hat gesagt, da3 das BewuBt-
sein der Bedrohtheit geradezu der Urgrund sei, auf dem eine neue Religiositit er-
wachsen kdnnte.

Und ein Mann des Bekenntniskampfes, Dietrich Bonhoeffer, schrieb kurz vor
seiner Ermordung durch die Nazis die trostlichen Verse:

«Von guten Michten wunderbar geborgen,

Erwarten wir getrost, was kommen mag.

Gott ist mit uns am Abend und am Morgen

Und ganz gewil3 an jedem neuen Tag.» Helene Stucki

Der letzte Entscheid iiber die Zukunft einer Gesellschaft liegt nicht in der
grifleren oder geringeren Vollendung ihrer Organisation, sondern in der
groferen oder geringeren Wertigkeit ihrer Individuen.

Albert Schweitzer

9



	Der bedrohte Mensch

