
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 64 (1959-1960)

Heft: 6

Artikel: Lebensweisheit und Wahrheitsgehalt im Märchen [Teil 2]

Autor: Brack, Hanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebensweisheit und Wahrheitsgehalt im Märchen (Fortsetzung)

Wie das Märchen von der Arbeit redet

Redet das Märchen überhaupt emsthaft von der Arbeit? Erzählt es nicht meistens
von übermenschlich schweren Aufgaben, die nur durch übernatürliche Hilfe, durch
Zauberei und Hexerei gelöst werden können? Schauen wir uns daraufhin noch einmal

die «Frau Holle» an, jenes Märchen, das den Kern der Arbeit, den Fleiß und
ihren Todfeind, die Faulheit, so unübertrefflich darstellt. Es ist eines der Märchen,
in denen zwei oder drei Menschen unter ganz gleichen äußern Bedingungen vor
ein und dieselbe Aufgabe gestellt sind. Dem einen gelingt deren Lösung, dem
andern nicht. In der «Frau Holle» kehrt das eine der Mädchen mit Gold überschüttet

in die Heimat zurück, das andere mit Pech beladen. Woher dieser Unterschied?
Bei genauerer Prüfung sehen wir, daß wohl die äußern Verhältnisse die gleichen,
die innern Bedingungen aber ganz andere sind. Das eine Mädchen ist aus einer
harten, arbeitsreichen und leidvollen Jugend durch eine Tat verzweifelten Gehorsams

auf einem dunkeln Weg in die unbekannte Feme gelangt. Das andere, von
der Mutter verwöhnte, hat sich die Hände nie blutig gearbeitet. Sein Sprung in
den Brunnen ist kein Sprung ins Unbekannte hinein. Das erste achtet auf den
Ruf des Backofens und des Apfelbaums. Wird ihm die Arbeit von jemandem
aufgetragen? Nein. Wird es Lohn dafür bekommen? Nein. Warum tut es sie denn?
Weil es sich den Dingen gegenüber verantwortlich fühlt, auch wenn sie ihm nicht
gehören, weil es nichts verderben, nichts umkommen lassen kann. In seiner schweren

Jugendzeit sind ihm Augen «gewachsen», die von selber sehen, wo eine Arbeit
zu tun ist. Und wie verrichtet es diese Arbeit! Den Apfelbaum schüttelt es mit
einer Kraft, daß es Äpfel regnet, es hört nicht auf, bis keiner mehr oben ist; dann
legt es alle an ein Häuflein, damit keiner zertreten werde. Es ist also eines jener
Menschenkinder, die die Arbeit um der Arbeit willen tun, für die sozusagen auch
die toten Dinge eine Sprache und eine Seele haben. Es versteht diese Sprache und
fühlt diese Seele, vergißt sich selber darob, und jegliches Ding ist in seinen Händen

gut aufgehoben. Von dem allem fühlt und versteht das andere Mädchen
nichts, weü es nur sich selber spürt und nur an sich denkt. Es geht der Arbeit aus
dem Weg. «Ich könnte mich ja schmutzig machen. Mir könnte ein Apfel auf den

Kopf fallen.» — Die Fleißige und die Faule sind unsere Spiegelbilder. Unser Fleiß
und unsere Faulheit sind nicht nur eine Seite unseres Wesens, sondern sie wachsen
heraus aus unserm ganzen Charakter, wie ein Baumstamm aus vielen Wurzeln
herauswächst. Wir sehen aus dem Märchen: Der Fleiß ist nicht eine einzige Eigenschaft.

Nein, er umschließt eine ganze Gruppe von Eigenschaften: Arbeitsfreude,
Ausdauer, Hingabe, Treue, Umsicht, Gewissenhaftigkeit, Verantwortungsgefühl,
Aufmerksamkeit, wie umgekehrt die Faulheit sich zusammensetzt aus Selbstsucht,
Arbeitsunlust, Nachlässigkeit, Achtlosigkeit, Untreue. Da versteht es sich von
selber, daß die Fleißige hineinwandert in den Segen, in die Liebe und Hochachtung
der Mitmenschen, die Faule hinein in den Unsegen und die Verachtung.

Das scheinbar so harmlose Märchen enthüllt uns deutlich die strengen Gesetze,
nach denen das Leben Segen oder Fluch für unsere Arbeit austeüt. Wer ein rechtes
Ziel erreichen will, muß das sein, was er scheinen möchte. Der Erfolg kann auf die
Dauer nicht erschlichen oder erlistet werden, so oft auch Kinder und Eltern ihn,

138



wie hier im Märchen, erschleichen wollen. Denn nur derjenige, der die Schwierigkeiten

überwindet und daran wächst, leistet Wertvolles. Wer sie umgeht, verlottert
darob innerlich.

Erfolg und Mißerfolg liegen nicht allein in den äußern Verhältnissen, sondern
viel mehr als wir denken in unserm Wesen und in unserm Handeln. Anstatt den
Mißerfolg nur immer außer sich in den Verhältnissen zu sehen und von der Flucht
in andere Verhältnisse Besserung zu erhoffen, suche man die Quelle des Übels
zuerst in sich selber.

Es ist ganz interessant und dem Verständnis des Märchens sehr zuträglich, etwa
in der Literatur, die ihren Stoff der realen Welt entnimmt, Parallelen zu ihm zu
suchen. Ein solches Pendant, ja geradezu eine Illustration zur «Frau Holle» ist
Heinrich Zschokkes kurze Erzählung «Vreneli und Salome». Es ist die Geschichte
zweier Paare, die ihre Ehe unter den ganz gleichen äußern Umständen begonnen
haben, aber in entgegengesetzten Verhältnissen «gelandet» sind, das eine Paar in
Ansehen und Wohlstand, das andere in Armut und Verkommenheit. Warum? Weil
Vreneli haushaltete mit den Eigenschaften der Fleißigen, Salomes Charakter aber
alle Wesenszüge der Faulen aufwies.

Ein Loblied zum Preis handwerklichen Fleißes und handwerklicher Geschicklichkeit

ist das Märchen von der Spindel, dem Weberschiffchen und der Nadel.
Wer Kindern einen Begriff vom Wert und von der wunderbaren Bedeutung dieser
drei winzigen, unscheinbaren Werkzeuge geben und in ihnen eine Vorstellung wek-
ken will vom Wohlstand, vom Segen und von der Freude und Schönheit, die sie in
ein Haus zaubern können, der erzähle ihnen dieses Märchen. Die drei Gegenstände
sind das einzige Erbe, das eine Patin ihrem 15jährigen Patenkind hinterläßt. Zu
der Zeit sucht sich der Königssohn des Landes eine Frau, keine reiche, eine solche
will er nicht — auch keine arme, denn eine solche darf er nicht wählen, sondern
eme, die zugleich die ärmste und die reichste ist. Achtlos reitet er an der Reichsten
vorbei, die ihm in vollem Putz entgegengegangen war, und gelangt vor das Fenster
des armen Mädchens, das in seinem sonnigen Stübchen emsig spinnt und nicht
einmal beim Herannahen des Königssohnes die Augen von der Arbeit hebt. Im
Gegensatz zur Reichen wirbt sie auch nicht mit einem Blick um seine Gunst. Aber
ihr Werk spricht für sie. Spindel, Weberschiffchen und Nadel entschlüpfen
nacheinander ihren Händen, und der goldene Faden, den die Spindel von selber dreht,
der herrliche Teppich, den das Weberschiffchen von selber wirkt und die Zieraten
des Stübchens, die die flinke Nadel näht, geben beredtes Zeugnis vom Wesen der
geschickten, erfindungsreichen und kunstsinnigen Arbeiterin und verkünden dem
Königssohn ihr Lob. Er führt die an Besitz Arme, an Fleiß, Tugenden und Künsten
aber so Reiche als seine Braut heim. Die Arbeit ist unser strenger Richter.

Wie es Leuten ergeht, die aus lauter Unzufriedenheit oder Selbstüberhebung
einen für sie geeigneten Beruf umtauschen gegen einen, für den sie gar nicht
geschaffen sind, das erzählt mit schalkhaftem Humor die Geschichte vom Mäuschen,
Vögelchen und der Bratwurst. Jedes der drei Geschöpfe war im gemeinsamen
Haushalt am rechten Platz, und alles ging seinen geordneten Gang, bis sich das
Vögelchen von einem andern Vogel gegen seine Gefährten anstiften und sich
überreden ließ, es allein hätte die schwere Arbeit zu tun, während die andern ein
Herrenleben führten. Es weigerte sich also «aus Anstiftung», weiter im Walde Holz
zu holen, es sei jetzt lange genug ihr Knecht und gleichsam ihr Narr gewesen.

139



Trotz der heftigen Bitten der zwei andern wurde die Arbeit durch das Los anders
verteilt und damit die Ordnung auf den Kopf gestellt. Nun mußte die Bratwurst,
die vorher gekocht und die Speisen geschmelzt hatte, indem sie sich «so einmal
viere» durch den Brei schlang, das Holz im Walde holen. Aber sie wurde auf dem
Weg von einem Hunde aufgefressen. Er hätte bei ihr falsche Briefe gefunden und
deswegen wäre sie ihm des Lebens verfallen gewesen, erklärte er dem sich bitter
beschwerenden Vögelein. Das Mäuslein erstickte beim Schmelzen im Brei, und das

Vögelchen ertrank beim Wasserholen. Die köstliche Illustration zu dem Sprichwort:
«Schuster, bleib bei deinem Leist», sollte man aber eigentlich im Original lesen,

um ihren ganzen Reiz zu kosten.

Das Märchen vom Aschenbrödel ist die Geschichte der Geringen, der Unscheinbaren,

der Zurückgesetzten, Verkannten, Verschupften. Die bösen Schwestern wissen,

daß Aschenbrödel ihresgleichen ist; aber in Hochmut und Überhebung dulden
sie die Schwester nicht neben sich, sondern verstoßen sie tief unter sich in ein
Dasein, darin es keine Freuden und keine Feste gibt, nur graue Alltagsarbeit von
morgen früh bis abend spät. Sie essen zwar, was es kocht, tragen, was es wäscht,
wärmen sich am Feuer, das es anzündet, d. h. sie leben von der Arbeit seiner
Hände; aber statt Dank und Anerkennung erntet es nur Spott und Hohn. Ja sie
mißachten seine Arbeit so, daß sie diese auf die boshafteste Art erschweren und
vermehren. Sie gönnen ihm keine menschenwürdige Schlafstätte und geben es

durch den Spottnamen «Aschenbrödel» der Verachtung preis. Und so, wie sie seine
äußere Schönheit durch häßliche Kleider verhüllen, so ignorieren sie seine innere
Schönheit und Lieblichkeit, seine Sanftmut, seinen Fleiß, seine Güte, seine
Anspruchslosigkeit, Unschuld und Reinheit und löschen sie damit in ihren und in
anderer Augen aus, wie eine Sonnenfinsternis das Licht der Sonne auslöscht.

Das Leid dieses schutzlosen, mißachteten, mit Füßen getretenen Daseins wird
im Märchen ergreifend geschildert. Zwar spricht das Kind auch nicht eine Klage
aus, aber der einzige Zug, daß es auf dem Grabe der Mutter das neu eingepflanzte
Reis mit seinen Tränen begießt, sagt uns mehr als alle Klagen, und die inständige
Bitte des Mädchens, ihm die Teilnahme am Ball zu erlauben, verrät uns die tiefe
Sehnsucht, wieder einmal als das erscheinen zu dürfen, was es wirklich ist.

Der Name Aschenbrödel ist in unsern täglichen Sprachgebrauch übergegangen.
Warum? Weil es um uns herum soviel Aschenbrödeldasein gibt. Jede Mutter, deren
Tagewerk von Mann und Kindern nicht gewürdigt, ja vielleicht sogar verächtlich
beurteilt wird, jeder Untergebene, dessen Arbeit und Treue nicht nach Verdienst
anerkannt wird, jeder Beruf, von dessen Träger es heißt: Er ist nur das und das,
sie alle erleiden ein Stück Aschenbrödelschicksal. Ja sogar der Hochgestellte, der
Leitende erfährt etwas von ihm, wenn seine Untergebenen nichts von seiner
Sorgenlast und drückenden Verantwortung ahnen. — Ja, Aschenbrödel tritt uns im
Leben in hundertfacher Gestalt entgegen. Wenn ungezogene Kinder, die den
frischgescheuerten Fußboden gedankenlos mit schmutzigen Schuhen betreten und
dem reklamierenden Dienstmädchen sagen: «Du bist ja zum Putzen da», oder
wenn die junge Braut vor den Ohren der Magd erklärt: «Schuhe putzen, nein, das
werde ich nie tun», so ist das für die eine Seite ein Stück Aschenbrödelschicksal
und von der andern Seite ein Stück, wenn auch unbewußte und ungewollte,
Herzensroheit, wie sie die Schwestern an Aschenbrödel begehen.

Aber das Märchen glaubt zuversichtlich an eine höhere Gerechtigkeit, die den
Verachteten und Verkannten eines Tages zu Ehren bringen und ihm den Platz an-

140



weisen wird, der ihm gebührt, sofern er nur in seinem Wesen echt und gut
geblieben ist. Alle guten Mächte stellen sich auf seine Seite und verhelfen ihm zu
seinem Recht. Aber die Verächter dieses Reinen, Guten und Echten werden mit
Blindheit bestraft, d. h. sie werden unfähig, diese Werte zu erkennen und gehen
so eines großen innern Reichtums verlustig.

Was das Märchen uns hier sagt, dafür möchte uns auch Jeremias Gotthelf die
Augen auftun. Darum stellt er so gern ganz unscheinbare, von den Menschen kaum
beachtete Existenzen vor den Leser hin: «Das Erdbeerimareili», «Elsi, die
seltsame Magd», «Käthi, die Großmutter», «Der Besenbinder von Rychiswil», «Barthli,
der Korber», und enthüllt unserm erstaunten Blick ihren ungeahnten innern Wert
und Reichtum.

Der Gewißheit von einer göttlichen Ordnung, in der es zwischen den Menschen
keinen Wertunterschied gibt, weil jeder Stand und Beruf in seiner Art der
Menschenfamilie unentbehrlich ist, verleiht das Märchen von den ungleichen Kindern
Evas köstlichen und zugleich tiefsinnigen Ausdruck. Eva hatte, als der liebe Gott
zu ihr auf Besuch kam, nur ihre schönen, wohlgeratenen Kinder vor ihn treten
lassen. Als er ihnen nun aber seinen reichen Segen spendete und sie alle zu hohen
Würden und Ämtern bestimmte, holte sie auch ihre ungestalteten Kinder herbei,
damit auch sie seiner Güte teilhaftig würden. Da machte er diese zu Bauern,
Handwerkern und Knechten. Eva war betrübt über die ungleiche Behandlung;
aber der liebe Gott erwiderte: «Eva, das verstehst du nicht. Es ist not, daß ich die
ganze Welt mit deinen Kindern versehe. Wenn sie alle Fürsten und Herren würden,

wer sollte Korn bauen, dreschen, mahlen, backen? Wer schmieden, weben,
zimmern, graben, schneiden und mähen? Jeder soll seinen Stand vertreten, daß
einer den andern erhalte und alle ernährt werden wie am Leibe die Glieder.» Da
antwortete Eva: «Ach Herr, vergib, ich war zu rasch, daß ich dir einredete. Dein
göttlicher Wille geschehe auch an meinen Kindern.»

Streifen wir noch flüchtig die Darstellung der Riesen und Zwerge im Märchen,
die gewissermaßen auch seine Einstellung zur Arbeit berührt. Die Riesen sind
meistens die Verkörperung der rohen, ungeschlachten Kraft, die sich dem Schwachen
gegenüber brüstet. «Du Lump, du miserabler Kerl», sagt der Riese verächtlich zum
tapfern Schneiderlein. Aber diese Riesen werden von der Gewandtheit, der Klugheit,

dem Witz, der List der Kleinen und Schwachen überwunden. Der Geist
triumphiert über die rohe Körperkraft.

Das Märchen ist uraltes Volksgut, seine Gedankenwelt ist es auch. Wir können
über deren Tiefe und Weisheit nur staunen. Welche Ehrfurcht hat es vor der tüchtigen

Arbeit! Mit welcher Lust schildert es handwerkliches Können! Es glaubt bei
aller sozialen Ungleichheit fest an das Walten einer göttlichen Gerechtigkeit, die
den Menschen nicht nach seiner äußern Stellung wertet, sondern danach, wie er
seine Arbeit tut. Es kennt den Segen der treuen Arbeit und den Fluch der
ungetreuen, und mit seinen klaren Augen dringt es durch die Hülle von Unscheinbarkeit

oder Lug und Trug bis zum echten Kern der Dinge.

Die Schrift von Hanna Brack: «Lebensweisheit und Wahrheitsgehalt im Märchen» ist ab
Ende April bei Frl. M. Balmer, Lehrerin, Lenzg. 50, Basel, wieder erhältlich. (Preis Fr. 1.—

141


	Lebensweisheit und Wahrheitsgehalt im Märchen [Teil 2]

