
Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 64 (1959-1960)

Heft: 3

Artikel: Ave gratia plena : die Verkündigung von Aix-en-Provence

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-316873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-316873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ave gratia piena

Die Verkündigung von Aix-en-Provence

Diese Arbeit ist im Anschluß an die Provence-Reise einer Seminaristimienklasse (Marziii,
Bem) entstanden.

In der Eglise de la Madeleine in Aix-en-Provence hängt in einer Seitenkapelle ein
auf Holz gemaltes Altarbild mit der Darstellung der Verkündigung. Die
dazugehörigen zwei Seitenflügel werden zur Zeit in einem holländischen und einem
belgischen Museum aufbewahrt.

Das Mittelstück von Aix, gemalt um 1443, verlegt die Verkündigung in eine
gotische Kirche, deren Pfeilerkapitäle noch dem Stil des vorangehenden Jahrhunderts

angehören. Zwei gleich hohe Schiffe öffnen sich auf einen Vorplatz, auf dem
Maria kniet. Über das dunkle Unterkleid trägt sie einen weiten, mit grüner Seide
ausgeschlagenen Mantel von gelbem Brokat; in den Stoff, der französischen
Ursprungs sein könnte, ist ein gotisches Muster von stilisierten Disteln eingewoben.
Eine zarte, sprühende Aura umgibt ihren leicht geneigten Kopf; ihre offenen, in
der Mitte gescheitelten Haare fallen über Schulter und Rücken. Nach alter
Uberlieferung gilt das gelöste Haar als Zeichen der Jungfräulichkeit.

Marias Hände beschreiben eine merkwürdige Gebärde: die ausgestreckte Linke
ist mit dem Zeigefinger an die Wurzel des auffallend gebogenen Mittelfingers der
rechten Hand angelegt. So entsteht ein schmaler Hohlraum zwischen den beiden
Händen. Diese Gebärde entspricht keiner ldrchlichen Tradition. Sie gehört, wie das
Fingerspiel des Engels, zu einer Art Geheimsprache, welche speziell im Orient seit
Urzeiten gepflegt wurde.

Vor Maria steht ein reichgeschnitztes Lesepult, dessen Vorlage wir in einer
Miniatur des Pol de Limburg (um 1410) wiederfinden (Hieronymus im Gehäuse,
Ms 166, Nationalbibliothek Paris). Im Unterschied jedoch zu der Pariser Vorlage,
wo als Krönung ein Phönix seine Flügel ausbreitet, sitzt oben auf dem Pult ein
kleiner Affe, die Arme um seine gebogenen Knie geschlungen.

Vor dem Pult sind in einem metallenen Gefäß einige Blumen eingestellt: die
weiße Lilie, die rote Rose und die blaue Akelei. Iln germanischer Urzeit wurde
die Akelei der Göttin Freya geweiht, und im Mittelalter war sie als Mariensymbol
gebräuchlich, wie z. B. im Portinari-Altar von Hugo van der Goes in Florenz und dem
Monteforte-Altar in Wien. Im Gewirr der Blätter verstecken sich, kaum sichtbar,
zwei Beeren, die aber schwerlich als Tollkirsche angesehen werden können, wie
dies Emile Henriot in seinem Roman «Le Diable à l'Hôtel» tut, eine Deutung,
die ohne Nachprüfung von namhaften Kunsthistorikern übernommen worden
ist. Die weiße Lilie ist ein Wahrzeichen des Verkündigungsengels Gabriel. Als
einkeimblättrige Pflanze strahlt sie in der Blüte das Hexagramm oder die Doppeldrei
wider. Sie steht in Beziehung mit der Dreiheit der Bogenwölbung über dem Engel
und der sechsfachen Gliederung des Bücherpultes. Wie ihre orientalische Schwester,

die Lotosblüte, ist die Lilie in ihrer Unberührtheit ein Wahrzeichen vorgeburtlicher

Welten, aus denen die Verkündigung ertönt. Im Gegensatz dazu spiegelt die
rote Rose mit der Fünfzahl ihrer Blütenblätter die kommende Leidenszeit und die
Vereinigung einer göttlichen Macht mit der Erde. Das Pentagramm, der Fünfstem

59



der Rose ist auch, wie wir noch sehen werden, in das Maßwerk des Fensters hin-
eingeheirnnist, das sich im Hintergrunde öffnet.

Von links her, wie es die Tradition verlangt, erscheint der Engel in einem
gesonderten Raum quadratischer Grundfläche, der durch vier gebündelte Pfeiler
begrenzt ist. Das Quadrat dieses Raumes entrückt die Erscheinung des Engels in eine
göttliche Welt, von welcher der deutsche Mystiker Angelus Silesius in einem seiner
Zweizeiler zu künden weiß:

«Die Welt scheint kugelrund, dieweil sie muß vergehn;
Geviert ist Gottes Stadt, drum wird sie ewig stehn.»

(Cherubinischer Wandersmann, 4. Buch, Vers 137.)

Der Engel erscheint im Purpurmantel, dessen Saum eine mit den zwölf Aposteln
bestickte Borte verziert. Sehr merkwürdig sind seine Flügel. Sie erinnern durch
ihre dunkle Sprenkelung an die Flügel eines Raubvogels, eines Sperbers oder eines
Kauzes. Ähnliche Flügel findet man nur noch an wenigen Beispielen der Malerschule

der Touraine; sie unterscheiden sich scharf von den ätherisch-frommen
Flügeln der Angelico-Schule oder von den Flügeln mit dem Augenmuster der Pfauenfeder,

welches traditionsgemäß die Fittiche der Cherubime ziert. Die rechte Hand
des Engels, mit emporgestrecktem Zeigefinger, ist ebenfalls traditionsgebunden.
Die gleiche Geste, bei leichter Drehung des Handgelenks, ergibt die Fingerhaltung
auf dem Louvrebild des Leonardo, das man als Johannes den Täufer bezeichnet.
Die hinweisende Gebärde der linken Hand aber erinnert — man beachte die Stellung

des gestreckten Daumens vor dem gebogenen Mittelfinger — an ein hegendes

(nach rechts geöffnetes) A, wie es z. B. auf spätantiken Sarkophagen in den
Alyscamps bei Arles als Ornament vorkommt. Der Engel begrüßt die Jungfrau mit
den Worten des Evangeliums: Ave gratia piena, Dominus tecum. (Gegrüßt seist
du, Begnadete, der Herr sei mit dir.)

Die Wand hinter dem Engel wird durch das reiche Maßwerk eines Fensters
durchbrochen. Unter der kleinen, fünfteiligen Fensterrosette wölbt sich ein
dreilappiger Bogen, dessen Spitzen zwei sich anstarrende, bärtige Dämonenköpfe
tragen. Ferner schmiegen sich rechts und links zwei steinerne Gestalten in den Bogen
des Maßwerks; sie schauen ins Freie, wo am Fuße eines Hügels ein wuchtiger
Baum erscheint. Die Gegenüberstellung zweier sich anstarrender Fabelwesen
(Löwen, Greife, Sphinxe usw.), wie wir sie auf romanischen Kapitalen oftmals
dargestellt finden, geht auf orientalische Quellen zurück, die das Abendland besonders
durch sassanidische oder islamische Stoffe kennengelernt hat, mit denen man die
Kirchenfenster verhängte, bevor man Glas einsetzte. Im Unterschied zu den
Fenstern des Kirchenschiffes ist das Fenster hinter dem Engel tatsächlich nicht
verglast. Gewöhnlich findet sich zwischen den Fabelwesen ein stilisierter Lebensbaum;
wäre nun der Baum in der fernen Landschaft nicht als Lebensbaum zu werten, der
von den zwei Köpfen bewacht wird?

Auf den vorderen Säulen des quadratischen Raumes stehen zwei Gestalten aus
dem Alten Testament, beide in faltenreichen Gewändern und spitzen Hüten. Ihre
Verwandtschaft mit den Bildwerken am Mosesbrunnen von Klaus Sluter (1410) in
der Chartreuse von Champmol bei Dijon ist schon lange festgestellt worden. Wie
wir noch sehen werden, gibt es für diese zwei Figuren eine noch direktere Quelle.

60



Die beiden Gestalten werden durch einen Dreipaßbogen verbunden, in dessen
Zwickel zwei grinsende Dämonen ihre Flügel spannen, der eine mit Fledermaus-,
der andere mit Vogelflügeln. Wieder haben wir, wie im dahinterliegenden Fenster,
eine sich bekämpfende dämonische Zweiheit, die den Menschen femdlich
gesinnt ist.

Über dem gerillten Bogen der Vierung stoßen zwei kräftige Blätter aneinander,
die das steinerne Geländer einer Empore bilden, von wo der bärtige Gottvater
einen Strahl auf Maria sendet. Dieser Strahl gleitet von Gottes Mund durch ein
achtspeichiges Radfenster; in seinem " Licht schwebt das Jesuskind abwärts, mit
dem Kreuz auf der rechten Schulter. Dem Kindchen im Strahl fällt sicher nicht die
zwielichtige Bedeutung zu, die ihm Henriot in seinem Roman in Verbindung mit
den vielen befremdhchen Symbolen des Büdes beimißt. Es stellt einfach das

schöpferische Wort dar, das in den Schoß der Maria gelegt wird. Wir finden es in
manchen Bildern der Zeit, wie z. B. in der Verkündigung des Meisters von Flémalle.

In einem der vier Fenster des Kirchenschiffes erkennt man zwei Wappen, die
vielleicht einen Hinweis gestatten könnten auf den bis jetzt unbekannten Stifter
des Bildes. Das eine ist das Wappen der Familie Maillé (nach Konrad von
Manebach), das zweite ist umstritten.

Einen andern Hinweis, daß wir den unbekannten Maler des Bildes in Frankreich

zu suchen haben, ist der mit französischen Lilien behangene Altar ganz im
Hintergrunde des Schiffes. Vor diesem Altar, an welchem die Messe gelesen wird,
drängen sich einige Gestalten, deren Gewandung der Mode vor 1450 entspricht.

Von den zwei Seitenflügeln befindet sich der eine in Brüssel, der andere in
Rotterdam. Die Brüsseler Tafel stellt den Propheten Jeremia dar. In einer Nische,
die von zwei Säulen umrahmt ist, steht der Prophet, in Orange-Rot gekleidet, aut
einem sechseckigen Sockel. In den Falten seines Mantels hängen zwei Schlüssel.
Er hält mit beiden Händen ein offenes Buch, in dem er aufmerksam liest. Sem

Kopf ist mit einer enganliegenden violetten Kappe bedeckt. Die gleiche Kappe
trägt der König René d'Anjou, Graf der Provence, auf den Porträts. Auch die
Gesichtszüge Jeremias weisen eine überraschende Ähnlichkeit mit denen des Königs
auf, wie sie auf der Medaille des Pietro di Milano (jetzt im Musée Granet, Aix-en-
Provence) in Marmor gemeißelt sind. Wenn wir die Züge des allerdings um zwei
bis drei Jahrzehnte älteren Königs auf dem Seitenflügel des Buisson ardent in der
Kathedrale St-Sauveur genau betrachten, so fällt die Überemstimmung mit Jeremia
neuerdings auf: dieselbe ausgeprägte Kopfform, die gerade Nase, die
heruntergezogenen Mundwinkel, das willensstarke Kinn. Schon Marguerite Mettais-Cartier
weist in der Revue des Musées 1930 auf die Ähnlichkeit hin. Über dem Bogen der
Nische ist ein Brett angebracht, auf dem Bücher, Schachteln und Gefäße in
merkwürdiger Ordnung hegen.

Der linke Flügel, Jesaia darstellend, entspricht dem rechten. Leider ist der
obere Teil mit dem Stilleben abgetrennt worden; er befindet sich seit einigen Jahren

im Louvre als Leihgabe des Ryksmuseums von Amsterdam. Auf der Vorderwand

der Flügel sind Christus und Maria Magdalena dargestellt, offensichdich von
einem unbedeutenden Lokalmaler gemalt.

Was die Raumgestaltung des Mittelbildes von Aix anbelangt, so fällt erstens
auf, daß die Figuren in überdimensionierter Größe in die Architektur des Kirchen-

61



raumes hineingestellt sind. Ähnliche Überproportionen finden wir erstmals in
Verkündigungsszenen des Jan van Eyck (Madonna in der Kirche, Berlin, Verkündigung

in Washington).

Zweitens zeigt es sich bei längerem Betrachten des 176/155 cm großen Werkes,
daß das ganze Bild in ein Netz von geometrischen Figuren und bedeutungsvollen
Linien hineinkompom'ert ist. Das Wissen um die Geheimnisse von Zahl und Maß
war dem Maler noch geläufig.

Das Quadrat des Engels verhält sich zum Rechteck der Maria in den Proportionen

des Goldenen Schnittes, d. h. der kleinere Teil verhält sich zum größeren wie
der große zum Ganzen: a : b b: (a+b).

Die Trennungslinie geht genau durch die Davidssäule zwischen Engel und
Maria. Jeder der beiden Abschnitte läßt sich wiederum stetig nach dem Goldenen
Schnitt teilen. Im größeren Raum der Maria geht der vertikale Schnitt durch die
Mitte des Bündelpfeilers zu ihrer Rechten, im kleineren Raum des Engels von der
linken Spitze des dreilappigen Bogens senkrecht der Säule enüang. Horizontal teilt
der Goldene Schnitt das ganze Bild genau auf der Höhe der Säulenkapitäle. Der
vordere Rand des Lesepultes, der, verlängert, den Zeigefinger der Maria und den
des Engels berührt, teilt ferner — wieder in horizontaler Linie — den unteren
Abschnitt des Mittelstückes. Die Teilung nach dem Prinzip des Goldenen Schnittes
ließe sich fort und fort in jedem Bildabschnitt mit mathematischer Genauigkeit
nachweisen.

Schließen wir diese Betrachtung des Bildaufbaus mit einigen weiteren
Hinweisen: Der göttliche Strahl, schräg durch das ganze Bild verlängert, würde genau
in die rechte untere Ecke des Bildes fallen. Führt man die Richtung der linken
Zwickelspitze des dreilappigen Bogens durch das ganze Bild, so trifft die Linie den
unteren Bildrand genau in seiner Mitte usw.

Die Konzeption des Kunstwerks wird durch diese reinen Proportionen zu einem
Schöpfungsakt erhoben, wie er in der Auffassung des Mittelalters dem Schöpfer-
gotte angemessen erscheint, so z. B. auf der bekannten französischen Miniatur aus
dem 13. Jahrhundert in der Wiener Nationalbibliothek, auf der Gott als
Weltenbaumeister, mit dem Zirkel in der Hand die Welt ausmessend, dargestellt ist.

Die Proportionenlehre gehört zu der Symbolsprache des Mittelalters, deren sich
unser Meister im vollen Bewußtsein ihrer Bedeutung bedient, und zwar zu einer
Zeit, da dieses Wissen teils zur Tradition erstarrt, teils überhaupt verloren gegangen

ist.

Nach all den Betrachtungen drängt sich die heute noch ungelöste Frage nach
dem Maler des Bildes auf. Er wird einfach der Meister der Verkündigung von Aix
genannt. Er soll den Schulen von Burgund, von Avignon, von Neapel angehört
haben. Charonton, van Eyck, Colantonio, Jean Chapus, sogar Conrad Witz wurden
als Schöpfer der Verkündigung betrachtet. Jean Boyer z. B. versucht in «Connaissance

des Arts» (Februar 1958) an Hand dreier Kirchenfenster in der Kathedrale
St-Sauveur zu beweisen, daß Guillaume Dombet der gesuchte Maler sei. Seine
Beweisführung scheint uns aber nicht überzeugend zu sein. Wollte man Vergleiche
mit andem Bildern anstellen, so käme doch nur ein Maler in Betracht, der die
Symbolsprache ebenso beherrscht wie der Meister der Verkündigung. -

62



Gewisse Details auf dem Bilde sind überhaupt nur mit der Lupe erkennbar; es
scheint demnach sehr wahrscheinhch, daß sich der Maler auch als Miniaturist
betätigt hat, aber das haben schließlich alle bedeutenden Maler der Zeit getan, wie
z. B. Jean Fouquet. Es ist nur ganz wenigen wie dem Meister der Verkündigung
gelungen, die miniaturhaften Einzelheiten einem großzügigen Aufbau unterzuordnen.

Durch die Verteilung großer Farbflächen — rot, grün, gelb auf durchgehendem

grauem Grund — erzielt der Maler von Aix eine unerhörte Ausstrahlung, ob
man nun sein Bild von nah oder von fern betrachte.

Was den Stifter des Bildes anbelangt, so führt eme Spur zum Tuchmacher und
Konsul Pierre Corpici. Dieser verfügte in einem Testament vom 9. Dezember 1442,
daß an seiner Grabstätte in der Kathedrale St-Sauveur in einer Seitenkapelle ein
Altar aufzurichten sei, und daß das Altarbild eine Verkündigung darstellen solle.
Der Vertrag der Erben mit dem Künsder ist jedoch nicht aufzufinden, da die Notizen

des betreffenden Notars ausgerechnet von 1443 bis 1445 verlorengegangen
sind. So verliert sich die Fährte, die vom Konsul Corpici ausgeht, im Dunkeln.

Dagegen haben wir einen anderen Hinweis. Zu der fraglichen Zeit hat sich der
König René, Graf der Provence, Herzog von Anjou und Lothringen, nominell König
von Neapel und von Jerusalem, eine Persönlichkeit von höchster Abstammung,
Dichter und Maler, in Aix niedergelassen. Gehörte der Maler zu seinem Kreis von
Gelehrten und Künsdern? Ist der Jeremias des Seitenflügels wirklich der König
René?

Sucht man in der Kunstgeschichte nach weiteren Spuren des Malers, so führen
solche nach Dijon und nach Neapel, beides ebenfalls Stationen im Leben des

Königs. Es befindet sich auf einem Bilde, das in Neapel hängt und dem Maler
Colantonio zugeschrieben wird, ein verblüffend ähnliches Büchergestell wie auf
den Seitenflügeln unserer Altartafel.

Als Bildvorlagen dienten zu jener Zeit hauptsächlich zwei Bücher: der Spéculum

humanae Salvationis (Spiegel des menschlichen Heiles) und die Biblia Paupe-
rum (Bibel der Armen). Das erste Buch diente nachweislich Jan van Eyck und
Roger van der Weyden. Das zweite lieferte die Vorlage der Tapisserien der Abbaye
de la Chaise-Dieu (Haute-Loire). Die Biblia Pauperum ist seit dem 13. Jahrhundert
nachweisbar. 1460 wurde sie zum ersten Mal gedruckt, als xylographische Folge von
Holzschnitten mit Texten. Hier findet sich die Vorlage zu unserem Bild, was
unseres Wissens noch von niemand erwähnt wurde. Der Holzschnitt ist reproduziert
bei Emile Mâle «l'Art religieux de la Fin du Moyen Age en France», S. 238.

Wie in Aix schwebt das Kindlein im Strahl zu Maria, welcher von links der
Engel erscheint. Dessen Mantel wird, wie auf dem Altarbild, mit einer Fibel
zusammengehalten. Oben und unten erscheinen unter drei Paßbögen je zwei Propheten,

von denen unser Maler zwei auf die Außenflügel und zwei auf die Steinsäulen
verlegt hat. Jesaia, David, Hesekiel und Jeremia sind mit Namen angeführt. Die
Kopfbedeckung des David und des Jeremia finden wir auf der Altartafel wieder.
Wie es dem eigenwilligen Genie des Malers entspricht, hat er aber die Vorlage
lediglich als Grundplan für sein großes Werk benutzt.

Abgesehen von jeder kunsthistorischen Betrachtung lassen sich die Kunstwerke
in zwei Kategorien einteilen: in diejenigen, die uns rein ästhetisch oder rein
geschichtlich ansprechen, und in diejenigen, die kraft ihrer Ausstrahlung, die auf



keiner Reproduktion festgehalten werden kann, ganz direkt und ganz unerklärlich
fesseln. Die ersten mögen interessant sein, die zweiten sind — wenn wir diesen

allzu technischen Ausdruck gebrauchen dürfen — «geladen». Womit geladen? Mit
der ganzen Kraft, die der Künsder unmittelbar im Schöpfungsakt auf sein Werk
übertragen hat. Diese Deutung besagt wohl nichts anderes, als daß man ein
Geheimnis mit einem zweiten Geheimnis aufzuklären sucht. Es soll auch nur ein
Hinweis auf die Tatsache sein, daß der Eindruck des Bildes durch keine Beschreibung
und durch keine Reproduktion übermittelt werden kann.

Das Menschlein

Ein Weihnachtserlebnis von Olga Meyer

«Es schneit!» jauchzte der Bub, bheb mitten im Gewühl der Menschen stehen und
fing die Flocken mit seinen Händen auf. «Schau, Käti, lauter Sternlein; sie setzen
sich auf meine Hände, deinen Kopf!» — «Sternlein», wiederholte das kleine Mädchen

und trippelte neben seinem Kameraden her.
«Ich will dir etwas sagen», tat der Bub geheimnisvoll, «das Christkind läßt diese

Sterne auf die Erde fallen. Ich freue mich!» — «Das Christkind», seufzte das kleine
Mädchen tief auf und begann neben dem Buben her zu hüpfen. Das Dackelchen
mit den langen Ohren, der ständige Begleiter des Mädchens, tat freudig mit.

Vor den Schaufenstern voll Silberglanz, Goldflitter und leuchtender Kugeln blieben

die drei stehen. Wenn man sich ganz nahe ans Fenster drückte, spiegelten die
Kugeln das eigene Gesicht. Dann wohnte man in einer roten, blauen oder
goldgelben Weihnachtskugel, mitten unter Stoffbären und Puppen, und niemand sonst
wußte etwas davon.

Plötzlich entdeckte der Bub im Straßengraben eine vergoldete Nuß. «Oh! —
Das Christkind hat sie fallen gelassen. Niemand hat sie bis jetzt gesehen!» —
«Niemand», echote das kleine Mädchen und hatte große, staunende Augen.

Fräulein Welti vom Woll-Laden verabschiedete eine Frau unter der Türe.
«Guten Abend, Fräulein Welti!»
«Ach, du bist's! Ja, ich weiß, ich habe dir eine Kerze versprochen. Möchtest du

auch eine haben, Käterli?»
Die Kinder sahen einander glücklich an. «Danke — danke —»
Eigentlich hatte das Fräulein aus dem Woll-Laden noch etwas sagen wollen.

Diese beiden Kiemen waren allzuviel auf der Straße, trugen zerschlissene Schuhe;
froren sië nicht? Aber der Bub und das Mädchen gingen so glücklich davon, daß
ihnen das Fräulein lächelnd nachschauen mußte. Wegen zwei Kerzlein!

«Meines ist rot», flüsterte der Bub.
«Meines weiß wie Schnee», hauchte das Mädchen.

Menschen, beladen mit Paketen und Körben, hasteten an den Kindern vorbei.
Autos überholten einander auf der Straße. Velofahrer flitzten zwischen ihnen
hindurch. «Lümmel!» schrie ein erboster Mann. Ein Fenster wurde zugeschlagen.

«Ich habe ein Weihnachtskerzchen», redete der Bub in seiner Freude einen
Vorübergehenden an.

64


	Ave gratia plena : die Verkündigung von Aix-en-Provence

