Zeitschrift: Schweizerische Lehrerinnenzeitung

Herausgeber: Schweizerischer Lehrerinnenverein

Band: 64 (1959-1960)

Heft: 1

Artikel: Vom Wert der religiosen Besinnung des Lehrers [Teil 2]
Autor: Hofer-Werner, Gertrud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-316864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-316864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Wert der religiosen Besinnung des Lehrers
Von Dr. Gertrud Hofer-Werner (SchluB})

Die Natur offenbart, wie die Worte von Goethe und von Albert Schweitzer an-
gedeutet haben, einen unbegreiflichen, fernen und allmichtigen Gott, der erschafft
und zerstort nach Gesetzen, die wir nicht verstehen. Wir konnen nur lernen, sie zu
verehren.

Im Herzen erlebt der Mensch einen andern Gott. Im Erlebnis der Liebe, in der
Innenerfahrung offenbart sich in wunderbarer Weise der Gott der Liebe, eins mit
dem Gott der Weltkrifte, und doch so ganzanders als er. Hier begegnet uns der Gott,
den Christus verkiindet hat, ein Vater, der sich des Menschen annimmt und ihm auf-
triagt, edel, hilfreich und gut zu sein.

Dieser Hinweis auf eine heutige, lebendige Religiositit moge geniigen als Aus-
gangspunkt zu dem Thema, dem wir uns nun zuwenden wollen.
*

Betrachten wir nun die Lage, in die wir als Erzieher gestellt sind.

- Unser Zeitalter, wir brauchen nur an einzelne Kinder und deren Eltern zu den-
ken, ist alles andere als religios indifferent. Vielerorts spiirt man, selbst in den ein-
zelnen Disziplinen der Naturwissenschaft, eine neue Offenheit gegeniiber religiosen
und philosophischen Fragen. Wenn auf dem Gebiete der Erziehung eine religiose
Besinnung nicht ins Leere und Abstrakte verlaufen soll, so miissen wir jetzt einige
konkrete und begrenzte Felder abstecken und als Gegenstand religioser Besinnung
durchdringen. Um der naheliegenden Versuchung der Zersplitterung in zu viele
Erscheinungen zu entgehen, wihlen wir jetzt in radikaler Beschrinkung nur ein fiir
den Lehrer wichtiges Problem, das der religiosen Besinnung dringend bedarf.

*

Wir wenden uns nun dem Bild des Menschen zu, wie es uns die Psychologie des
20. Jahrhunderts vermittelt und welches schliefllich eine der Grundlagen unserer
tiglichen Arbeit ist. Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts war die Psychologie, zu
ihrem Vor- und Nachteil, eine Disziplin der Philosophie. Zu ihrem Vorteil deshalb,
weil sie im Zusammenhang mit der Philosophie immer die bescheidene Stellung inne-
hielt, die ihr gebiihrt; zu ihrem Nachteil deshalb, weil die Philosophen nicht sehr
groBes Gewicht auf sie, die bloB empirische Wissenschaft, legten und deshalb die der

Psychologie gemiBe empirische Forschungsmethode zu wenig und zu unsystematisch
auf sie anwandten.

Im 19. und 20. Jahrhundert hat sich die Psychologie verselbstindigt und hat sich,
dhnlich wie die Medizin, dermaBen veristelt und auf weit auseinanderliegende Spe-
zialgebiete eingelassen, daB es dem Psychologen heute nicht mehr moglich ist, alle
Teile seines Faches zu beherrschen.

Die Kinderpsychologie selbst ist im Verlaufe dieses Jahrhunderts ja zu einer un-
erhort vielschichtigen und differenzierten Wissenschaft geworden. Es ist nun ein
weitverbreiteter Irrtum, daB die Kinnderpsychologie das Wesen des Kindes erfasse.
Das behaupten die Kinderpsychologen selber nur selten. Ihr Ziel ist es, das psychi-
sche Verhalten des Kindes, die Entwicklung seiner Krifte, soweit diese in Erschei-
nung treten, zu erfassen und auf GesetzmiBigkeiten hin zu untersuchen. Sie sucht

3



im Verhalten, zum Beispiel im abnormen Verhalten, die Kette der Ursachen und der
Folgen auf, d. h. sie geht den empirisch feststellbaren Tatsachen nach. Wir wollen
damit nicht von ferne den Wert ihrer wissenschaftlichen Resultate schmilern. Diese
sprechen durch ihre zwingenden Beweise und ihre Erfolge fiir sich selber. Es ist
diesen Resultaten gegeniiber nur sehr wichtig, daB sie nicht verabsolutiert und mit
dem Wesen des Kindes verwechselt werden, das in seiner konkreten individuellen
Eigenart, in seiner Entwicklung aus dem ritselhaften Kern der Personlichkeit heraus
eben empirisch nicht faBbar ist.
*

Die erste Gefahr der modernen Psychologie liegt in ihrem Spezialistentum, was
leicht dazu fithrt, daB wir die Ganzheit des Menschen aus den Augen verlieren, daB
wir das, was uns wissenschaftlich erfaBbar ist, mit dem Wesen des Menschen iden-
tisch glauben. '

Wir wenden uns einem zweiten Gesichtspunkt zu: Die Psychologie beschiftigt
sich mit dem Menschlich-Allzumenschlichen, das zu kennen ja wahrhaft nottut.
Aber sie neigt im Gefille der heutigen Welt- und Menschenanschauung dazu, das
Untermenschliche griindlicher ins Auge zu fassen als das Ubermenschliche. Zu ihrem
Inventar gehoren die seelischen Anomalien, die Fehlleistungen und deren unter-
bewuBte Ursachen, das Emotionale, der Zusammenhang des Psychischen mit dem
Korper, der zwingende Kausalzusammenhang zwischen dem Verhalten eines Men-
schen und seiner Erbmasse einerseits und seiner Umwelt, dem Milieu, anderseits.

Der erste Pidagoge und Psychologe, der auf die gewaltige menschenbildende
Bedeutung des engsten Milieus, der Wohnstube in der Friihkindheit, hingewiesen
hat, war Heinrich Pestalozzi. Hinter dieser Auffassung steht das klassische Ideal des
18. Jahrhunderts, das Ideal der Humanitit, welches den Menschen, wie wir gesehen
haben, ins Zentrum der Weltbetrachtung stellt und im Individuum das Gottliche
erlebte und verehrte. Dieses zu entwickeln, galt als die hochste und vornehmste
Aufgabe des Menschen.

Ich zitiere: «Das Individuum, wie es dasteht vor Gott, vor seinem Nichsten und
vor sich selber, von Wahrheit und Liebe in sich selber gegen Gott und den Nichsten
ergriffen, ist die einzige reine Basis der wahren Veredlung der Menschennatur und
der sie bezweckenden wahren Nationalkultur ... Die Haushaltung, der enge Kreis
von Vater und Mutter, wie er sich allmihlich ausdehnt in Kinder, Verwandte und
Hausgenossen, ist in Riicksicht auf diese Veredlung der hochste Nihrpunkt des heili-
gen Standpunktes der Individualitit. Da, im Umkreis seiner Haushaltung, in der
heiligen Niherung zur Individualitit, findet unser Geschlecht die Mittel zur Entfal-
tung seiner humanen Kriifte und Anlagen.» :

Im Glauben an die letztliche Verankerung der menschlichen Individualitiit in
Gott kann die Bedeutung der Wohnstube als dem Hort dieser Individualitit iiber-
haupt nicht wichtig genug genommen werden. Pestalozzi weist darauf hin, daB unter
der Voraussetzung der Gotteskindschaft des Menschen Vater und Mutter zu der
Briicke werden, die das Kind zu den hoheren Michten fiihrt. Was das Kind an
Kriften der Liebe, der Dankbarkeit, des Gehorsams und des Verzichtenkonnens den
Eltern gegeniiber entwickelt, das iibertriigt es spiter auf die Mitmenschen und auf
Gott, auf jenen seelischen Halt, der bestehen bleibt, auch wenn die irdischen Eltern

das Kind verlassen.
*

4



Wir wissen, daB in den beiden letzten Jahrhunderten die irdische Familie im
ProzeB der Verbiirgerlichung und Sozialisierung der Gesellschaft immer wichtiger
wurde, und daB Gott immer mehr aus den alltiglichen Gedanken und Anschauungen
verschwand. Der Mensch verankerte sich praktisch fast ausschlieBlich im Mit-
menschen und in seinen materiellen und irdischen Verhiltnissen. Wo aber die Bin-
dung an eine hohere Macht abgebrochen ist, wird die Beziehung zum Mitmenschen
leicht zur Ursache von Reibungen, unnatiirlichen Bindungen, Not und seelischen
Schiden. Man denke etwa an Iwan und Dmitri in den <«Briidern Karamasow>» von
Dostojewskij, die in ihrer Gottferne an einem zermiirbenden und bis auf den Kern
der Seele aufreibenden Verhiltnis zum Vater und zu den Mitmenschen zugrunde-
gehen und, obschon duBerlich am Verbrechen unbeteiligt, schuldig werden am
Mord, den Smerdiakoff als ihr Instrument ausfiihrt. Aljoscha, der dritte Bruder,
reinen und innigen Herzens Gott ergeben, konnte es nicht hindern, vielleicht des-
halb, weil auch er, freilich auf der Seite des Himmels stehend, das geforderte Gleich-
gewicht zwischen gotterfiillter Innerlichkeit und einer dimonischen Welt nicht her-
zustellen vermochte. Thm blieb nur das eine, was allerdings schon fast iibermensch-
lich viel ist: die liebende Hingabe an Gott und Mensch bis zuletzt, auch noch dort,
wo Gott schweigt und die Lage des Menschen ausweglos scheint.:

Die moderne Psychologie hat heute eine religios verarmte Menschheit zum Vor-
wurf. Es ist nicht zu verwundern, daB darin das Empirische, die Bindungen an die
Mitmenschen, die Reibungen, das Emotionale, die seelische Unterwelt einen breiten,
zu breiten Raum einnehmen, daB die Psychologisierung des Menschen auf das Leben
zuriickwirkt, daB, aufs Ganze gesehen und von Ausnahmen abgesehen, die Psycho-
logie mitgeholfen hat, das materialistische Bild vom Menschen zu verfestigen und
die Erzieher unsicher zu machen. Die Idee der Gotteskindschaft des Menschen, die
Idee von einem hohern Ich wiirde in den meisten psychologischen Theorien de-
placiert wirken; denn die Beziehung des Menschen zu einem hohern Selbst und zu
Gott ist nicht empirisch zu erfassen.

Norbert Wiener zeigt in seinem Buch «Mensch und Menschmaschine» die schrek-
kenerregenden Mittel, die besonders die amerikanische experimentelle Psychologie
ausfindig gemacht hat, um die Schwichen, die untern Schichten des menschlichen
Seelenlebens zu mobilisieren, zu lenken und den verwerflichsten politischen, vor
allem aber wirtschaftlichen Zwecken dienstbar zu machen. Auch der wachsame Laie
kann sich solche getarnte psychologische Attacken zumeist nicht rechtzeitig bewuBt
machen.

Heute iiberwiegen und iiberragen die Naturwissenschaften die Geisteswissen-
schaften. Das spiegelt sich im Bilde der Psychologie. Es gibt im Gefille des natur-
wissenschaftlichen psychologischen Betriebs 30 000 Tests zur Erfassung des Men-
schen, aber nur wenige groBie geisteswissenschaftliche Deutungen der menschlichen
Seele, denen neben dem empirischen Material eine auf das Wesen des Menschen
hinzielende Idee des Menschen zugrundeliegt, eine Richtung, die, trotz seiner posi-
tivistischen Grundhaltung, Sigmund Freud, C. G. Jung und dessen Schule, Eduard
Spranger, der Kreis der Eranosbewegung und andere eingeschlagen haben. Inter-
essant ist ja in diesem Zusammenhang die Tatsache, daBl der Psychologe dort, wo er
den ganzen Menschen zu erfassen sucht, oft an die Stelle des Theologen tritt und
die Funktion des Seelsorgers ausiibt.



Die zweite Gefahr, in welche die moderne Psychologie den Erzieher bringt, liegt
also darin, daB sie den Blick mehr nach unten lenkt als nach oben. Sie bewirkt da-
mit, daB die Unterwelt des Seelischen dort, wo sie einseitig betrachtet und ernst
genommen wird, einseitig zu florieren beginnt. Wo das Menschenbild von seiner
Norm nach unten abweicht, da sinken auch die erzieherischen und ethischen An-
forderungen. Man denke an das erzieherische Fiasko in Amerika. Wenn die hohern
Krifte im Menschen zu wenig angestrengt, geiibt und genidhrt werden durch ernste
Vorbilder und sittlich strenge Forderungen, dann nihrt der Mensch in sich gerade
das, was es stindig zu tiberwinden gilt, das niedere Selbst, den Materialismus, die
Leidenschaften, Begehrlichkeiten und die Sentimentalititen. Der Konsument zweit-
rangiger psychologischer Literatur — erstrangige findet ja leider selten Verbreitung —
wird ja gerade dazu gefiihrt, seine Person in falscher Weise wichtig zu nehmen. Die
Kraft der Selbstironie, der Frohlichkeit, der Bescheidenheit gegeniiber seelischen
Schmerzen holt sich der Mensch selten aus der Psychologie. Es wire oft fiir eine
Mutter oder einen Erzieher niitzlicher, sich meditierend in ein Wort der Bergpredigt
oder des stoischen Erziehers Epiktet zu versenken, als drei Biicher iiber Kinderfehler

zu lesen.
*

Ein Drittes: Im Zeitalter der Maschine, der Versachlichung, des Seelenschwundes
bemiiht sich die Psychologie um die Seele, deren Ernihrung, Pflege, Hygiene und
G-=sundheit; denn damit hiangt ja die Pflege der Individualitit und Originalitit zu-
sammen. Obschon nun aber die Psychologie in jedes praktische Lebensgebiet ein-
dringt, vermag sie gerade den Schwund der Personlichkeit, der Verantwortlichkeit
und der Originalitit nicht aufzuhalten. Im Gegenteil, der Blick nach «unten» und
psychologische Schlagworte helfen mit, den Menschen zu nivellieren. Je mehr sich
das Individuum gegeniiber Gott verselbstindigt, je selbstsicherer es sich als Person-
lichkeit der Welt und den Mitmenschen gegeniiberstellt, desto eher bricht gerade
diese Kraft der Individualitit zusammen. Selbstentfremdung, Verlust der Mitte, Per-
sonlichkeitszerfall oder, wie es die Psychologie selber nennt: die Desintegration des
Ich sind Namen fiir die gleiche Zeiterscheinung. In den Schulen zeigt sich das Pen-
dant hiezu: Die mangelnde Kraft, dieses Ich iiberhaupt zu integrieren, was sich
etwa so duBert, daB die Kinder weniger originale Aufsiitze schreiben, wenig Gewicht
legen auf Freiheit in der Wahl und in der Methode ihrer Arbeit, daB die Klassen
relativ zahm und sehr fleiBig sind, daB die Méadchen keine ausgesprochene Pubertit
mehr durchmachen, daB sie ein schlechtes Gedichtnis haben, daB sie lieber dispu-
tieren als horen, daf} ihre Gedanken in lebhaften Assoziationen fluktuieren und selten
kraftvoll meditierend in die Tiefe dringen.

Martin Heidegger sieht im ProzeB der Auflésung der Personlichkeit eine Flucht
in das uneigentliche Sein, in das Man. Dieses Man ist niemand Bestimmtes mehr,
es braucht nicht mehr verantwortlich zu verarbeiten und zu beurteilen, was es erlebt,
nicht mehr zu entscheiden; denn es denkt und tut, was «man» denkt und tut, seine
Person ist nivelliert und hat sich der Ebene der Durchschnittlichkeit angepalit, zu-
frieden, dem Unbequemen, Beklemmenden des menschlichen Daseins ausweichen
zu konnen.

Eine moderne Kurzgeschichte von Kurt Kusenberg erzihlt unter dem Titel «Wer
ist man?» mit der Selbstverstindlichkeit eines Tatsachenberichts diesen gespenster-
haften Verlust der Identitit mit seinem eigentlichen Selbst: Herr Boras hat am Vor-

6



abend mit einem Freund sehr viel getrunken; er weifl anderntags nicht mehr, wann
und wie er heimgekommen ist. Dieser Mann wird von seiner Frau, von seinem Sohn
und seinem Hund nicht mehr erkannt und als anmaBender Fremder aus dem Hause
gestoBen. Er geht zu seinen Freunden. Auch diese erkennen ihn nicht und werfen
vor ihm die Tiire zu wie vor einem Hausierer.

«Auf der StraBe — endlich, endlich! — begriff Herr Boras, was geschehen sei.
Thm war, kurz gesagt, die Gleichheit mit sich selber abhanden gekommen. Er hatte
seine Vergangenheit eingebiilt wie eine Brieftasche, er konnte sich nicht mehr aus-
weisen. Sonderbar, dachte Herr Boras. Zwar lebe ich, doch scheint es, als hitte ich
nie gelebt; denn es sind keine Spuren geblieben . .. Ich bin aus dem Weltplan her-
ausgerutscht, passe nun nirgends mehr herein. Jeder Komet ist planmaBiger als ich.»

In einer ihm unbekannten Strafle beugt sich eine Frau zum Fenster heraus und
ruft ihm zu: Zeit, daB du kommst! Die Suppe steht schon auf dem Tisch. Herr Boras
nimmt nun, da die fremde Frau ihn offenbar fiir ihren Mann hilt, den Platz des
Familienvaters in dem fremden Haus ein. Den wirklichen Vater, der schlieBlich
heimkehrt, erkennt sie nicht mehr und jagt ihn wie einen Bettler aus der Wohnung.
Es gelingt Herrn Boras eben noch, dem entsetzt Davoneilenden die Adresse seiner
Frau zuzustecken. Spiter einmal bemerkt er, daf seine Frau den Fremden als Gat-
ten behandelte. Beide schienen zufrieden. «<Da war auch Herr Boras zufrieden.»

Vergleichen wir diese Geschichte mit der prachtvollen mittelalterlichen Erzih-
lung vom Kaiser im Elend. Im <Elend» bedeutet «in der Fremde». Sie beginnt so:
«Als der michtige Kaiser Jovinian einmal auf seinem Bette lag, schwoll sein Herz
von unglaublichem Hochmut, und er dachte bei sich selbst: Gibt es auler mir noch
einen andern Gott? Bei diesem Gedanken schlief er ein.» — Anderntags anldBlich der
Jagd geschah es, daB der Kaiser allein in einem See seines Jagdreviers badete. Als
er aus dem Wasser stieg, fand er weder Kleider noch Pferd. Ein Mann, der an
Gestalt und Gehaben ihm vollkommen glich, hatte sich in den koéniglichen Gewin-
dern zum Jagdgefolge des Kaisers begeben und war dort als Kaiser begriifit worden,
wie wenn nichts geschehen wire. Der wahre Kaiser indessen wanderte nackt und
hungrig zum Hause eines seiner Offiziere, um von diesem Kleider und Nahrung zu
verlangen. Doch der Offizier erkannte ihn nicht. Ebensowenig erkannten ihn der
Herzog, der Pfortner seines Palastes, der Lieblingshund, der sich auf ihn stiirzte wie
auf einen Tagedieb; auch die Kinder und die Gemahlin, die ja ahnungslos mit dem
merkwiirdigen Usurpator zusammenlebte, verleugneten ihn, jagten ihn als Gauner
aus dem Palast und lielen ihn schleifen.

Jovinian verfluchte den Tag, an dem er geboren. «Nun haben mich alle meine
Freunde verlassen, und meine Frau und meine Kinder kennen mich nicht.» —
SchlieBlich begab er sich zum Einsiedler, befahl ihm, wie frither dem Offizier, dem
Herzog und dem Pfértner, zu 6ffnen und gab sich zu erkennen. Der Einsiedler er-
schrak, als er ihn erblickte. Auch er erkannte ihn nicht und glaubte, der Teufel in
Menschengestalt suche ihn heim. Er schlug mit den Worten «Weiche von mir, Ver-
maledeiter!> das Fenster zu. Nun fiel der Kaiser in Schmerz und Verzweiflung auf
den Boden. Es heifit: <er schickte Seufzer gen Himmel und sagte: Weh mir, was
soll ich tun?> Erst bei diesen fragenden Worten fiel ihm jene Nacht ein, in der sich
sein Herz in Hochmut gebldht hatte. Vor verschlossenen Tiiren beichtete der Kaiser
dem Einsiedler. Dieser horte ihn an, 6ffnete die Tiir und erteilte ihm die Absolution.

7



In diesem Augenblick erkannte ihn der Einsiedler. Er kleidete ihn und schickte ihn
in den Palast. Alle erkannten ihn jetzt auf einmal, wuBten nun aber nicht, welche
der beiden Kaisergestalten die echte war. Des Kaisers Ebenbild empfing den Herr-
scher und erklirte ihn als den alleinigen Herrn und Kaiser. Er gibt den Grund an
des sonderbaren Selbstverlustes des Kaisers: <Er hat einst gegen Gott gefrevelt;
und deswegen haben die Menschen ihn nicht mehr erkannt, bis er Genugtuung ge-
leistet, d. h. bis er in der Verzweiflung und aus eigener Erkenntnis seiner frevel-
haften Hybris gewahr geworden war, bereute, und sich — im Gegensatz zu den im
«Man» und in der Selbstentfremdung zufriedenen Existenzen der modernen Erzih-
lung — wiederum in die gottliche Ordnung einfiigte und vor Gottes Allmacht beugte.
In seinem Hochmut, im Zustand der auf sich selbst bauenden Vereinzelung hatte er
sein hoheres Selbst nicht aufgerichtet, sondern verloren. Er war gar nicht mehr er
selbst. Indem er sich wiederfindet, findet er Gott und das liebende Verhiltnis zum
Mitmenschen wieder. Am SchluB der Geschichte stellt sich heraus, wer der geheim-
nisvolle Stellvertreter gewesen war. Dieser sagt von sich selber: <Ich bin sein (des
Kaisers) Schutzengel und Wichter seiner Seele.»

Dieser Wiichter ist das hohere Selbst, der heute oft verleugnete und mihandelte
Geist des Menschen. Er allein verwaltet die Schliissel, die den Weg zu einer letzten
iibersinnlichen Wirklichkeit und damit zugleich immer den Weg zum Mitmenschen
und zu sich selber offnen. Ist dieser Weg des Kaisers ins Elend nicht der Weg der
heutigen Menschen?

Wenn wir zum SchluBl fragen, ob die heutige Psychologie imstande sei, dem
Menschen den Wichter seiner Seele bewuBt zu machen, so kann man sagen: ja,
iiberall dort niamlich, wo sie iiber sich selber hinausweist, im bescheidenen Wissen
um die Beschrinktheit und Relativitit der Erkenntnis, die sie selbst aufzudecken
vermag; iiberall dort, wo die Erkenntnis des Menschen bei allem BewuBtsein der ihr
gesteckten Grenzen darauf ausgeht, dieses Leben als etwas zu betrachten, das einen
Sinn haben kann und soll. Dieser Sinn 4Bt sich in Denken und Arbeit als dasjenige
verwirklichen, was uns die Kraft gibt, der empirischen Welt standzuhalten. Er laBt
verwirklichen im BewuBtsein, fiir etwas und fiir jemand dazusein. Dieser Sinn ver-
dunkelt sich immer dann, wenn der Mensch vereinsamt. Er erhellt sich in ‘dem
MaBe, als der Mensch sich aktiv in den Zusammenhang von Gott, Ich und Du,
Gott, Mensch und Welt hineinstellt nach dem doppelten Gebot des Evangeliums:
Liebe Gott, deinen Herrn, und liecbe deinen Nichsten wie dich selbst.

*

Ich glaube, daB die Antwort auf die eingangs gestellte Frage: Was ist eigentlich
religiose Besinnung? nun bereits angedeutet ist; daB nimlich religiose Besinnung
fir den abendlindischen Menschen darin besteht, durch Meditation, Denken, Beruf
und Gebet — jeder auf seine Weise — an einem humanen Menschenbild und an der
Sinnverwirklichung des menschlichen Lebens zu arbeiten. Sie kann dies insofern, als
sie die drei Sphiren des Lebens: Ich, Du und Gott in einen Zusammenhang bringt,
als sie von einem der drei Kreise aus immer den andern fiihlt, erhellt, durchwirkt
und in jenen Kreislauf und Zusammenhang zu bringen versucht, in dem allein sich
das Menschenleben sinnvoll gestaltet, in dem allein Erziehung, Selbsterkenntnis und
Glauben zu Kriften werden, die dem Leben dienen konnen. In diesem Sinne iiber

den Menschen nachzudenken und an der Menschenbildung mitzuarbeiten, ist heute
notig.

8



Wenn die Kinder spiiren, daB wir nicht besitzen, sondern suchen und arbeiten,
so mag eben dies in ihnen das Verlangen entziinden, auch zu suchen und zu
arbeiten.

Goethe hat einmal gesagt, daB der Kampf des Glaubens mit dem Unglauben das
eigentliche und tiefste Thema der menschlichen Geschichte sei. Diesen Kampf
immer wieder aufzunehmen, lohnt sich.

Mein Anliegen fiir unsere Schulen
Von Elisabeth Miiller

<Es git kei Liebgott, der Vater het’s gseit!»
Ich hitte den Religionsunterricht in meiner Schule nie missen mégen. Ein Kollege,
der das Erzihlen der biblischen Geschichten in seiner Schule zu umgehen wuBte, hat
mir in einer Diskussion gesagt, er habe noch nie bemerkt, daB die Schiiler einer
Schulklasse, in der die Religionsstunde vorschriftsgemiB innegehalten werde, besser
und frommer seien als seine eigenen Schiiler. GewiB, ich muBte ihm recht geben.
Ich habe es auch nie erfahren diirfen, daB meine Schiiler sich besser auffiihrten als
andere, weil ich ihnen biblische Geschichten erzihlte. Aber der Kollege hat nicht
begriffen, um was es geht. Er hat die biblischen Geschichten nicht selber erlebt. Er
hat nicht um sie gekdmpft, gelitten. Er ging ihnen einfach aus dem Wege. Da hatte
er ja auch keine Erlebnisse mit seinen Kindern in dieser Beziehung., Und um das
geht es. Da ist Gottes Wort. Er lebt darin, offenbart sich in ihm. Das Kind will von
diesem Gott horen. In den Gestalten der biblischen Geschichten erfihrt es von
seinem Wirken, von seiner Allmacht und Gegenwart. Gott gehort auch seinem Leh-
rer, und das ist fiir das Kind die Bestitigung dessen, was es hofft und glaubt, was es
haben muB. Es gibt ganz besondere, geheime Beziehungen zwischen Gott, dem Kind
und dem Lehrer. Ich kann das weder erkliren noch beweisen; aber ich weiB es.
Wenn ich je einmal Heimweh habe nach der Schule, so ist es nach jenen Augen-
blicken, da aller Kinder Augen an meinem erzihlenden Munde hingen, da alle ihre
kleinen, erwartlmgsvollen Seelen miterlebten, was da geschah. Und zwar war es
nicht wie im Mirchen, es war nicht nur Spannung da, sondern das Wissen: es geht
um Gott und den Heiland. Ahnende und wissende Blicke gehen vom Kind zum
Lehrer und wieder zuriick. «Gelt, du weiBt es auch», mochten diese Blicke sagen.
Ich vergesse es nie, wie nach einer solchen Stunde ein bedringter Knabe die
Hand aufstreckte und in die Stube hinausrief: «Es git kei Liebgott, der Vater het’s
gseitl> Wie eine Bombe wirkten diese Worte. Mit Entsetzen schauten mich die
Kinder an: Was wirst du jetzt sagen? Ich muBte ringen nach einer Antwort, die Fritz
um seines Vaters willen nicht verletzen konnte. Aber da kam auch schon die Hilfe:
Peter stand auf, kehrte sich nach Fritz um und sagte gelassen zu ihm: <Fritz, dy
Vater ist de vilicht no einisch froh, daB} es e Liebgott git.» — Ich war auch froh dar-
iiber; denn nur er hat dem Kind diese Antwort in den Mund legen kénnen; ich hitte
sie nicht einmal geben diirfen. Soll man nun sagen, um dieses Fritzes willen diirfe
die Schule keinen Religionsunterricht erteilen, sie sollte neutral sein, da das Eltern-
haus zu bestimmen habe, was die Kinder glauben sollen und was nicht? Alle meine
Erlebnisse mit Schiilern, besonders wenn ich in spiteren Jahren mit ihnen zusam-
menkam, bestitigten mir, daB die Schule just um eines solchen Fritzes willen fiir die

9



	Vom Wert der religiösen Besinnung des Lehrers [Teil 2]

